

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

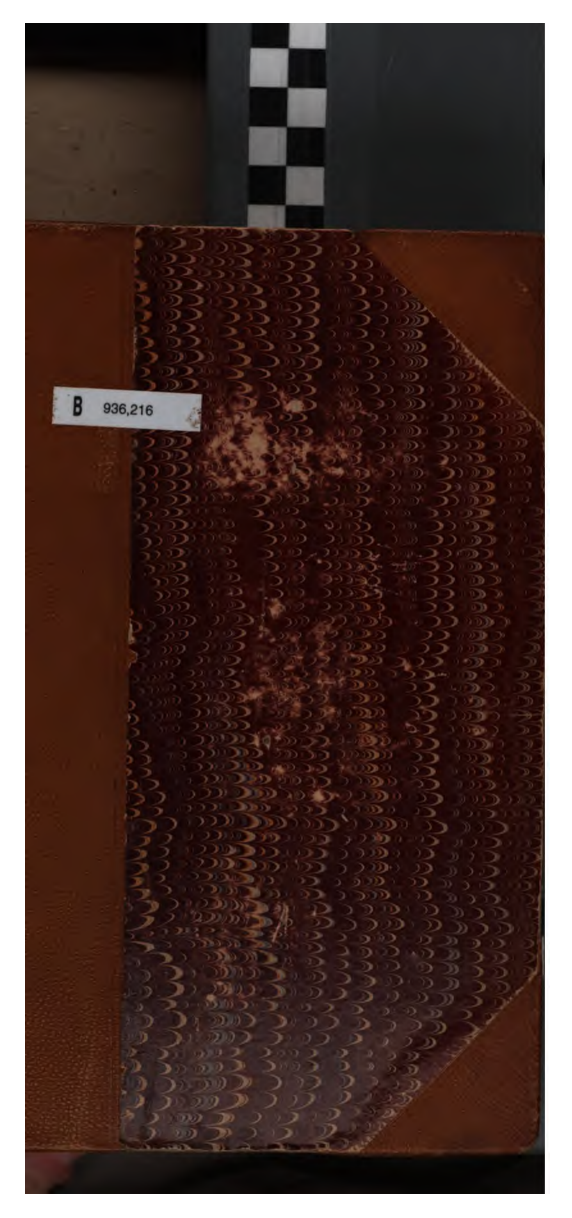
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









# **HERMES**

1/4/-2+

# ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGEBEN

von

GEORG KAIBEL UND CARL ROBERT

ACHTUNDZWANZIGSTER BAND

BERLIN
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
1893

•

## INHALT.

| o                                                                    |             |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| H. von ARNIM, ein Bruchstück des Alexinos                            | eite<br>65  |
| J. BELOCH, zur Geschichte Siciliens vom pyrrhischen bis zum ersten   | 00          |
|                                                                      | 481         |
|                                                                      | 630         |
|                                                                      | 5 <b>22</b> |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                | 312         |
| A. BUSSE, die neuplatonische Lebensbeschreibung des Aristoteles.     |             |
|                                                                      | 252         |
|                                                                      | 262         |
| H. DIELS, über die Excerpte von Menons latrika in dem Londoner       | 202         |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                              | 407         |
| • •                                                                  | 135         |
|                                                                      | 321         |
|                                                                      | 435         |
| G. KAIBEL, Sontentiarum liber sextus (v. Hermae vol. XXV 97)         | 40          |
| JOH. E. KIRCHNER, zwei athenische Familien aus den drei letzten vor- | ••          |
| christlichen Jahrhunderten.                                          |             |
|                                                                      | 139         |
| 2. Die Familie des Μνησίθεος Ἐχεδήμου Κυδαθη-                        |             |
|                                                                      | 142         |
| TH. MOMMSEN, Grabschrift des Kaisers Constantius Chlorus             | 33          |
| zur Geschichte der caesarischen Zeit.                                | •           |
|                                                                      | <b>599</b>  |
|                                                                      | 604         |
|                                                                      | 606         |
| •                                                                    | 615         |
|                                                                      | 194         |
|                                                                      | 619         |
| E. NORDEN, Vergilstudien                                             |             |
|                                                                      | 360         |
|                                                                      | 501         |
| . •                                                                  | 513         |
| A. REUTER, Untersuchungen zu den römischen Technographen Fortu-      |             |
| natian, Iulius Victor, Capella und Sulpitius Victor                  | 73          |
| GUIL. SCHULZE, Varia                                                 | 19          |
|                                                                      | 488         |

| ١V | INHALT                                             |   |   |   |     |             |
|----|----------------------------------------------------|---|---|---|-----|-------------|
|    |                                                    |   |   |   |     | Seite       |
| F. | STUDNICZKA, Kyrene und Kallimachos                 |   |   |   |     | 1           |
| H. | SWOBODA, über den Process des Perikles             |   |   |   |     | 536         |
| A. | THOMAS, miscellae quaestiones in L. Annaeum Se     |   |   | • |     |             |
|    | sophum                                             |   |   |   |     | 277         |
|    | VAHLEN, <i>Varia</i>                               |   |   |   |     | <b>35</b> 4 |
| Е. | WENDLING, zu Posidonius und Varro                  |   |   |   |     | 33          |
| U. | WILCKEN, ein neuer griechischer Roman              |   |   |   |     | 16          |
|    | άπογραφαί                                          | • | • | • |     | 230         |
|    | MISCELLEN.                                         |   |   |   |     |             |
| H. | von ARNIM, Coniectanea in Philodemi Rhetorica .    |   |   |   |     | 150         |
| Ε. | BETHE, Nachträge zu den Aratea                     |   |   |   |     | 47          |
| H. | DESSAU, zu Kaibel Epigr. gr. ex lap. conl. 553     |   |   |   |     | 150         |
| W. | DITTENBERGER, Inschrift von Mantineia              |   |   |   |     | 47          |
| F. | DUEMMLER, ad Athenaei lib. X p. 453 b              |   |   |   |     | 469         |
|    | ΕΡΜΑΝ, όνος ὑπὸ οίνου                              |   |   |   |     | 479         |
|    | FUNCK, pontarius                                   |   |   |   |     |             |
|    | HILLER VON GAERTRINGEN, Arrayógov Podiov .         |   |   |   |     |             |
|    | NOACK, zu den Oinotropen bei Kallimachos           |   |   |   |     |             |
|    | PISCHEL, zu Sophokles Antigone 909—912             |   |   |   |     |             |
|    | REITZENSTEIN, des Fulgentius Schrift über die Musi |   |   |   |     |             |
|    | <u> </u>                                           | • | • | • | • • |             |
| υ. | WILCKEN, Kandake                                   | • | • | • | • • | 15          |
|    | Desistan                                           |   |   |   |     | co          |

İ

### VERZEICHNISS DER MITARBEITER')

von Band I - XXVIII und ihrer Artikel in Band XVI - XXVIII.

E. Albrecht in Berlin 16, 393 18, 362
C. Aldenhoven in Köln
H. von Arnim in Rostock 25, 473
366 27, 118 28, 65 150
B. Arnold in München
Cl. Baeumker in Breslau 22, 156
A. von Bamberg in Gotha
C. Bardt in Berlin
F. Becher in Halle a. S. 22, 137
A. Behr in Köln 26, 315
Ch. Belger in Berlin 16, 261
J. Beloch in Rom 20, 237
24, 479 28, 481 630
Th. Bergk in Bonn (†) 18, 481
R. Bergmann in Brandenburg (†)
J. Bernays in Bonn (†)
E. Bethe in Bonn 24, 402 25, 311
26, 593 28, 474 522
F. Blass in Halle a. S. 16, 42 17, 148
18, 478 23, 219 622
U. Ph. Boissevain in Rotterdam 22, 161
25, 329 645 26, 440
J. Bolte in Berlin (†)
M. Bonnet in Montpellier
C. de Boor in Breslau 17, 489 18, 627
628 19, 123 20, 321 21, 1
23, 279 24, 302 26, 243 478
H. Bonitz in Berlin (†)
M. Bonnet in Montpellier
C. de Boor in Breslau 17, 489 18, 627
628 19, 123 20, 321 21, 1
23, 279 24, 302 26, 243 478
28, 407
W. Dittenberger in Halle a. S. 16, 161
321 17, 34 19, 242 20, 1 573
21, 633 26, 472 474 28, 472
28, 407
W. Dittenberger in Halle a. S. 16, 161
321 17, 34 19, 242 20, 1 573
21, 633 26, 472 474 28, 472
21, 633 26, 472 474 28, 472
22, 163 26, 164
C. Berlin in Mailand
H. Christensen in Hendelberg 16, 637
A. Ceriani in Mailand
H. Christensen in Hendelberg 16, 637
A. Ceriani in Mailand
H. Christensen in Hamburg
L. Cohn in Breslau 17, 645 22, 58
M. Cohn in Amsterdam 16, 316
H. Collitz in Philadelphia 22, 136
J. Conington in Oxford (†)
C. Corradt in Greifenberg i. Pom.
O. Crusius in Tübingen 21, 487 25, 469
C. Curtius in Lübeck
E. Curtius in Berlin 21, 83
H. Delbrück in Berlin 21, 83
H. Delbrück in Berlin 18, 156 60
D. Deltefsen in Glückstadt 21, 240 497
H. Diels in Berlin 17, 377 22, 411
23, 279 24, 302 26, 243 478
28, 407
W. Dittenberger in Halle a. S. 16, 161
321 17, 34 19, 242 20, 1 573
21, 633 26, 472 474 28, 472
28, 407
W. Dittenberger in Berlin (†)
H. Droysen in Berlin (†

<sup>1)</sup> Vgl. das in diesem Jahre ausgegebene Generalregister zu Hermes, Zeitschrift für classische Philologie, Band I—XXV, bearbeitet von M. Well-mann, Berlin, Weidmannsche Buchhandlung 1893. (Preis: Mk. 7.)

ER MITARBEITER

K. Hude in Kopenhagen 27, 152
E. Hübner in Berlin 16, 302 513
Ch. Hülsen in Rom 22, 615 24, 185
G. Jacob in Berlin (†) 16, 153
V. Jagić in Wien
Ph. Jaffé in Berlih (†)
O. Jahn in Bonn (†)
E. Janzon in Upsala 27, 315
V. Jernstedt in St. Petersburg 24, 477
F. Jonas in Berlin
A. Jordan in Lemgo
H. Jordan in Königsberg i. Pr. (†) 16, 47 225 506 510
O. Kaehler in Weimar 21, 628.
G. Kaibel in Strassburg i. E. 17, 408
18, 156 19, 246 324 20, 497 579
22, 151 323 497 23, 268 532 24, 35 25, 97 581 645 26, 580, 27, 249 28, 40
Br. Keil in Strassburg i. E. 19, 149 596 649 20, 341 625 630 22, 641 642 23, 289 317 346 24, 301 25, 160 313 317 598 26, 128
H. Keil in Halle a. S.
O. Kern in Berlin 23, 481 24, 498 25, 1
H. Kettner in Dramburg (†)
M. Kiderlin in München 23, 161
H. Kiepert in Berlin
A. Kiessling in Strassburg i. E. (†) 26, 634 M. Fränkel in Berlin 18, 314 442
S. Fraenkel in Breslau 22, 649
C. M. Francken in Gröningen
J. Freudenberg in Bonn (†)
J. Freudenthal in Breslau 16, 201
J. Friedlaender in Berlin (†)
A. Funck in Kiel 28, 158
C. Galland in Strassburg i. E. 17, 24
V. Gardthausen in Leipzig 17, 251
J. Gefficken in Hamburg 25, 91 26, 33 567 27, 381
A. Gemollin Striegau 17, 166 18, 34 308
W. Gemoll in Liegnitz 20, 331
H. Genthe in Hamburg (†)
K. E. Georges in Gotha (†)
C. E. Geppert in Berlin (†)
A. Gercke in Göttingen 28, 135
J. Gildemeister in Bonn (†) H. Giske in Lübeck 17, 16 Th. Gleiniger in Berlin Th. Gomperz in Wien Th. Gomperz in Wien
O. Gradenwitz in Berlin 28, 321
O. Gruppe in Berlin
F. Gustafsson in Helsingfors 17, 169
A. Haebler in Leipzig 19, 235
H. Haupt in Giessen
M. Haupt in Berlin (†)
F. Haverfield in Oxford 20, 159
E. Hedicke in Scrau E. Hedicke in Sorau W. Helbig in Rom A. Kiessling in Strassburg i. E. (+) 26, W. Henning in Rio Janeiro
W. Henzen in Rom (†)
W. Heraeus in Hanau 21, 424
L. Herbst in Hamburg 25, 374 b. 34 B. Kindt in Greifswald 26, 317 A. Kirchhoff in Berlin 17, 466 623 20, 157 Joh. E. Kirchner in Berlin 28, 139 R. Hercher in Berlin (†) F. K. Hertlein in Wertheim (†) M. Hertz in Breslau H. v. Kleist in Leer 21, 475
P. Klimek in Breslau 21, 482 11. V. Riese in Breslau 21, 482

A. Klügmann in Rom (†)

G. Knaack in Stettin 16, 585 18, 28
148 21, 319 495 22, 637 23, 131
311 313 319 25, 457

F. Knickenberg in Bonn 27, 144

Th. Kock in Weimar 17, 335 497 18,
546 20, 288 21, 372 22, 145

A. Köhler in Nürnberg 18, 382

U. Köhler in Berlin 23, 392 474 24,
85 636 26, 43 148 27, 68

A. Kopp in Königsberg i. P. 20, 161
21, 27 318

G. Kramer in Halle a. S. (†)

A. Krause in Mitau (†) 23, 525 25, 62

P. Kretzschmer in Berlin 26, 118

W. Kroll in Breslau 26, 316

P. Krüger in Bonn M. Hertz in Breslau
H. van Herwerden in Utrecht 16, 351
23, 546
24, 160 605
H. Heydemann in Halle a. S. (†)
G. Heylbut in Hamburg
22, 388
Th. Heyse in Florenz (†)
Edw. Lee Hicks in Oxford E. Hiller in Halle a. S. (†) 18, 343 21, 126 357 563 F. Hiller v. Gärtringen in Berlin 28, 469 G. Hinrichs in Berlin (†) 17, 59 20, 314 G. Hirschfeld in Königsberg
O. Hirschfeld in Berlin 24, 101 156
25, 351 363 26, 150
R. Hirzel in Jena 17, 326 18, 1
A. Höck in Husum 26, 76 453
A. Hofmeister in Rostock W. Kroll in Bressau 20, 310 P. Krüger in Bonn K. Krumbacher in München 23, 626 J. W. Kubitschek in Wien 22, 465 471 24, 580 B. Kübler in Berlin 22, 627 25, 496 26, 479 C. Hofstede de Groot in Leiden 25, 293 A. Holder in Carlsruhe H. Hollander in Osnabrück 26, 170 636 L. Holzapfel in Giessen 23, 477 25, 632 28, 435

```
H. Kühlewein in Ilfeld a. H. 17, 484 H. Nissen in Bonn
18, 17 20, 181 22, 179 23, 259
25, 113 27, 301
S. P. Lampros in Athen
C. F. Lehmann in Berlin 27, 530
C. A. Lehmann in Berlin 27, 530
C. A. Lehmann in Dresden
0. Lehmann in Dresden

47 402 18 55 R. Norden in Greifswald 27, 606 28, 360 501
R. Norden in Florenz
    C. A. Lenmann in Berlin
O. Lehmann in Dresden
F. Leo in Göttingen 17, 493 18, 558
24, 67 280 27, 308
R. Lepsius in Berlin (†)
K. Lincke in Jena 17, 279 19, 465
S. Linde in Lund 25, 638
                                                                                                                                                                                                                                              F. Novati in Florenz
J. Olshausen in Berlin (†)
Th. v. Oppolzer in Wien (†) 20, 318
A. Otto in Breslau 20, 552 21, 287
23, 21 320
H. Pack in Bortmund
G. Parthey in Berlin (†)
J. Partsch in Breslau
W. Passow in Hirschberg 25, 466
H. Peter in Meissen
E. Petersen in Rom 17, 124
E. Piccolomini in Rom 17, 333 18, 264
25, 451 27, 1
R. Pischel in Halle a. S. 28, 465
F. Pichlmayr in München 26, 635
H. J. Polak in Rolterdam 18, 271 21, 321
                                                                                                                                                                                                                                                  F. Novati in Florenz
       A. Luchs in Erlangen
A. Ludwich in Königsberg i. Pr.
    A. Ludwich in Königsberg i. Pr.
O. Lüders in Athen
W. Luthe in Emmerich
E. Maass in Greifswald 16, 380 385
18, 321 480 19, 92 264 534 22,
566 23, 70 303 613 24, 509 520
644 25, 400 26, 178
M. Manitus in Oberlössnitz bei Dresden
                   27, 318
    27, 318
H. Matzat in Weilburg 23, 48 24, 570
M. Mayer in Athen 20, 101 27, 461
A. Meineke in Berlin (†)
R. Meister in Leipzig 26, 319 480
E. Meyer in Halle a. S. 27, 363
W. Meyer in Göttingen
A. Michaelis in Strassburg i. E. 21, 492
                                                                                                                                                                                                                                           M. Pulch in Rinteln 17, 177

A. Rasmus in Brandenburg a. H.
R. Rassow in Elberfeld 22, 515
R. Reitzenstein in Giessen 20, 514 23, 148 26, 308 28, 159
A. Reusch in Altkirch i. E.
A. Reuter in Marburg 24, 161 28, 73
E. Rhode in Heidelberg 21, 116
O. Richter in Berlin 17, 425 18, 104
616 19, 322 20, 92 407 22, 17
A. Riedenauer in Würzburg (†)
A. Riese in Frankfurt a. M.
C. Robert in Halle a. S. 16, 60 17, 134 467 18, 318 434 466 19, 300
467 469 472 473 20, 349 21, 161
22, 129 336 445 23, 318 424 24, 279 25, 412 26, 480
H. Röhl in Naumburg a. S. 17, 460
                   493
    493
Th. Mommsen in Berlin 16, 1 24 147
317 445 495 602 643 17, 42 165
458 477 495 523 631 649 18, 158
160 161 19, 1 210 316 393 437
644 20, 144 268 317 632 21, 142
266 320 411 491 570 22, 101 309
485 546 596 23, 152 157 631 24,
153 195 393 649 25, 17 28 153
636 26, 145 27, 79 28, 33 599
C. von Morawski in Krakau
J. H. Mordtmann in Saloniki 17, 448
C. von Morawski in Krakau
J. H. Mordtmann in Saloniki 17, 448
20, 312 314
K. Müllenhoff in Berlin (†)
A. Müller in Halle a. S. (†) 18, 623
B. Müller in Breslau (†)
H. F. Müller in Blankenburg a. H.
G. H. Müller in Strassburg i. E. 25, 463
465 26, 159
B. I. Müller in Berlin 18, 319
O. Müller in Berlin
A. Nauck in St. Petersburg (†) 24, 325 447
R. Neubauer in Berlin
K. J. Neumann in Strassburg i. E. 16, 159 19, 165 21, 134 22, 160
M. Niemeyer in Potsdam
B. Niese in Marburg 23, 81 92 410
26, 1 28, 194
A. Nikitzky in Odessa 28, 619
                                                                                                                                                                                                                                                             18, 97
                                                                                                                                                                                                                                                  V. Rose in Berlin
                                                                                                                                                                                                                                                O. Rossbach in Kiel 17, 365 515
M. Rothstein in Berlin 22, 535 23, 1
508 24, 1
                                                                                                                                                                                                                                                M. Rubensohn in Potsdam 25, 340 26,
                                                                                                                                                                                                                                          153
M. Schanz in Würzburg 16, 137 309
18, 129 19, 369 21, 439 25, 36
A. Schaube in Brieg 21, 213
Th. Schiche in Berlin 18, 588
H. Schiller in Giessen
F. Schmidt in Jever
J. H. Schmidt in Hagen i. W.
Joh. Schmidt in Königsberg i. Pr. 16, 155 17, 239 18, 521 21, 460 590
W. Schmitz in Cöln
                                                                                                                                                                                                                                                             153
```

R. Schöll in München (†) 22, 559
A. Schöne in Kiel 17, 644
R. Schöne in Berlin 21, 635
H. Schrader in Hamburg 20, 380 21, 206 22, 282 337
Th. Schreiber in Leipzig
O. Schroeder in Berlin 20, 494
R. Schwhott in Königsberg i R. Schubert in Königsberg i. Pr. G. Schultz in Steglitz 22, 260 W. Schulz in Berlin 21, 159 173 K. P. Schulze in Berlin 23, 567 W. Schulze in Marburg 20, 491 28, 19 L. Schwabe in Tübingen 19, 385 20, 495
E. Schweder in Kiel 24, 587
O. Seeck in Greifswald 18, 150 289
19, 164 186
C. Sintenis in Zerbst (†)
A. Skias in Athen 24, 475
F. Skutsch in Breslau 27, 317
W. Soltau in Zabern 20, 262 26, 408
J. Sommerbrodt in Breslau
F. Spiro in Rom 23, 194 234 607
25, 327
E. Steffenhagen in Kiel 19, 458
H. Stein in Oldenburg 27, 159
P. Stengel in Berlin 16, 346 17, 329
18, 304 21, 307 22, 86 645 25, 321 26, 157 160 27, 161 446
28, 488 495 28, 488 K. Strecker in Dortmund 26, 262 W. Studemund in Breslau (†) 19, 456 Fr. Studniczka in Freiburg i. B. 22, 494 28, 1 28, 1
E. Stutzer in Barmen 16, 88
F. Susemihl in Greifswald 19, 576
L. von Sybel in Marburg 20, 41
H. Swoboda in Prag 28, 536
E. Szanto in Wien 27, 312
Th. Thalheim in Schneidemühl 19, 80
22, 378 23, 202 333
G. Thiele in München 27, 11
Ph. Thielmann in Landau G. Thiele in München 27, 11
Ph. Thielmann in Landau
E. Thomas in Berlin 17, 545 21, 41
27, 22 28, 277
P. Thomas in Gent
M. Thommen in Basel 20, 196
Ed. Thrāmer in Strassburg i. E. 25, 55
H. Tiedke in Berlin 18, 619 21, 634
22, 159
J. Toepffer in Berlin 22, 479 23, 321
633 K. Zangemeister in Heidelberg E. Zeller in Berlin A. Torstrik in Bremen (†) H. Zurborg in Zerbst (†)

L. Traube in München 24, 647 27, 158
P. Trautwein in Berlin 25, 527
M. Treu in Potsdam C. Trieber in Frankfurt a. M. 27, 210 321 321 F. Umpfenbach in Mainz (†) G. F. Unger in Würzburg J. Vahlen in Berlin 17, 269 441 595 24, 473 26, 161 351 28, 354 I. S. van Veen in Assen 22, 656 23, 160 211 314 Viereck in Berlin 25, 624 27. 516 654
W. Vischer in Basel (†)
I. van der Vliet in Haarlem 20, 316
H. Voretzsch in Berlin
C. Wachsmuth in Leipzig 16, 637
W. H. Waddington in Paris
R. Wagner in Dresden 27, 131
J. Weber in Meisenheim 16, 285
N. Wecklein in München
R. Weil in Berlin
M. Wellmann in Stettin 23, 179 556
24, 530 26, 321 481 27, 389 649
654 516 654 654 P. Wendland in Berlin 25, 171 E. Wendling in Strassburg i. E. 355 355
K. Wernicke in Halle a. S. 26, 51
U. von Wilamowitz-Möllendorff in Göttingen 17, 337 647 18, 214 396
19, 442 461 463 20, 62 477 631
21, 91 597 623 22, 107 194 211
635 23, 142 25, 161 196 26, 191
27, 648
I. Wilsten in Papelon 10, 200 447 27, 648 Wilcken in Breslau 19, 290 417 20, 430 21, 277 22, 1 142 487 633 23, 464 592 629 27, 287 464 28, 154 161 230 Wilhelm in Graz 23, 454 471 24, A. Withelm in Graz 23, 454 471 24, 108 326
H. Wirz in Zürich
G. Wissowa in Marburg 16, 499 19, 198 650 22, 29 26, 137
E. Wölfflin in München 17, 173 21, 157 22, 492 23, 307 479 25, 326 27, 652
K. Zacher in Breslau 18, 472 19, 432 21, 467

R. Zimmermann in Lübeck 23, 103

### KYRENE UND KALLIMACHOS.

In einem ähnlich überschriebenen Außatz hat neulich Maass in dieser Ztschr.¹) an einigen Beispielen zu zeigen versucht, wie auch für das Verständniss der Hymnen des Kallimachos noch manches zu gewinnen ist aus dem reichen Sagenschatze seiner Heimath, dessen zu lange vernachlässigte Durchforschung mein Buch über Kyrene neu aufgenommen hat. Die Abfassung des betreffenden Artikels für Roschers Lexikon der Mythologie bietet mir Gelegenheit, auch in dieser Richtung Verfehltes zu bessern und Versäumtes nachzuholen. Auf eine Frage dieser Art möchte ich aber hier ausführlicher eingehen, als der Rahmen des Lexikons gestattet, und weitere Kreise aufmerksam machen, als dem Compendium gelingen dürfte, zumal es sich dabei um Dinge handelt, welche den Litterarhistoriker und Geschichtsschreiber jener Zeit noch näher angehen, als den Mythologen.

- Ich will gleich voraussenden, dass mein Endergebniss nicht ganz neu ist, sondern mit einem von mir und meinen Recensenten leider übersehenen Fund Otto Richters zusammentrifft.<sup>2</sup>) Doch soll die Untersuchung den von ihm unabhängigen und, wie ich hoffe, richtigeren Weg einhalten, auf dem ich zu ähnlichem Ziele gelangt bin.
- I. Entstehungszeit und Charakter der jüngeren Form des Kyrenemythos.
- 1. Die Sage von der Nymphe Kyrene liegt, wenn man vom Euhemerismus und unwesentlichen Einzelheiten absieht, nur in zwei Versionen vor.<sup>3</sup>) In der einen, deren Hauptvertreter Pindar in der neunten Pythischen (nach der Ehoie) ist, kämpft Kyrene mit dem

<sup>1)</sup> XXV 1890, S. 401 ff.

<sup>2)</sup> Kallim. Hymn, auf Zeus und Apoll. Gymn. Progr. Guben 1871 S. 14 f.

<sup>3)</sup> S. Kyrene Cap. III und den Artikel bei Roscher, Abschnitt I (noch nicht erschienen).

Löwen in ihrer thessalischen Heimath am Pelion, auf dem Gebiet ihres Vaters, des Lapithenkönigs Hypseus, und wird erst darauf von Apollon nach Libyen entführt; nach der andern geht die Entführung dem Löwenkampse voran. Aussührlich erzählen diese neuere Fassung Theons Scholien zu den Argonautika des Apollonios aus Akesandros περί Κυρήνης.1) Eurypylos, Sohn des Poseidon, König von Libyen, derselbe in dessen Gestalt nach alter Sage ein Gott dem Argonauten Euphemos die Scholle darreicht, welche seinem Geschlechte den Anspruch auf die Kyrenaika verleiht 2), setzt für die Erlegung eines Löwen, der das Land verheert, die Herrschaft zum Preise, den Kyrene, von Apollon nach Libyen gebracht, gewinnt. Dasselbe erzählte nach der gleichen Quelle Phylarch 3), nur dass er Eurypylos mit Eurytos vertauschte, was gegenüber der Einstimmigkeit der sonstigen Ueberlieferung doch wohl nur als Gedächtnissfehler, nicht als ernsthafte Variante gelten kann 4), und dass er Kyrene μετὰ πλειόνων kommen liess, also ihre Entführung zu einer vorgeschichtlichen Colonisation euhemerisirte. Die Abfolge der beiden Excerpte in den Scholien macht den Eindruck, als hätte der journalistische Geschichtsschreiber seiner Zeitgenossen die Angaben des kyrenäischen Localantiquars willkürlich umgestaltet, wodurch sich Akesandros älter erweisen wurde als Phylarch, dessen Werk bis 220 v. Chr. herabreichte. 3) Jedenfalls kann er nicht wesentlich früher gelebt haben, denn die neue Version der Kyrenesage ist in der Zeit des Kallimachos entstanden.

2. Kallimachos berührt in den erhaltenen Werken diese Sage ausdrücklich zwei Mal. Im Hymnos auf Artemis erscheint Kyrene unter den Gefährtinnen der Artemis:

206 καὶ μὴν Κυρήνην ἐταρίσσαο, τῆ ποτ' ἔδωκας αὐτὴ ϑηρητῆρε δύω κύνε, τοῖς ἔνι κούρη 'Υψηὶς παρὰ τύμβον Ἰώλκιον ἔμμορ' ἀέθλου.

Der τύμβος Ἰώλκιος ist nach der einleuchtenden Bemerkung der Scholien, an die mich Maass erinnert hat (s. Anm. 4), der

<sup>1)</sup> FHGr. IV p. 285, 2-5 aus Schol. Apoll. 2, 498 und 4, 1561 nebst Schol. Pind. Pyth. 4, 57. 9, 27.

<sup>2)</sup> Kyrene S. 117 ff. und die Recension von Maass, Gött. gel. Anz. 1890 S. 342 ff.

<sup>3)</sup> FHGr. 1 p. 337, 14.15.

<sup>4)</sup> Wie Maass Gött. Anz. 1890 S. 344 will.

<sup>5)</sup> Susemihl, Alex. Litt. I S. 631; vgl. II S. 383.

Grabhügel des Pelias, woraus Meineke die Theilnahme der Heroine an den άθλα ἐπὶ Πελία erschliessen wollte, mit Unrecht, da ein Jagdagon doch wohl unerhört ist. Wie sonst seit Spanheim allgemein anerkannt ist, kann der als bekannt erwähnte as 220c nur der Löwenkampf sein, auf dessen pindarische Localisirung am Pelion auch die Erwähnung von dort hausenden Löwen im Hymnos auf Delos anspielt.1) Fragen kann man nur, ob die Bestimmung seines Schauplatzes nach der Stätte, wo der Ahnherr der Battiaden Euphemos in den Leichenspielen für Pelias gesiegt batte, ein bedeutsamer mythistorischer Zug ist, wie neulich Maass angenommen hat2), oder, wie ich noch immer mit Spanheim glauben möchte, blos eine Ortsbezeichnung, ungefähr die Umkehrung von Παλίου πας ποδι Ίαολκός bei Pindar), für deren mythologisch-gelehrten und vielleicht anachronistischen Charakter besonders die Irrfahrten der Leto im Hymnos auf Delos Analogien bieten, wie wenn das Parthenion ὅρος ἱερὸν Αὔγης (70) oder die Nymphen von Mykale Nachbarinnen des (Argonauten) Ankaios von Samos heissen (50), also nach mythischen Personen, die nothwendig weit später gedacht werden müssen, als die Geburt Apollons.

Während also der Artemishymnos höchstens interessante Details zu der hesiodisch-pindarischen Fassung hinzubringt, wird in dem auf Apollon die Version des Akesandros als allbekannt vorausgesetzt. Apollon betrachtet wohlgefällig das Karneenfest der theräischen Colonisten, welche noch in Azilis (bei Herodot 4, 158 Aziris, gegenüber der Insel Platea) wohnen:

90 τους μεν ἄναξ ἴδεν αὐτός, ε΄ῆ δ' ἐπεδείξατο νύμφη στας ἐπὶ Μυρτούσης κεραώδεος, ἦχι λέοντα Ύψηὶς κατέπεφνε, βοῶν σίνιν Εὐρυπύλοιο.

Dieser Ort des Löwenkampfes, der bei Apollonios als  $Mv\varrho$ - $\tau \omega \sigma \iota \sigma v \alpha l \pi \sigma \varsigma$  dem Wohnsitz, welchen Apollon der Nymphe anweist, unmittelbar benachbart ist ), kann nichts anderes sein, als der höchste Punkt des kyrenäischen Stadtgebiets, der  $\delta \chi \mathcal{P} \sigma \varsigma$   $\delta \mu$ - $\sigma \mu \sigma \tau \delta \varsigma$  oder  $\delta \varphi \nu \sigma \varepsilon \varepsilon \omega \sigma \varepsilon$  Pindars. )

<sup>1)</sup> Vers 120, vgl. Spanheim dazu, und Müller Orchom.<sup>2</sup> S. 341<sup>5</sup>.

<sup>2)</sup> Gött. Anz. 1890 S. 342, vgl. Kyrene S. 107.

<sup>3)</sup> Nem. 4,54.

<sup>4)</sup> Arg. 2, 507. Die Scholien zu den beiden Stellen sind werthlos.

<sup>5)</sup> Pyth. 9, 95. 4, 8. Vgl. meine Darstellung der Topographie, Kyrene

Aus diesem Nebeneinander beider Versionen in den Gedichten des Kallimachos ergiebt sich eine Folgerung von so zwingender Einfachheit, dass man schwer begreift, wie sie bisher unbemerkt bleiben konnte. Der Battiade kann von Kyrene nur die in ihrer Stadt geglaubten Mythen singen. Das ist ganz selbstverständlich für den Apollonhymnus, der ausdrücklich die heimischen Sagen behandelt. Der auf Artemis kann nun zwar nicht, wie Maass zu zeigen versucht hat, für die kyrenäischen Artemitia, im Sinne der dortigen Nesiotenmoira gedichtet sein¹), aus dem, wie mir scheint, zwingenden Grunde, weil er in der Aufzählung der Gefährtinnen der Göttin die Kyrene nicht nur nicht auszeichnet, sondern so entschieden hinter der kretischen Britomartis zurücksetzt, dass er dieser den ersten Platz anweist und fünfmal so viel Verse widmet als jener (189 bis 203 gegenüber den drei oben ausgeschriebenen). Auch gehört das Gedicht, nach einer für mich überzeugenden Beobachtung Gerckes2), in die Zeit kurz vor der Geschwisterehe, als Kyrene, höchst wahrscheinlich schon von Aegypten abgefallen, den Hofpoeten nicht wohl beschäftigen konnte. Trotzdem ist aber kein Grund auszudenken, weshalb Kallimachos hier und in der Anspielung des dritten Hymnos von dem damaligen Glauben seiner Heimath abgewichen sein sollte. Beruhen also alle drei Stellen auf kyrenäischer Sage, dann ist ihr Nebeneinander nothwendig in ein Nacheinander umzusetzen: in der Zeit zwischen dem Artemisund Deloshymnos und dem - aus anderen Gründen, von denen unter III gesprochen wird - jüngeren auf Apollon wich die alte hesiodisch-pindarische Sagenform der neuen von Akesandros erzählten, welche nach dem Zeugniss des bekannten Reliefs der Kaiserzeit, auf dem die Löwenwürgerin von Libya bekränzt wird 3), fortan zu Kyrene in Geltung blieb. Ihre Kanonisirung hat gewiss ein bedeutendes Litteraturwerk vollzogen, das man am liebsten unter den verlorenen Schriften des Kallimachos selbst suchen möchte, von

S. 167 ff., mit der sich auseinandersetzen muss, wer mit Masss Gött. Anz. 1890 S. 3792 Approvises als Eigennamen fassen möchte.

<sup>1)</sup> Diese Ztschr. XXV 1890 S. 407, vgl. Susemihl I S. 460, 62, Weinberger Wiener Studien XIV 1892 S. 214.

<sup>2)</sup> Rhein. Mus. XLII 1887 S. 274 f., vgl. gegen Susemihl I S. 361, 62 Weinberger, a. a. O. S. 214 ff.

<sup>3)</sup> Smith u. Porcher, Discov. at Cyr. Tf. 76; Overbeck, Atlas d. Kunstmythol. Tf. 26, 16; Kyrene S. 31; die Inschrift Kaibel Epigr. Nr. 842 a.

denen z. B. Aïτια und Kτίσεις in Betracht kämen.') Wenig später wird sie dann durch Akesandros in die antiquarischedurch Phylarch in die politische Geschichtsschreibung eingeführt worden sein.

3. Bevor wir die relative Zeitbestimmung in Zahlen umzusetzen versuchen, drängt sich die Frage auf: welchen Grund konnten die Kyrenäer in so später Zeit haben, die mehr als dreihundert Jahre alte Sage ihrer Eponyme umzubilden und zwar zu verderben. Denn das ist ein offenbarer Widersinn, dass Kyrene jetzt ihren Löwenkampf nach der Entführung durch Apollon, auf die auch Kallimachos Vers 95 (μνωόμενος προτέρης άρπακτύος) anspielt, also nach ihrer "Schwächung" kämpft, statt wie bei Pindar ruhig in Libyas gastlichem Hause der Geburt des Aristaios entgegenzuharren. Was ich früher zur Erklärung dieser Umbildung angeführt habe, die Löwen Libyens und der Localpatriotismus<sup>2</sup>), kann nicht befriedigen, da man nicht begreist, warum diese Elemente erst so spät Einfluss auf die Sage gewonnen hätten. Vielleicht könnte es als besserer Grund gelten, wenn Maass wirklich erwiesen hätte, dass nicht nur, wie ich mit O. Müller angenommen, die löwenerwürgende Kyrene und Eurypylos beides thessalische Sagengestalten sind, sondern, dass ganz speciell diejenige Form der Erzählung, nach welcher Kyrene den Löwen im Gebiete und auf Geheiss des Eurypylos erlegt, altthessalischen Ursprungs und in Libyen lediglich secundare Doublette ist. (3) Dann könnte z. B. Kallimachos diese verschollene Sagenform irgendwo aufgestöbert und bei ihrer Wiederbelebung zu jenem Widersinn dadurch gezwungen worden sein, dass Eurypylos längst durch die Argonautensage in der Kyrenaika localisirt worden war. Aber Maass scheint mir mit aller Gelehrsamkeit und allem Scharfsinn nur das erwiesen zu haben, dass Eurypylos und Kyrene (Kyra) ausser in Thessalien auch in Mittelgriechenland und vielleicht im Peloponnes in denselben Gegenden, also wohl bei denselben Stämmen, Spuren ihres Daseins hinterliessen, nicht aber, dass sie dort schon diejenige Verbindung eingegangen waren, welche nur für Kyrene und, wie sich gezeigt hat, erst seit der Zeit des Kallimachos bezeugt ist. Vor Allem ist Maass

<sup>1)</sup> Vgl. Susemihl I S. 354. 366.

<sup>2)</sup> Kyrene S. 43.

<sup>3)</sup> Gött. Anz. 1890 S. 342 ff.

die Antwort auf die Frage schuldig geblieben, wesshalb denn gerade die älteste Ueberlieferung von der angeblich ursprünglich altthessalischen Sagenform abgegangen wäre, indem sie an Stelle des Eurypylos Kyrenes Vater, den Lapithenkönig Hypseus gesetzt hätte, dessen Heerden beschützend sie bei Pindar ihren Kampf kämpft¹); und diese Antwort dürfte ihm um so schwerer fallen, als er mit mir in Hypseus den ursprünglichen göttlichen Vater der Kyrene, Zeus Hypatos, anerkennt.²) Liegen somit die Gründe für die sinnstörende Umbildung nicht in neubelebter altmythischer Ueberlieferung, so bleibt kaum etwas anderes übrig, als sie in zwingenden äusseren Verhältnissen ihrer Entstehungszeit zu suchen. Zu diesem Zwecke müssen wir nach Bedeutung und Zeit des Gedichtes fragen, in dem sie uns zum ersten Mal als vollendete Thatsache entgegentritt.

II. Die sacrale Bestimmung des kallimacheischen Hymnos auf Apollon.

1. Kalhimacho's Hymnos auf Apollon steht anerkanntermassen in der engsten Beziehung zu seiner Heimath und ihrem Apolloncultus. Wenn man ihn aber allgemein für die Karneen in Kyrene selbst bestimmt glaubt'), so scheint mir das ein offenbarer Irrthum. Dagegen protestirt schon der Eingang:

οίον δ τωπίλλωνος ἐσείσατο δάφνινος δοπηξ,
οία δ' όλον τὸ μέλαθον. ἑκὰς ἑκὰς δστις ἄλιτρος.
καὶ δή που τὰ θύρετρα καλῷ ποδὶ Φοῖβος ἀράσσει.
σἰχ δράφς; ἐπένευσεν ὁ Δήλιος ἡδύ τι φοῖνιξ
ἐξαπίνης, ὁ δὲ κύκνος ἐν ἦέρι καλὸν ἀείδει κτλ.

Hier ist doch so ausdrücklich wie möglich die bekannte Scenerie von Delos mit Palme und Lorbeer angedeutet, woran Maass sehr richtig erinnert hat, nur dass er leider den entscheidenden  $\Delta \dot{\eta} \lambda \iota o \varsigma$   $\phi o i r \iota \xi$  unschädlich zu machen sucht durch die haltlose Annahme,

<sup>1)</sup> Pyth. 9, 20 ff.

<sup>2)</sup> Gött. Anz. 1890 S. 344 f. vgl. Kyrene S. 146 f.

<sup>3)</sup> S. die Litteratur bei Susemihl, Alex. Litt. I S. 361 II S. 669. Da ich seiner Darstellung öfter widersprechen muss, möchte ich hier ausdrücklich aussprechen, welchen Dank ich seiner grossen mühevollen Arbeit schulde, durch die es dem Fernerstehenden erst möglich geworden ist, sich auf diesem Trümmerfeld einigermassen rasch zu orientiren. — Die Frage des Terpandrischen Nomos glaube auch ich von der Untersuchung fern halten zu dürfen.

,man werde von dem berühmten delischen Palmbaum in Kyrene einen Ableger besessen haben'.') Wenn die von den Erklärern herangezogenen Verse in der delischen Episode der Aeneis: tremere omnia visa repente, liminaque laurusque dei, wirklich unsere Stelle nachbilden, dann waren sie eine weitere Bestätigung dieser an sich nothwendigen Auffassung.2) Auch die unmittelbar anschliessende Schilderung der ἐπιδημία Apollons passt wenigstens vortreff lich nach Delos. 3) Negative Anzeichen sprechennicht minder deutlich gegen die landläufige Ansicht. In dem umfangreichen Hauptstück des Hymnos, welches sich mit Kyrene befasst, bleiben die vielen Gelegenheiten ungenutzt, durch Wendungen, wie zò Agyog τοῦτο im Bade der Pallas 54, das Cultuslied zu dem angeblichen Orte seiner Aufführung in Beziehung zu setzen.4) Auch wird der Gott keineswegs ausschliesslich oder auch nur in erster Linie als kyrenäischer Karneios gefeiert, sondern vorher und nachher unter verschiedenen Beinamen und Beziehungen. Erst Vers 71 fallt der Name Kapvelog und da fügt der Sänger hinzu: ἐμοὶ πατρώιον οὕτω. So singt er nicht in der eigenen Stadt, sondern eben an dem Eingangs bezeichneten Orte panhellenischer Apollonverehrung, für den ja offenbar auch sein Hymnos auf Delos verfasst ist.

- 2. Während aber der ganz persönliche Anfang des Hymnos auf Delos:
- 1 Τὴν ἱερήν, ὧ θυμέ, τίνα χρόνον εἴ ποτ' ἀείσεις Αῆλον, Ἀπόλλωνος κουροτρόφον;
- 9 Δήλφ νῦν οἴμης ἀποδάσσομαι, ώς ἂν Ἀπίλλων

.... αἰνήση με φίλης ἀλέγοντα τιθήνης.
zu der Behauptung von Wilamowitz stimmt, er sei "ein Gedicht für den dortigen Rhapsodenagon"), wurde der Apollonhymnos von dem Dichter mit einem Knabenchor aufgeführt, nach dem Zeugniss von Versen wie die folgenden:

<sup>1)</sup> Vgl. diese Ztschr. XXV 1890 S. 402 f.

<sup>2)</sup> Vergil Aen. 3, 90.

<sup>3)</sup> Preller-Robert Gr. Mythol. I4 S. 245.

<sup>4)</sup> Vgl. Vers 65. 73. 77. 88 ff.

<sup>5)</sup> Antig. v. Kar. S. 220, 41; inschriftlich bezeugt wurde inzwischen ein solcher Agon für das Jahr 286, Hauvette, *Bull. corr. hell.* VII 1883 S. 105, 1 Z. 27. Susemihl I S. 360 zieht es aus Gründen, die ich nicht finden kann, vor, den Hymnos für eine Festgesandtschaft bestimmt sein zu lassen.

 $oldsymbol{eta}$  οἱ δὲ νέοι μολ $\pi$ ήν τε καὶ ἐς χορὸν ἐντ $\hat{v}$ νεσ $oldsymbol{\psi}$ ε.

12 μήτε σιωπηλην κίθαριν μήτ' ἄψορον ἴχνος τοῦ Φοίβου τοὺς παϊδας ἔχειν ἐπιδημήσαντος.

16 ήγασάμην τοὺς παϊδας, ἐπεὶ χέλυς οἰκέτ' ἀεργός.

28 τὸν χορὸν ὡπόλλων, ὅτε οἱ κατὰ ϑυμὸν ἀείδη τιμήσει, δύναται γάρ, ἐπεί Διὶ δεξιὸς ἡσται. οὐδ' ὁ χορὸς τὸν Φοῖβον ἐφ' ἕν μόνον ἡμαρ ἀείσει.

Dass dann Wendungen, wie ἐμὴν πόλιν (65), ἡμετέροις βασιλεῦσι (68), ἐμοὶ πατρώιον οὕτω (71) auch für den Chor Kyrene als Heimath erweisen, ist für mich nicht von vornherein ausgeschlossen, da ich von dem angeblich unverbrüchlichen Gesetze, der Dichter rede durch den Chor immer in eigener Person, sichere Ausnahmen zu kennen glaube.') Die Annahme eines nach Delos entsandten kyrenäischen Festchores böte keine Schwierigkeiten: πᾶσαι δὲ χοροὺς ἀνάγουσι πόληες sagt Kallimachos im Hymnos auf Delos 279, und solche Theorien, verschiedenen Geschlechts und Alters, sind für verschiedene Zeiten und Staaten bezeugt2), für Kyrene mit seiner Moira der Nesioten durchaus glaublich. Auch die Führung dieses Festchors durch den heimischen Dichter hätte ihre ungefähr gleichzeitigen Analogien: an der Spitze einer alexandrinischen Theorie nach Delos stand ein Poseidippos, schwerlich ein anderer als der berühmte Epigrammendichter, der sich auch in epischer Dichtung versuchte; und als Frage darf wohl noch hinzugefügt werden, ob nicht Aratos, der ἀρχεθέωρος von Kos im delischen Inventar von 279, der Solier sei, der mit Theokrit in Kos lebte und einen Hymnos auf Delos verfasst zu haben scheint.3)

<sup>1)</sup> Gegen v. Wilamowitz, Eurip. Herakl. I S. 72 ff. vgl. Kyrene S. 78 ff. (nicht widerlegt von Rehm *Comm. phil.* des Münchener Seminars für die Philologenversammlung 1891 S. 146 ff.), Diels, Sibyll. Blätter S. 91, auch Maass, Gött. Anz. 1890 S. 364.

<sup>2)</sup> Reisch, de music. Graec. certam. S. 64 f. Homolle, Bull. corr. hell. XIV 1890 S. 501, XV 1891 S. 121 ff., wonach Theoren auch durch die Deliaden Chöre aufführen liessen, was für unseren Fall nicht in Betracht kommt.

<sup>3)</sup> Poseidippos: Homolle, Bull. corr. hell. VI 1882 S. 160. Aratos: als Theore Homolle Bull. XIV 1890 S. 408, vgl. XV S. 125; der Hymnos auf Delos: Maass Aratea S. 228 f. (nach Meineke). Doch ist nicht zu verschweigen, dass der Name auf koischen Inschriften nicht selten ist, vgl. den Index zu Paton und Hicks, Inscr. of Cos. Beide Inschriften wären bei Susemihl (Knaack) II S. 530 ff. 698 f. und I S. 286 f. nachzutragen.

Aber die Annahme einer Theorie scheitert daran, dass in den eben angeführten Versen der Chor des Kallimachos, im Gegensatze zu dem aus der Ferne kommenden Gotte, den er begrüsst, offenbar in Delos heimisch ist. Der Dichter wird also den so stark persönlich und höfisch gefärbten Hymnos mit einem der officiellen agonistischen Knabenchöre zur Aufführung gebracht haben. In den delischen Choregeninschriften seiner Zeit begegnet unter der Rubrik οίδε ἐπεδείξαντο τ $\hat{\psi}$   $\Im$ ε $\hat{\psi}$  wenigstens ein bekannter Dichter, der Komiker Nikomachos von Athen, im Jahre 265.1) Und eine vollkommene Analogie ergiebt das Verzeichniss derer, welche im Jahre 171  $\dot{\eta}\gamma\omega\nu\iota\sigma\alpha\nu\tau$ ο  $\tau\tilde{\psi}$   $\Im\varepsilon\tilde{\psi}$ , wenn wir in dem Nikandros, welcher ἐνίκα μετὰ χοροῦ, den gleichzeitigen Dichter und angeblichen Priester des klarischen Apollon erkennen, welchem als ἐπέων ποιητ $ilde{q}$ , also zum Danke für litterarische Verdienste, in Delphi die Proxenie verliehen wurde 2); erwähnt sei immerhin, dass Nikander in den Αἰτωλικά (Fr. 5 Schneider) die Ktisis von Delos im Sinne der aetolischen Vormacht dargestellt hat.

Doch auch gegen eine solche Bestimmung des Apollonhymnos scheint sich ein schwerwiegendes Bedenken zu erheben. Knabenchöre auf Delos sind in dieser Zeit nur für die Dionysien, für die Apollonien bloss Mädchenchöre bezeugt, Delien gab es damals gar nicht.<sup>3</sup>) Dafür bestand aber ein anderes delisches Fest, und diesem dürfte gerade der eigenthümliche Charakter der beiden für Delos bestimmten Hymnen des Kallimachos am besten entsprechen.

<sup>1)</sup> Hauvette, Bull. corr. hell. VII 1883 S. 113 Nr. VII 25, wieder bei Susemihl I 268, 158 nachzutragen. Erwägenswerth scheint mir, ob nicht auch der Komöde Menekrates ebenda S. 114 Nr. VIII, 17 und der Tragöde Paramonos Z. 21 mit den gleichnamigen Komikern (Susemihl I S. 267 f. Dittenberger Sylloge Nr. 408, 5; 409, 13. 19) identisch sind und ebenda Z. 17 statt Πο[λύ]κριτος vielmehr Πο[σείδιππ]ος Κασσανδρεύς zu lesen ist, von dem in Delos eine Statue stand: Bull. corr. hell. III 1879 S. 369 (vgl. auch Dittenberger Sylloge Nr. 408, 16), s. Susemihl I S. 264.

<sup>2)</sup> Die delische Inschrift: Paris, Bull. corr. hell. IX 1885 S. 149, 70 (vgl. S. 152, zum Archontenjahr Homolle, Archiv. de l'intend. sacr. à Délos S. 94); das delphische Proxeniedecret: Haussoullier, Bull. corr. hell. VI 1882 S. 217 f. Cauer Delectus Nr. 209; vgl. noch Susemihl I S. 302. 891, Immisch, Klaros, Jahrb. f. Phil. Suppl. XVII 1891 S. 137 f., Buresch, Klaros S. 34 ff., Maass, Aratea S. 311.

<sup>3)</sup> S. die Anm. 1 und 2 angeführten Inschriften und von Schöffer, de Deli ins. rebus S. 139 f. 35 ff.

3. Es ist nicht zu verkennen, dass die viel besprochene hößische Schmeichelei gerade in diesen beiden Festgesängen am deutlichsten hervortritt. Wie das augenfällige Mittelstück des vierten Hymnos den Philadelphos als  $\Im \varepsilon \partial_S \tilde{\alpha} \lambda \lambda o_S$  (165) dem Apollon zur Seite stellt, so feiert der zweite, ausdrücklich und unter der Maske des Gottes, den damaligen König. Deutlich schlagen diesen Grundton die Verse an:

25 ἰή, ἰὴ φθέγγεσθε κακὸν μακάρεσσιν ἐρίζειν. 
δς μάχεται μακάρεσσιν, ἐμῷ βασιλῆι μάχοιτο 
ὅστις ἐμῷ βασιλῆι, καὶ ᾿Απόλλωνι μάχοιτο. 
τὸν χορὸν ὡπόλλων, ὅτε οἱ κατὰ θυμὸν ἀείδη 
τιμήσει ὁ δύναται γάρ, ἐπεὶ Διὶ δεξιὸς ἦσται.

deren letzter mit dem Citat aus Hesiods Theogonie in Kallimachos Zeushymnos ἐχ δὲ Διὸς βασιλῆες, zu vergleichen ist.¹) Mit der hier eröffneten Aussicht auf Belohnung hängt für jeden, der hören will, die unmittelbar folgende Schilderung von Apollons goldener Pracht und ungeheurem Reichthum zusammen; das ist im Grunde dasselbe, wie wenn Theokrit im Enkomion 105 ohne Ziererei auf den klingenden Geldsack des Philadelphos schlägt. Und wen anders als den fürstlichen Gönner und obersten Kunstrichter kann der Gott bedeuten, der in den Schlussversen den Neider des Dichters von sich stösst? In diesem Zusammenhange gewinnt dann auch manches, was sich aus dem religiösen Gegenstande des Hymnos genügend erklären liesse, ungezwungen eine neue Bedeutung. In den Versen:

τέχνη δ' ἀμφιλαφής οὖ τις τόσον, δσσον Απόλλων · κεῖνος ὀιστευτὴν ἔλαχ' ἀνέρα, κεῖνος ἀοιδόν (Φοίβφ γὰρ καὶ τόξον ἐπιτρέπεται καὶ ἀοιδή), κείνου δὲ θριαὶ καὶ μάντιες · ἐκ δέ νυ Φοίβου

42 ἰητροὶ δεδάασιν ἀνάβλησιν θανάτοιο,

fällt mir auf, dass Apollon nicht so sehr selbst als Schütze und Sänger, Seher und Arzt, wie als Herr und Meister all dieser "Künstler" gepriesen wird. Wie gut das der geistigen Bedeutung der Ptolemäerherrschaft entspricht, das illustrirt vielleicht am besten der Titel des Chrysermos, eines  $\sigma \nu \gamma \gamma \epsilon \nu \dot{\eta}_S$  des Euergetes, auf seiner delischen Statuenbasis: er war zugleich  $\dot{\epsilon} \xi \eta \gamma \eta \tau \dot{\eta}_S$ , das heisst, wie in Athen, Ausleger des vielfach auf Orakeln beruhenden Sacral-

<sup>1)</sup> Vers 79, vgl. Theog. 96, Kaibel in dies. Ztschr. XVII 1882 S. 419.

rechts, ἐπὶ τῶν ἰατρῶν, Vorsteher der berühmten medicinischen Schule von Alexandria und ἐπιστάτης τοῦ Μουσείου¹), also "Minister der geistlichen, Unterrichts- und Medicinalangelegenheiten." Nur die Schützenkunst sehlt; vielleicht ist damit die Poliorketik gemeint, von deren Meistern wenigstens Archimedes und Ktesibios Zeitgenossen des Dichters waren.")

Diese durchgängige Parallelisirung des Königs mit dem Gotte wird sich später noch weiter verfolgen lassen. Hier gilt es nur, darauf hinzuweisen, wie trefflich diese gleichartige Tendenz der beiden für Delos bestimmten Hymnen zu dem Feste der Ptolemaia (später Philadelpheia und Euergesia) passen würde, welches zur Zeit des Kallimachos das χοινὸν τῶν νησιωτῶν im delischen Bundesheiligthum zu Ehren seines königlichen Schutzherren beging.3) Da in der einzigen ausführlicheren Urkunde der tragische Agon als der erste angeführt wird, müssen ihm andere und darunter doch wohl auch die für unsere Gedichte vorauszusetzenden chorischen und rhapsodischen Wettkämpfe gefolgt sein; denn es kann füglich nicht bezweifelt werden, dass gerade dieses Fest dem ersten Dichter des Ptolemäerhofes Gelegenheit zur Bethätigung seines eigenthümlichen Talents geboten hat. Wenn auch vielleicht nicht zwingend, so doch höchst einleuchtend scheint mir die Beziehung auf die Ptolemaia bei dem vierten Hymnos. Delos wird zu Anfang und zu Ende als ἔξαρχος der Inseln, als ίστιη νησῶν εὐέστιος, welche es im Chor umgeben, das heisst doch, in Prosa übersetzt, als Vorort des χοινίν τῶν νησιωτῶν gefeiert, und wenn der ungeborene Apollon selbst es übernimmt, des Philadelphos Macht über  $\dot{\alpha}\mu\varphi o$ τέρη μεσόγεια καὶ αι πελάγεσσι κάθηνται vorherzusagen, so ist das ein nicht minder durchsichtiger Ausdruck für seine Stellung als anerkannter Protector des Bundes. 4) Die Anwendung der-

<sup>1)</sup> Homolle, Bull. corr. hell. III 1879 S. 470, 2, Dittenberger, Sylloge Nr. 169. Ueber die attischen Exegeten: Töpffer, Att. Geneal. S. 69 ff.

<sup>2)</sup> Susemihl I S, 724 f. 734.

<sup>3)</sup> Die Haupturkunde Bull. corr. hell. IV 1880 S. 323 f. besonders Z. 14 f.; S. 320 ff. handelt Homolle über den ganzen Bund, vgl. desselben Archiv. de l'intend. sacr. à Délos S. 60 f. und v. Schöffer, de Deli ins. reb. S. 92 ff. bes. 97. Attingers Programm von Frauenfeld 1887 ist mir nicht zugänglich.

<sup>4)</sup> Vers 18. 325. 300; 168. vgl. die Litteratur bei Susemihl I S. 360, Il S. 669, namentlich Kuiper, Mnemosyne XIX 1891 S. 66 ff., der der oben vorgetragenen Ansicht sehr nahe kommt; zuletzt Weinberger, Wiener Studien XIV 1892 S. 218 ff.

selben Voraussetzung auf den Apollonhymnos können wir erst versuchen, wenn wir den König, den er verherrlicht, bestimmt haben.

III. Die Entstehungszeit des kallimacheischen Hymnos auf Apollon und ihre Bedeutung für die Kyrenesage.

1. Die versuchte Berichtigung der herrschenden Ansicht von der sacralen Bestimmung unseres Hymnos ändert aber nichts an der für die Chronologie grundlegenden Thatsache, dass Kallimachos hier die Sagen seiner Heimath mit einer patriotischen Hingebung behandelt, wie sie der im Hofdienst gross gewordene Dichter, zumal vor der Panegyris in Delos, nur in einer Zeit zur Schau tragen konnte, da seine königlichen Gönner zu der abgefallenen Stadt wieder in guten Beziehungen standen; man vergleiche nur zur Gegenprobe das kühle Incognito, unter dem er im Artemishymnos an der heimischen Eponyme vorüberging (oben S. 4). Das Gedicht entstand also, um es zunächst frei nach Susemihl auszudrücken, entweder gegen 260, ,als Philadelphos und Magas ihre Kämpfe durch die Verlobung ihrer Kinder Euergetes und Berenike abschlossen und sich so die Aussicht auf den Heimfall von Kyrene an Aegypten eröffnete 1), oder um 247, als sich, wohl erst nach dem Tode des Philadelphos<sup>2</sup>), durch die vollzogene Vermählung diese Aussicht verwirklichte. Letzteren Ansatz nun glaubt Susemihl im Anschluss an die neueste Forschung, durch die Phthonosepisode am Ende des Hymnos ausgeschlossen. Auch dies scheint mir ein Irrthum. Zwar die alte Beziehung dieser nach berühmten Mustern dem Chorlied angefügten oratio pro domo auf den Streit mit Apollonios hat neulich wieder Gercke, erfolgten Anfechtungen gegenüber, höchst wahrscheinlich gemacht.3) Auch das Hinaufrücken der Lebenszeit dieses Dichters in die erste Hälfte

<sup>1)</sup> Droysen Gesch. d. Hellen. III 2 1 S. 275.

<sup>2)</sup> Droysen a. a. O. S. 345, v. Wilamowitz, Antigonos S. 229, Gercke Rhein. Mus. XLII 1887 S. 262 ff. Vahlen, Berl. Sitz.-Ber. 1888 II S. 1364. 1381 ff. Susemihl, II S. 669. Dass ich hier und sonst in den Zeitansätzen Wilamowitz und Vahlen gefolgt bin, bedarf keiner ausdrücklichen Motivirung, da sie für meine Zwecke nicht wesentlich sind.

<sup>3)</sup> Rhein, Mus. XLIV 1889 S. 128, 148 ff. 250 f. 253 ff. 257.

des Jahrhunderts scheint gut begründet. Aber dass der Streit in wenigen Jahren, nach Gercke in den siebzigern¹), nach Susemihl²) in den sechzigern endgültig ausgefochten wurde, ist unerweislich und unwahrscheinlich. Kallimachos, der noch in einem Epigramm seines Alters (21) auf Neider anspielt, hat sich mit dem abtrünnigen Schüler³) gewiss nie ausgesöhnt, und da letzterer ebensowenig die Verdrängung von dem Musenhofe seiner Heimath verwunden haben wird, so ist nicht abzusehen, wesshalb die intimen alten Feinde nicht auch noch um 247 Gelegenheit gefunden haben sollten, einander wieder in die Haare zu gerathen. Eine solche ergiebt sich denn auch ungesucht aus dem richtigen Zeitansatz unseres Hymnos.

2. Nur auf die spätere Zeit passen die politischen und persönlichen Anspielungen. Wenn der Dichter den herrschenden Lagiden ἐμὸς βασιλεύς (26), die alten Battiaden — dass zunächst diese gemeint sind, hat Gercke betont  $-\eta \mu \epsilon \tau \epsilon \rho o \iota \beta \alpha \sigma \iota \lambda \tilde{\eta} \epsilon \varsigma$  (68) nennt, so beweist das, nach dem, was über seine wechselnde Stellung zu der alten Heimath bemerkt wurde, meines Erachtens unwiderleglich, dass Kyrene damals nicht nur in friedlichem, sondern im Unterthanenverhältniss zu dem ersteren steht (Richter S. 13 Anm.). Sollte es nun auch nach den Ausführungen Vahlens (S. 12 Anm. 2). zweifelhaft geblieben sein, ob dieses Verhältniss noch unter dem zweiten oder erst bei dem Regierungantritt des dritten Ptolemaios eintrat, so entscheidet die oben dargelegte Gleichsetzung des Königs mit Apollon für letzteren. Denn es wäre eine Abgeschmacktheit, die man dem feinen Höfling nicht aufbürden darf, wenn er den Philadelphos, nicht den ξανθοχόμας Πτολεμαΐος des theokritischen Enkomions (103), der sich ein Menschenalter vorher gern mit Phoibos vergleichen lassen mochte (S. 10), sondern den müden gichtbrüchigen Greis, an der Schwelle des Grabes

<sup>1)</sup> So auch Weinberger, Wiener Studien XIV 1892 S. 214 ff. 220.

<sup>2)</sup> Alex. Litt. I S. 351, vgl. noch Maass, Aratea S. 319, 31.

<sup>3)</sup> Masas, Aratea S. 332.

<sup>4)</sup> Gercke a. a. O. S. 253 (vgl. Maass, in dies. Ztschr. XXV 1890 S. 410, Weinberger a. a. O. S. 216) gegen die Annahme, dass Philadelphos und Euergetes gemeint sind: O. Richter in dem Anm. 2 genannten Programm S. 12 und Gouat, Poés. Alex. S. 230 f. — Euergetes (den der Scholiast nennt) und Berenike erkannten Hecker, Comm. Callim. S. 17 (mir nicht zugänglich), Merkel, Proleg. zu Apoll. Arg. S. XII, Sitzler, Phil. Rundsch. III S. 873.

noch als immer schönen und immer jungen Apoll mit glatten Mädchenwangen auftreten liesse, von dessen Locken nicht Salböl, sondern die Gesundheit selbst, πανάκεια, herabträufelt'); eine Abgeschmacktheit, welche durch die problematische Nachricht Phylarchs, der kluge Fürst habe sich eingeredet, den Trank der Unsterblichkeit erfunden zu haben²,) kaum glaublicher wird. Nein dieser König-Apollon kann nur ein Mann in voller Jugendkraft sein, nur der dritte Ptolemaios, der 247 als Dreissiger den Thron bestieg und sich in der That, nach dem Zeugnisse der Münzen eines hüchst befriedigenden, man möchte sagen rosigen Aussehens erfreute.²)

Und damit bin ich, nicht ohne Ueberraschung, auf den Boden der Ueberlieferung zurückgekehrt, denn der Scholiast nennt den König Vers 26 kurz und gut Euergetes und der Vergleich mit der entsprechenden Angabe zu dem Hymnos auf Delos, welche sicher richtig ist, nimmt jede äussere Berechtigung zum Zweifel. Der Apollonhymnos gehört also der Zeit an, da der neue König mit der Hand Berenikes die Herrschaft über Kyrene seinem Hause endlich zurückgewonnen hatte. Eine Anspielung anf die Erfüllung dieses alten Wunsches dürfen jetzt auch wir unbedenklich in dem erkennen, was der Dichter scheinbar nur von dem alten Landeskönigen sagt (S. 10):

97 καὶ ὤμοσε τείχεα δώσειν ἡμετέροις βασιλεῦσιν ἀεὶ δ' εὔορχος Ἀπόλλων.

Ueber diesen gesicherten Terminus dürfen wir nicht wesentlich herabgehen, da das Gedicht offenbar vor dem neuerlichen Abfall Kyrenes, welchen Droysen mit dem syrischen Feldzug des Euergetes

<sup>1)</sup> Vers 36-41. Wie O. Richter und Couat (Anm. 44) diese schreiende Dissonanz erträglich zu machen suchen, mag man nachlesen.

<sup>2)</sup> FHGr. I S. 345, 40 a aus Athen. 12, 536 e, mit der Stelle des Apollonhymnos zusammengebracht von Droysen III<sup>2</sup> 1 S. 263, freilich unter der Voraussetzung einer früheren Entstehungszeit des Gedichts.

<sup>3)</sup> Imhoof-Blumer, Porträts hellenist. Munzen Tf. 8, 4. 5, Head, Hist. num. S. 714.

<sup>4)</sup> Schol. zu 4, 165 ff. Zweisel an der Autorität der Scholien u. A. bei Merkel, Proleg. zu Apoll. Arg. S. XII, Richter a. a. O. S. 7, zuletzt bei Weinberger, Wiener Studien XIV 1892 S. 211 in Betreff der allerdings nicht ebenso sicheren Angabe zu Hymn. 6, 1.

verbindet<sup>1</sup>), und doch wohl auch vor Beginn dieses Krieges entstanden sein muss.<sup>2</sup>)

Erst von diesem Standpunkt aus wird sich der Hymnos in sich und nach seinen Beziehungen zu anderen Werken des Dichters und seiner Zeitgenossen richtig verstehen lassen. Die ἐπιδημία des Gottes, die der Eingang darstellt, mag das erste Erscheinen des neuen Königs bei dem zu Ehren seines Vaters gestifteten, später Euergesia genannten Feste der Nesioten in Delos (S. 11) bedeuten. Die drohende Warnung vor seiner unwiderstehlichen Macht, welche sich im Siegeszuge gegen Seleukos bald glänzend bewährte, und die Verheissung des göttlichen Lohnes für die, so ihm wohlgefallig sind (oben S. 10), sie hat eine ganz actuelle Bedeutung in der Zeit, da nicht allein Kyrene zwar wiedergewonnen, aber, nach dem baldigen Abfall zu urtheilen, nicht ganz zuverlässig war, sondern da auch das Verhältniss zu dem xouvóv der Nesioten mit Rhodos an der Spitze Trübungen erfahren haben muss, für deren Zeitbestimmung unser Gedicht vielleicht zu verwerthen sein wird.3)

Auch auf die Phthonosepisode fällt neues Licht. Wenn wir diesem Zeugniss trauen dürsen, dann hat Apollonios, wie in Ungnade gefallene psiegen, von dem Regierungswechsel die Rückberufung in die Heimath gehosst, und zu diesem Zwecke den alten siegreichen Gegner bei dem neuen Herrn herabgesetzt, aber ersolglos. Kallimachos behauptete den Platz und der König wies jenen höhnend von sich, vielleicht an den seindlichen Seleukidenhos, der um diese Zeit auch auf dem litterarischen Gebiete dem alexandrinischen Concurrenz zu machen begann '); das nämlich bin ich versucht, nach einem auch für Kallimachos bezeugten Sprachgebrauche') unter dem ἐΑσσύριος πόταμος (108) wenigstens mitzuverstehen. Doch diese und andere, wirkliche oder vermeintliche,

<sup>1)</sup> Droysen a. a. O. III 2 1 S. 403 f.

<sup>2)</sup> Sitzler, N. phil. Rundsch. 1886 S. 348 (vgl. Anm. 44) will es bis gegen 240 herabdrücken.

<sup>3)</sup> Homolle, Bull. corr. hell. VI S. 161, Archiv. de l'intend. S. 64 ff. v. Schöffer, de Deli ins. reb. S. 101 f.

<sup>4)</sup> Susemihl I S. 4.

<sup>5)</sup> Catull Coma 12 vgl. Schneider, Call. II S. 419 ff., aber auch Apoll. Arg. 2, 946 ff. mit Schol.

Anspielungen, so wie die Nachprüfung der metrischen Verhältnisse des Gedichts muss ich Kundigeren anheimgeben.<sup>1</sup>)

Und nun kehren wir zu unserem Ausgangspunkte zurück, der Kyreneepisode des Apollonhymnos. Die  $\nu \dot{\nu} \mu \phi \eta$  des Apollon-Euergetes, mit der er von der Höhe Myrtusa, das heisst, wie wir jetzt zu dem oben heigebrachten hinzufügen, von der äx $\rho \alpha$  Kyrene, welche die Ptolemäer besetzt hielten²), den Karneen zusieht, giebt sich hinter durchsichtiger Maske unschwer als die kyrenäische Neuvermählte des Königs zu erkennen. Und die an demselben Orte geschehene Heldenthat, welche das Land des Eurypylos von dem heerdenverwüstenden Löwen befreite, wer unter den Hörern und Lesern jener Zeit konnte in ihr die That der Berenike verkennen, an welche sie die *Coma* erinnert mit den Worten:

25

at te ego certe

cognoram a parva virgine magnanimam. anne bonum oblita es facinus, quo regium adepta es coniugium, quo non fortius ausit alis.

Nach dem Tode ihres Vaters Magas im Jahre 258 kam der schöne Demetrios, des Gonatas Halbbruder, nach Kyrene, um den Erben des Philadelphos mit der Verlobten das Land zu entreissen. Aber durch hochmüthiges Betragen und offene Buhlschaft mit der Königin Wittwe brachte er Hof und Stadt so sehr auf, dass er in ihren Armen ermordet wurde, nicht ohne thätige Mitwirkung der jugendlichen Berenike. 3) Den Vergleich dieser Befreiungsthat der Kronprinzessin mit dem siegreichen Löwenkampfe der Landespatronin konnten die Loblieder, welche aus den Kreisen der ägyptisch gesinnten dem sensationellen Ereigniss auf dem Fusse gefolgt sein müssen, man darf wohl sagen kaum vermeiden.

"Berenike, unsere neue Kyrene", in dieser packenden Phrase glaube ich das gesuchte äussere Motiv gefunden zu haben, welches die Concinnität des ehrwürdigen Mythos zerstörte, indem es die Verlegung des Löwenkampfes auf den Schauplatz seines aufregenden

<sup>1)</sup> Vgl. zuletzt Gercke, Rhein. Mus. XLIV 1889 S. 253 ff. (auch Weinberger, Wiener Studien XIV 1892 S. 210). Das chronologische Verhältniss der Phthonosepisode zu Apoll. Arg. 3, 932 ff. ist keineswegs ausgemacht, s. ausser Gercke S. 250 f. die Litteratur bei Susemihl I S. 351, 18.

<sup>2)</sup> Diodor 19, 79, vgl. Kyrene S. 168 f.

<sup>3)</sup> lustin 26, 3, vgl. die S. 12 Anm. 2 angeführte Litteratur.

Gegenbildes aus jüngster Zeit nach sich zog. Eine solche Neubildung ist ganz im Geiste der alexandrinischen Poesie, das Gedicht, welches sie vollzog, werden wir, da die kurze Episode des Hymnos dazu nicht ausreicht und viel zu spät nach jenem Drama entstanden ist, mit verstärkter Zuversicht unter den verlorenen Werken des Kallimachos suchen, wenn auch schwerlich mit Sicherheit Denn wer könnte dazu geeigneter sein, als der Battiade am Lagidenhofe, der später mit Konon das Haar Berenikes unter die Sterne versetzt und doch wohl derselben zu Ehren die Chariten auf die Vierzahl gebracht hat.1) Keinem Zweiten, soviel wir wissen, verlieh damals die Vereinigung mythologischer Gelehrsamkeit und dichterischen Ruhmes die Autorität, welche erforderlich war, um die alte, durch Hesiod und Pindar bezeugte Sage, der er selbst früher gefolgt war, durch ein ἀμάρτυρον so rasch und gründlich zurückzudrängen, dass nicht allein er die neue Fassung elf bis zwölf Jahre nach jenem Ereigniss als die herrschende, notorische behandeln durste, sondern dass sie wenige Jahrzehnte später von dem kyrenäischen Localantiquar Akesandros, ja selbst von dem ptolemäerfeindlichen Phylarch<sup>2</sup>) als Geschichte weitergegeben wurde. Dazu, dass sie auch in der Kyrenaika fest genug Wurzel fasse, um sogar den neuerlichen Abfall der Stadt von Aegypten (S. 12 Anm.) zu überleben und bis in die späte Zeit, der das erwähnte Relief angehört (S. 12 Anm.), in Geltung zu bleiben, wird freilich das Ansehen der heimischen Fürstin, welche die Hesperiten zu ihrer Eponyme machten<sup>3</sup>), wesentlich beigetragen haben. Das Fehlen ihrer Gleichsetzung mit Kyrene in den angeführten Versen der Coma erklärt der oben erwähnte Abfall, wenn ihn Droysen richtig mit dem syrischen Feldzug des Euergetes in Zusammenhang gebracht hat (S. 14).

Analogien für den Vorgang, wie ich ihn nachzuweisen versucht habe, darf ich wohl sparen. Gründet sich doch die Voraussetzung, dass alte Mythen durch Ereignisse der neuesten Geschichte umgestaltet werden konnten, auf eine lange Reihe von Thatsachen aus dem ganzen Gebiete der antiken Sagengeschichte. Ist doch die älteste überlieferte Fassung der Kyrenesage selbst ein erstaun-

<sup>1)</sup> Epigr. 51, vgl. Gercke, Rhein. Mus. XLII 1887 S. 593.

<sup>2)</sup> Susemihl I S. 630, 550.

<sup>3)</sup> Thrige Res. Cyren. S. 181, Droysen III 2 2 S. 329 ff.

## 18 F. STUDNICZKA, KYRENE UND KALLIMACHOS

ich rasch gewachsenes Product der Colonisation von Libyen. Wie sollte Aehnliches in der religiös weit unbedenklicheren Welt der hößischen Apotheosen unglaublich sein? Ich schliesse also, indem ich nochmals hervorhebe, dass meine These, soweit sie sich aus der Bedeutung der Kyrene im kallimacheischen Apollonhymnos ergiebt, von O. Richter vorweggenommen ist, nur beeinträchtigt durch die ganz unannehmbare Inconsequenz, in dem Gotte bloss hier den Euergetes, sonst aber seinen Vater zu erkennen.

Gerasdorf bei Wiener-Neustadt.

FRANZ STUDNICZKA.

### VARIA.

1. Homers in Dolonea postquam Diomedem sese ad obeundam quam Nestor suaserit expeditionem paratum esse profitentem fecit simulque rogantem ut ex procerum caterva periculi sibi existat socius et comes, vv. 227 sqq. pergit in hunc modum:

ως ἔφαθ', οι δ' ἔθελον Διομήδει πολλοί ἕπεσθαι, ήθελέτην Αίαντε δύω, θεράποντες Αρηος, ήθελε Μηριόνης, μάλα δ' ήθελε Νέστορος υίός, ήθελε δ' Άτρεϊδης δουρικλεετός Μενέλαος, ήθελε δ' ὁ τλήμων Όδυσεὺς καταδῦναι ὅμιλον Τρώων.

Quorum ex numero vere  $\& \Im \& \lambda o \nu \tau \tilde{\omega} \nu$  rei quam parent maxime idoneum sibi eligat libera optione, Diomedem cohortatur Agamemno:

τὸν μὲν δη ἕταρόν γ' αξρήσεαι, δν κ' ἐθέλησθα φαινομένων τὸν ἄριστον, ἐπεὶ μεμάασι γε πολλοί. In his velim mihi monstrari quid valeat φαινομένων, nam difficultatem inesse verbis traditis monitus quidem haud facile negaveris, nec dissimularunt qui φαινόμενον τὸν ἄριστον coniectura cum mihi tum aliis prope omnibus parum adridente restitutum ierunt Doederlein') et ante Doederleinium Koeppen.²) Tacent fere de hoc loco a me consulti lexicographi neque aliter interpretes quotquot inspicere licuit, nisi qui de iusto interpretis officio nimis securi nuda utuntur circumlocutione quam sibi quisque universo narrationis tenori finxerit accommodatam: unus qui sola quidem circumlocutione et ipse, sed ita tamen utitur ut nativae eum verbi φαίνεσθαι potestatis simul et enuntiati sensus rationem habuisse appareat Classen³), notionem adhibet pro vera Agamemnonis sententia

<sup>1)</sup> Insolenter enim ii qui iam tum praesentes erant φαινομένων dicuntur quasi tum demum apparuerint (Hom. II. 1863).

<sup>2)</sup> Erklärende Anmerkungen zu Homer<sup>1</sup>. Hannover 1790.

<sup>3) &#</sup>x27;Denn selbst φαινομένων τον ἄριστον heisst nicht bloss: ,den tüchtigsten der hier vor dir stehenden', sondern mit Beziehung auf den eben ge-

i

ï

et mente latiorem qui vocabulo φαινομένων ,comparentium' non potuit innuere nisi nomen professos (aliter enim ineptius addita essent verba ἐπεὶ μεμάασί γε πολλοί 236) et procul dubio cum Nestore et Idomeneo se ipsum τῶν φαινομένων in numerum referri noluit. Quod recte sensit La Roche qui cum interpretaretur ,welche sich angeboten haben'1), hanc vim sane aptissimam nec tamen volgarem posse participio omnino inesse debuit appositis probare exemplis: quae dum frustra expectantur, quamvis in La Rochii sententiam aventes ὅλφ ποδὶ abire tamen dubii haeremus et quasi suspensi, nam fieri nequit quin poscamus exempla illa quibus quod verum esse velimus verum esse evincatur. En auxilium adfertur unde vix sperari poterat nam quis crediderit ad illustranda carmina quae non doctiorum tantum sed puerorum iam manu versantur adsidua ex notissimo opere cuius lectione imbuuntur qui elementa discunt stipem conferri posse tot interpretibus praetermissam? — a Xenophonte Atheniensi cuius verba huc apprime facientia adscribo ex Anabasis quarto (6, 19) δ δὲ Χειρίσοφος είπε, Καὶ τί δεῖ σὲ ἰέναι καὶ λιπεῖν τὴν ὀπισθοφυλακίαν; άλλα άλλους πέμψον, αν μή τινες έθελούσιοι (ε. έθέλοντες) φαίνωνται. ἐκ τούτου Αριστώνυμος Μεθυδριεὺς ἔρχεται δπλίτας ἔχων κτλ. Quem locum qui enarrant Homeri non magis solent meminisse quam lliadis interpretes historici. Cuius verba av μή τινες έθελούσιοι φαίνωνται ut penitus quid sibi velint perspiciatur2), adiciendus alter Xenophontis locus qui extat Cyropaediae quarto (5, 56 sq.) αὖθις δὲ ὁ Κῦρος ἀνειπεῖν ἐκέλευσεν εἴ τις είη εν τῷ Ασσυρίων ἢ Σύρων ἢ Αραβίων στρατεύματι ἀνὴρ δοῦλος, ἐκφαίνεσθαι· οἱ δὲ ἀκούσαντες τοῦ κήρυκος ἄσμενοι πολλοί προύφάνησαν ό δὲ ἐκλεξάμενος αὐτῶν τοὺς τὰ εἴδη βελτίστους έλεγεν ότι έλευθέρους αὐτοὺς ὅντας δεήσει ὅπλα

schilderten Wetteiser lässt der freiere Genetiv noch einmal die Reihe der Helden an uns oder an Menelaos [sic] vorübergehen': ,von allen, wie sie sich seinen Blicken darstellen' (Beobacht. über d. hom. Sprachgebr. 168), unde pendere videtur Seileri nota (lex. hom. s. v.) ,die Erscheinenden, sich Darstellenden'. At hoc cadit in omnes qui adsunt, non in eos solos qui expeditionis socios sese professi sunt.

<sup>1)</sup> V. nunc etiam W. Leaf ad loc. a curious use which must mean 'as they present themselves'.

<sup>2)</sup> Non perspexit qui inter ἐθέλ et φαίν. vocem ἀγαθοί interpolavit ab Hugio in ordinem receptam. At probabile in tali re neque omissurum fuisse scriptorem nomen ἄνδρας (An. IV 1, 26. V 7, 12. Hell. VI 5, 43. 48; VII 1, 30 exemplum sui generis) et locuturum minus succincte (An. IV 1, 26).

VARIA 21

ύποφέρειν α αν αυτοίς διδώσιν. Composita έκφαίνεσθαι προφανηναι (,vortreten, sich melden') aptum inveniunt locum, si qui iussi prodeunt in medium ut nescio quid profiteantur, minus accurate sed ineptius nihilo simpliciter valveodai (proprie ,sich zeigen, sich bemerklich machen') dicitur qui ad rem aliquam voluntarie suscipiendam paratum se esse quo lubet modo significat. Fuerit terminus quidam quasi technicus, in sermone fortasse castrensi ortus et sollemnis - praeter Homerum enim unicus mihi testis Xenophon homo animo et fortuna vere militaris — qui, temporis decursu a primitiva potestate aliquantulum deflexus, initio propria et sua utebatur notione sicubi qui antea adsidentium in contione multitudine 1) vel grege militum ordines tenentium constipato velut occultati fuerant, quidvis in medium profitendi causa sive progrediebantur in conspectum seu ducis oculos in se de loco surgentes advertebant. Cf. Caes. b. G. VI 23 atque ubi quis ex principibus in concilio dixit se ducom fore, qui sequi velint profiteantur, consurqunt hi qui et causam et hominem probant, suumque auxilium pollicentur atque ab multitudine conlandantur.

Hanc verbi φαίνεσθαι vim et potestatem nostrati ,sich melden Romanorumque vocabulo ,profitendi satis accurate respondentem, quam admitti iam in Dolonea memoratu sane admodum dignum nec tamen per se videtur incredibile, modo semel compositis e regione Homeri et Xenophontis testimoniis assecutus sis, agnoscere fortasse mecum ne alio quidem Anabasis loco (III 3, 18) gravaberis, ubi tertium animadvertes, id quod vix recte mero tribueris casu, arcto sententiae vinculo inter se conexas notiones τοῦ ἐθέλειν et τοῦ φαίνεσθαι: ἢν οὖν αὐτῶν (τῶν Ῥοδίων) ἐπισκεψώμεθα τίνες πέπανται σφενδόνας, καὶ τούτω μὲν δῶμεν αὐτῶν ἀργύριον, τῷ δὲ ἄλλας πλέκειν ἐθέλοντι ἄλλο ἀργύριον τελῶμεν, καὶ τῷ σφενδονᾶν ἐν τεταγμένω ἐθέλοντι ἄλλην τινὰ ἀτέλειαν εὐρίσκωμεν, ἴσως τινὲς φανοῦνται ἱκανοὶ ἡμᾶς ώφελεῖν. Qui Anabasin in linguam vernaculam transtulerint video hoc loco in

Considunt enim Graeci contionabundos audituri domi bellique (Vischer Rh. Mus. XXVIII 380 sqq.), adstant Romani. Ovidius metam. XIII 1 sq. consedere duces et volgi stante corona

surgit ad hos clipei dominus septemplicis Aiax
Achivis fabulosis mores tribuit Romanos et sui ipsius saeculi, id quod nec semel fecit nec sine arte.

eundem modum atque altero IV 6, 19 variasse, cum alii placuerit, sich melden', alii ,sich finden'.

2. Qui mediis in vocibus consonas pronuntiatione geminandas nondum consuerunt scriptura quoque geminare, ne in compage quidem vocabulorum, sicubi ab eadem consona alterum incipit in quam desinit alterum, huius consonae notam iterare semper necesse habent. Velut in decreto Atheniensium vetustissimo¹) extat EAME scriptum quod ἐἀμ μή pronuntiatum esse nemo dubitat; neque aliter in eodem ΕΣΑΛΑΜΙΝΙ i. e. ές Σαλαμίνι pro έν Σ. A cuius usus in universum mature obsoleti exemplis accurate distinguenda est specie similis re tamen paullo diversa quae longe diutius obtinuit scribendi neglegentior quaedam consuetudo ex ipsa pronuntiandi neglegentia nata: sicubi enim syllabae finali longa vocali seu diphthongo instructae et in consonam exeunti altera continuatur ab eadem consona quae initium sumit, etiam recentiores Graeci — quamquam consonarum geminationem ceteroquin scriptura satis diligenter indicare solebant — hinc inde pro duplici unam tantummodo litterae notam exarasse contenti sunt. Cuius rei causa in apertissimo est: procul dubio homines ut exemplum ponam Τηλυγέτη με et Τηλυγέτην με (i. e. Τηλυγέτημ με, adsimulandi enim studium in sermone cottidiano per saeculorum continuam seriem usque ad hunc diem duravit, quamvis scriptura fere non significatum) aut nullo distinguebant pronuntiandi discrimine aut tam exiguo quod scribentibus notare non semper tanti esse videretur; nam cum molestius sit et operosius longa antegressa vocali seu diphthongo consonae geminationem accurate ore exprimere, non apud solos Italos facile accidit ut ,post longam vocalem geminata consonans non plenius quam simplex sonare<sup>(2)</sup> incipiat. Hinc factum<sup>3)</sup> ut scripta inveniamus ΤΗΛΥΓΕΤΗΜΕ pro Τηλυγέτην με Kaibel epigr. 511, 3, ΔΕ-ΚΑΤΗΜ Ε pro δεκάτην με 8094), ΕΦΥΣΟΦΙΑΙ pro έφυς σο-

<sup>1)</sup> Athen. Mitth. IX 117 (CIA. IV 2, 1a). BCH. XII 1. Oesterr. Mitth. XII 63 ubi v. Gomperz.

<sup>2)</sup> Verba sunt Buecheleri Comment. Momms. 229 ex.

<sup>3)</sup> Eodem modo explices ἐστήλην Bechtel Inschr. d. jon. Dial. 16, 17 (qui contulit parum idonea). G. Meyer Gr. Gr.<sup>2</sup> § 287 p. 278. τᾶστοιᾶς Coll. 3459, 22. εἰστίλους BCH. XIV 399. Exemplum ambiguum σφραγισμαράγδου BCH. XIV 406.

<sup>4)</sup> In titulis vetustioribus si quae similia occurrunt utri exemplorum ordini adsignes argumentis diiudicare non poteris. Velut IGA. 370 ὑπὲρ κεφαλάμ' ὑπερεβάλετο (Wilamowitz lect. epigr. Gotting. 1885/6. p. 13).

φία 38, 4, BIBΛΟΥΣΕΙΟ pro βίβλους σεῖο 418, 6, KAΤΑΠΑ-ΤΕΙΝΙΝ pro χαταπατεῖν νιν Coll. 3340, 115 iuxta αὖτόν νιν 47, ξμ μάχαι 55 '), QMHNΑΠΥΙ pro ὅμην νάπυι Baunack Stud. I 114 nr. 60, 17 (Wilamowitz Isyll. 116. 123), τῶν ἀδελφῶ(μ) μου Ath. Mitth. XIII 253 nr. 56, τἢ(μ) μητέρα Pap. Am. Sch. III 53. Ne a codicibus quidem talia neglegentiae indicia prorsus abhorrent, χατηγο]ρειμε pro χατηγορεῖν με Hyperid. ed. iterum Blass ὑπὲρ Δυχόφρ. fr. II in., μυσιπύη pro μῦς σιπύη AP. VI 302, 2. Horum qui meminerit rectius fortasse quam adhuc factum esse mihi quidem videtur iudicabit de Anthologiae Palatinae epigrammate VII 425.

1 Μη θάμβει, μάστιγα Μυροῦς ἐπὶ σάματι λεύσσων, γλαῦκα, βιόν, χαροπὰν χᾶνα, θοὰν σκύλακα. τόξα μὲν αὐδάσει με πανεύτονον ἁγέτιν οἴκου,

Displicet alpha accusativi  $\varphi \acute{v} \sigma \epsilon \iota$  breve versus septimi tertia arsi productum. Corrigunt duce Salmasio  $\delta \acute{o} \mu \omega r$   $\varphi v \lambda \alpha x \tilde{\alpha} \varepsilon$   $\mu \epsilon \lambda \epsilon \delta \acute{\eta} - \mu o r \alpha$ . Potuerunt lenius et nisi sensus fallitur elegantius. Nam sicut Ovidio Philemonis et Baucidis unicus anser minimae custodia villae, nostro  $Mv \varrho \dot{\omega}$  dici potuit perbene  $\delta \acute{o} \mu \omega v$   $\varphi v \lambda \alpha x \dot{\alpha}$   $\mu \epsilon - \lambda \epsilon \delta \acute{\eta} \mu \omega v$ , des Hauses treue Hut' (pro 'Huterin'). Rescribo igitur nulla adhibita lectioni tralaticiae mutatione sed sublatis tantum quae dudum indicari est desita adsimulatione scribendique illa neglegentia qua de satis exposuisse videmur  $\delta \acute{o} \mu \omega v$   $\varphi v \lambda \alpha x \dot{\alpha} v$   $\mu \epsilon - \lambda \epsilon \delta \acute{\eta} \mu o v \alpha$ .

Levidensia haec omnia nec per se quidem profutura multum, sed perutilia eadem opem laturo epigrammati nobilissimo quod cum variis virorum doctissimorum suspicionibus tentatum sit, coniectantis critici non tam indiget auxilio quam grammatici explicantis. Σ finale insequenti consonae Λ non modo Cretenses inter Graecos adsimulationis consonarum longe amantissimos verum Lacones quoque aut adsimulasse aut potuisse certe si occasio ferret adsimulare constat exemplo luculentissimo tituli qui est Muellensiefenio 41 us, Cauero delectum iterum edenti 26 us: ubi quod legitur ἐλ Δακεδαίμονα solebant ex ἐν Δακεδαίμονα repetere quantumvis contradiceret universa dialecti ratio, pro ἐς Δακεδαίμονα esse eodem fere tem-

 <sup>1)</sup> Πτ. 3339, 29, 58 ἐπερωτῆν νιν 75 χώραμ μόνον 119 τὰμ μορφάν —
 71 φάμεν νιν 37 μισθὸμ μάντοι 105 τὸλ λίθον.

pore intelleximus Solmsen Kuhn's Zeitschr. XXIX 352 et ego Quaest. hom. spec. 2 n. 3, adstipulante extemplo illi Bechtelio Samml. d. griech. Dialectinschr. III 2, 116. Recte monuerunt de creticorum exemplorum similitudine:  $\tau\iota\lambda$   $\lambda\tilde{\eta}$ ,  $\tauo\bar{\iota}\lambda$   $\lambda\epsilon toro\iota$ ,  $\tauo\bar{\iota}\lambda$   $\Delta\alpha\tau\omega\sigma to\iota\varsigma$ . Horum loco fieri potuisse ut quando scriberetur  $\tauo\bar{\iota}$   $\lambda\epsilon toro\iota$   $\tauo\bar{\iota}$   $\Delta\alpha\tau\omega\sigma to\iota\varsigma$ , licet casu deficiant exempla hoc genus omnia, post ea quae modo ex titulorum usu collegi merito nemini iam vocabitur in dubium.

Quibus praemonitis mecum velim contempleris epigrammatis quod exhibet Pausanias V 24

Δέξο, ἄναξ Κρονίδα, Ζεῦ Ὀλύμπιε, καλὸν ἄγαλμα ίλας θυμῷ τοῖς Δακεδαιμονίοις

frustula in ipso lapide quem fortuna benigna velut ad contentionem philologorum reservavit hodieque conspicua IGA. 75. Planissime congruunt omnia quae certo legi possunt, nisi quod scriptoris aut incuria aut ignorantia ut fit sincerum sermonis laconici colorem abstersit, dempsit Vau vocabuli Fάναξ initio, formae cuidam insolentiori ,quam non novimus' (Kaibel Epigr. 743) vocativi  $Z \varepsilon \tilde{v}^{\,1}$ ) substituit volgarem, ίλη εφ. quod etsi non totidem litteris in lapide legatur tamen cum hastis relicuis conciliari posse videtur²) abire iussit in ίλαφ epicis sollemne et ex epicis cuivis notum. H in  $i\lambda\eta F ilde{arphi}$  etsi nequeat hoc temporis nobis apte expediri attamen nefas suspicione velle sollicitare, quandoquidem eadem vocalis infuisse debet in cretici ελεος Cauer<sup>2</sup> 116, 26 forma primaria.<sup>3</sup>) Aptissime procedit oratio qualis Pausaniae libris repraesentatur et consuetudini vetustae congruenter — Παῖ Διός, Ἐκφάντω δέξαι τόδ' ἀμενφὲς ἄγαλμα IGA. 412 — nec quicquam inest quod aliter factum velles 1), excurrit aptissime in verba τοῖς Δακεδαιμονίοις. At haec ipsa in lapide neque hodie agnoscuntur neque ullo extitisse tempore certumst; consonae enim ∑ inter l et ∧ nec vestigium superest nec spatium litterae capax. Coniecturae quas ad hanc difficultatem tollendam video excogitatas aut displicent audacia

<sup>1)</sup> Quod ipse conieci  $\Delta\delta\epsilon\tilde{v}$  lapis non admittit cuius ectypum gypseum inspexi in antiquario Gryphiensi.

<sup>2)</sup> E nisi species fallit a lapicida parum accurate expressum.

<sup>3)</sup> Wackernagel Kuhn's Ztschr. XXVII 264.

<sup>4)</sup> De versu ἀλλ' ελαος ἄναξ Ζωοῦς γένος εὕφρονι θυμῷ σῷζε Conze Reise auf der Insel Lesbos 50 = Kaibel Epigr. 812 bene monuit Ericus Preuner.

VARIA 25

aut epigrammati inferunt quae ab eius simplicitate longe abhorreat numerorum ἐναλλαγήν. Plurali enim numero τοῖς Δακεδαιuortois quem cum Pausanias exhibeat sententiae aptissimum lapis tamen ipse detrectare videtur utique opus esse ego persuasum habeo. Aut igitur fallor egregie aut scripserunt Lacedaemonii τοῖ Δακεδαιμονίο[ις pro τοῖς Δακεδαιμονίοις more noto sed qui homini aliquot post saeculis vetustum titulum in noviciarum litterarum usum describenti vix potuerit adridere: hinc explices quod apud Pausaniam qui ne ν quidem in 'Ολύνπιε tulit restituta est articuli τοῖς scriptura plena. Erit fortasse qui coniciat huius ipsius tituli τοῖ Λακεδαιμονίοις pro τοῖς Λακεδαιμονίοις scriptum exhibentis lectione in errorem inductum Pausaniam sive Pausaniae auctorem, cum aliud quoddam epigramma Coll. 3157 - Preger Inscr. gr. metr. 59 Olympiae describeret pro τοὶ Δακεδαιμόνιοι συνμαχία τ' ἀνέθεν dedisse sensu cassa sed quae ex litteris effici possent V 10 τοῖς Λακεδαιμονίοις συμμαχία τε κτλ. Quamquam hoc incertius esse non nego. Litteris I et ∑ quas coniectura addidi in lapide locum fuisse docuit me ectypi species.

3. Vocabulum cyprium si forte in tragico sermone offenderimus ne iam moleste feramus, effecit cuius memoriam ex titulis illa insula oriundis resuscitarunt qui singulari nuper et sagacitate et eventu lapidibus velut mutis loquelam restituere, ὁ Πάφω βασιλεύς Νιχοχλέξης, ὁ ἰξερεύς τᾶς Γανάσ(σ)ας, ὁ βασιλέος Τιμάρχω ἶνις¹). Nam ἶνις pro filio s. filia qui dixerint praeter Cypri incolas nos quidem non novimus nisi tragicos (Wilamowitz Herakles II 122). Recentiores quos ex horum auctoritate pendere licet putare non curo. — Cui exemplo haud scio an alterum addere possim emendatione demum recuperandum. Labem traxisse arguit metrum Aeschyll verba Eumen. 352 sq. Kirchhoff

Ζεὺς γὰρ αίματοσταγὲς ἀξιόμισον ἔθνος τόδε λέσχας ἄς ἀπηξιώσατο.

Qui versus antistrophici respondent versibus 342 sq.

παλλεύκων δὲ πέπλων ἄμοιρος ἄκληρος ἐτύχθην.

δωμάτων γὰς είλόμαν.

άμοιφος a longa incipere posse edocemur glossis Hesychii ήμοιφικοί· μὴ μετέχοντες, ήμοφίς κενή· ἐστεφημένη. Αἰσχύλος Νιόβη (fr. 165 Ν.² qui confert Phot. lex. 70, 11), ἤμοφος ἄμοι-

<sup>1)</sup> Coll. 40. Meister Diall. II 179 sq. nr. 36 a.b.

ρος quas ex ά-σμοιρ- s. ά-σμορ- iusta compensatione factas esse Fick intellexit II. 546 eiusque immemor nuperrime Kretschmer Kuhn's Zeitschrift XXXI 296; vide quod ipsi ex Hesychii latebris protractum in isdem annalibus XXIX 262 n. explicavimus κάσμορος < κατ-σμορος. Mensurae inaequalitatem in αμοιρος ακληρος obviam si quis nimis scabrosam esse sibi persuaserit, recordari iubemus Martialis qui vel Apes Apes Graecos decere sonare iure suo contendit - v. ne longi simus exempla congesta ab Ottone Schneider Callimach. I 153 Sophoclis forte oblito qui dixit El. 148 ἃ Ἰτῦν αἰὲν Ἰτῦν ολοφύρεται — insuperque conferre Adonidis epitaphii v. 21 (ed. Hill.) πενθαλέα νήπεπλος ἀσάνδαλος. Quae superant in metri ordinem cogenda Ζεὺς γὰρ αίματοσταγές et παλλεύχων δὲ πέπλων ut inter se conciliarent alii tentaverunt alia quorum tamen nihil omnes compleret probabilitatis numeros. Nos critico tramitem a superioribus prorsus divergentem arbitramur insistendum esse, inde profecti quod haud raro glossematis Aeschyli libros vidimus inquinatos. Ut in exemplis subsistamus facili opera indagandis, cod. Med. habet male infersa Δαφείου υίός Pers. 6 (post Δαφειογενής), προσκυνώ 152 (post προσπίτνω), ή βασιλική 587 (post βασιλεία), libri omnes deficiente Mediceo κακά Ag. 1119 (post μινυφά). Simile quid fac aliquando accidisse illi quoque Eumenidum fabulae loco de quo nobis nunc sermo est: nulla iam opus erit mutatione, ut vocabulum nanciscamur cum versui tum sententiae satisfaciens, nisi unius litterulae □ quam ex E corruptam esse suspicamur:

Zεὺς ἐαροσταγὲς ἀξιόμισον ἔθνος τόδε λέσχας. Scilicet librarius — memor fortasse compositi αίματοσταγές ab Aeschylo plus semel usurpati — supra scripserat ut vocabuli ambigui rarum declararet significatum αίματ i. e. αίματ(οσταγές), quae litterae postea mediam in vocem Graeculis parum intellectam ἐαροσταγές errore describentis interpolatae sunt. Quod ne factum mireris, cf. lepidissima eiusdem erroris exempla quae habent Athenaei Naucratitae codex B XI 474B εἰκὸς κέρκουρος ὅρος (Meineke com. III 282: εἰκόσορος recte A), codex a Paulo de Lagarde excussus Symm. I 167, 26 παρ' Ὁμηροψη τάλαντον i. e. — quod non fugit editoris ad mirationem docti sagacitatem — παρ' Ὁμήρψ τάλαντον addita olim supra lineam libri Iliadis vicesimi tertii nota sollemni ψη (ψ sive ψε), Taciti Mediceus hist. II 98 ETESIA FLA-BRAAQLONIS. AR $\overline{\lor}$  ubi vocabulo ETESIARVM animi causa

adlitum fuisse videmus Lucretianum FLABRA AQVILONIS (V 742. VI730 qui versus cadunt in ETESIA FLABRA AQVILONVM). 1)

Particula γάρ quam per se quidem sententiarum nexui aptam tamen errore sive casu ortam esse sumpsimus vix aegre in poeta praesertim desiderabitur. Delevit Ahrens quoque cum Ζεύς αξμόσταγές proponeret, quam unam coniecturam Kirchhoff editor mentione dignatus est.

De vocabulo ἔαρ· αἶμα quae sat multa extant testimonia congessit post Naekii operam (Op. II 184 sq.) A. Ludwich Fleckeis. Jahrb. 139, 661 sqq.; originem cypriam adscribunt Hesychius et scholiasta Townleianus in scholii T 87 particula procul dubio (nescio tamen unde) interpolata — ut verbo utar huic litterarum generi haud satis accommodato - sed cui fides additur lexicographorum notulis ex eodem aperte fonte depromptis.

### T T 87

ήεροφοῖτις] τινές τὸ η ἄρθρον παρὰ τὴν ἔραν, ἡ ἐν τῆ γῆ| παρὰ τὴν ἔραν, ἡ ἐν τῆ γῆ  $\varphi$ οιτ $\tilde{\omega}$ σα  $\tilde{\eta}$  οίον ἐρεβο $\varphi$ οῖτις  $^{2}$ ). ,ήεροπῶτις '3) παρὰ τὸ Αἰσχύἔριν νεύειν.]4) οδ δὲ ,εἰαροπῶ- scholii initio remota vides ἄμειτις. ), έγκειμένου τοῦ ,εἶαρ, νον δὲ κτλ.

#### B T 87

η εροφοίτις] τιν ές τὸ η ἄρθρον  $\dot{\epsilon}\delta\dot{\epsilon}\xilpha$ το  $\ddot{\imath}$ ν',  $\ddot{\eta}$ ν',  $\dot{\eta}$   $\dot{\epsilon}\varrholpha$ φοῦτις'  $\dot{\epsilon}\delta\dot{\epsilon}\xilpha$ ντο  $\ddot{\imath}$ ν',  $\ddot{\eta}$ ν',  $\dot{\epsilon}\varrholpha$ φοῦτις' φοιτώσα η οίον έρεβοφοίτις. (ἔνιοι δὲ ,ἰροπῶτις' immo quae verba sine intervallo excipiuntur eis quae hac in pagina λειον Eumen. 261, [παρά τὸ εἰς aliquot versuum spatio vacuo a

<sup>1)</sup> Heraeus Herm. XXI 435 sq.

<sup>2)</sup> Audis grammaticum ἐρεβος et ἐρα· γη etymo cognata opinantem. έρεβος] — η παρά την έραν, την γην, το ύπο την έραν βαϊνον ΕΜ. 370, 28 sq.

<sup>3)</sup> Similis depravatio invasit Ven. A ad I 571 (isoopoītis). Huc spectant in masculini generis formam redactae glossae Hesychii ἢεροπότης· αίμοπότης et EM 421, 54 sqq. ἢεροφοῖτις Ἐρινύς] — ἢ παρὰ τὸ ἔαρ ὃ σημαίνει τὸ αίμα. καὶ ὁ αίματοπότης ή εροπότης.

<sup>4)</sup> Nauck FT.2 p. 126 ad Aesch. Fr. 459. παρά τὸ είε έριν νεύειν frustulum esse originationis qua nomep Equivs explanetur inepte huic loco intrusum intellexit Bergk. Cf. Et. Gud. 206, 42.

<sup>5)</sup> εἰαροπότης· αίμοπότης· ψυχοπότης Hes. (αΐμα = ψυχή Schoemann Alterth. Il 246. Phryn. BA. 73, 25 ψυχοροφοῦν [Hes. Suid.]· ἐπὶ τοῦ τὴν ψυχήν έκροφείν δια κακών παρουσίαν ή τραγφδία N.2 fr. an. 602 - Soph. El. 785 sq. τουμόν έκπίνουσ' αεί ψυχής ακρατον αίμα - Herond. ed. Buech. VI 7 μὴ τό μευ αίμα νύκτα κὴμέρην πίνε). ἰαροπότης αίμοπότης Hes. EM. inseruit eandem glossam loco non suo 294, 49 είαρ· τὸ αίμα· καὶ είαρο-

όπες έστι κατά Σαλαμινίους αίμα 1).)

άμεινον δὲ γράφειν , ήεροαμεινον δε γράφειν ,ήεροφοῖτις, δ ἐστιν ή ἐξ ἀφανοῦς φοῖτις, δ ἐστιν ή ἐξ ἀφανοῦς φοιτῶσα ούτως Ἡρωδιανός. | φοιτῶσα ούτως Ἡρωδιανός. Quae uncinis curvis inclusi postmodo demum scholio quale in B extat apte decurrenti inlata esse apparet: fuisse igitur non Herodianus quem putabant (contra iam dicente Ludwichio) sed nescio quis alius testatur qui ἢεροφοῖτις vocabulum ad Furias sanguisugas taetra Aeschyli descriptione notas ita revocarent ut compositi partem alteram  $\varphi o \tilde{\iota} \tau \iota \varsigma$ ad verbi bibendi detorquerent similitudinem ( $\eta \epsilon \varrho o \pi \tilde{\omega} \tau \iota \varsigma$ ),  $\dot{\eta} \epsilon \varrho o$ cum εἴαρ ἔαρ· αἶμα nescio quibus machinis conciliari posse opinati, alii cum hoc fleri licere sibi non persuasissent priorem quoque immutarunt ut prorsus nova quaedam evaderet vocis species εἰαροπῶτις. Utraque forma in lexica transiit masculine tamen inflexa. Non probandus neque Ludwichio probatus qui ελαροπώτις tamquam veram lectionem vetustate insignem poetae epico vindicare

Unde hauserint νεώτεροι qui duce Callimacho fr. 201 πολλαὶ δ' ἐκ λύχνου πιον ἔλειξαν ἔαρ

studuit O. Hoffmann in Bezzenbergeri Beitr. XV 85.

vocabuli memoriam redintegrarunt parum liquet, ipsum dialectorum fontem paene integrum adiisse ,doctos poetas' haud improbabile (Ludwich II. 665). Velut  $\mu o \varrho \tau \acute{o}_{S}$  (=  $\check{a} \tau \vartheta \varrho \omega \pi o_{S} \vartheta \tau \eta \tau \acute{o}_{S}$  interprete Hesychio) Callimachum fr. 271 a Lesbiis repetiisse grammaticis fere non videtur animadversum, quamquam recte iam M. Schmidt de glossae Hesychianae origine aeolica monuit collato in Hesychio suo maiore nomine  $\mathring{A}\gamma\acute{e}\mu o \varrho \tau o_{S}$  (nunc Coll. 319, 4) de quo videas Useneri Epicurea 399. 406, adscripto praeter hoc in editione compendiosa altera etiam Callimachi loco. Accessit interim nominis  $\mathring{A}\gamma\acute{e}\mu o \varrho \tau o_{S}$  novum exemplum Lesbo ex insula GGN. 1886, 374, cum Assi comparuerit  $K\lambda \acute{e}\acute{o}\mu o \varrho [\tau]o_{S}$  quidam Pap. Am. Sch. I p. 12 vv. 11 sq. ab editore tamen qui miram sibi vocabuli formam

πότης ὁ αίματοπότης, ὧς φησι Καλλίμαχος fr. 247 Schn. ,τὸ δ' ἐχ μέλαν εἶας ἔδαπτεν'. Cf. Zonsr. p. 635 Καλλίμαχος ,τὸ δ' ἐχ μέλαν εἶας ἔδαπτοι· καὶ εἰεςοπότης [sic] ὁ αίματοπότης quae verba cum Callimacho nihil rei habent. Recte iudicavit O. Schneider ad Callimachi fr. l.

<sup>1)</sup>  $\dot{\epsilon}\alpha\varrho \cdot \alpha l\mu\alpha \cdot Ki\pi\varrho\omega$  Hes.  $\dot{\epsilon}l\alpha\varrho \cdot \alpha l\mu\alpha \hat{\eta} \psi\nu\chi\hat{\eta}$  id. —  $\dot{\epsilon}l\alpha\varrho(^{-})$  Callim. fr. 247 anon. 20 Schn. mutatione baud insolenti ex  $\hat{\eta}\alpha\varrho$  ( $\alpha l\mu\alpha \cdot \psi\nu\chi\hat{\eta}$  Hes.) natum videtur. Ioh. Schmidt, Pluralbild. d. idg. Neutra 173.

VARIA 29

Κλεόμοςνος finxit iusto nomine et suo orbatus. De tituli Syri inventi quem Dittenberger in Syllogen nr. 436 recepit vera lectione parum constat; possis legere  $K\lambda\epsilon o\mu[\beta] \acute{o} \rho vov$  qualis metatheseos exempla non desunt velut EPAPHORDITO CIL. VI 8865, sed facilius crediderim Lebasium nr. 1894 et Stephanum  $\mathcal{A}\mathfrak{I}\mathring{\eta}\nu$ . IV 3 nr. 35 proclivi errore fortasse lapidis laesione quadam deceptos perperam  $K\lambda\epsilon o\mu\acute{o}\rho vov$  legisse pro eo quod Rossius dederat  $K\lambda\epsilon o\mu\acute{\rho} \rho vov$  IG. II nr. 108 (ex eiusdem schedis CIG 2347 i  $k\lambda\epsilon o\mu\acute{\rho} \rho \rho (\delta vov)$ .)

4. Qui leguntur apud Athenaeum quinto decimo 698 C Hegemonis Thasii versus

Ές δὲ Θάσον μ' έλθόντα μετεωρίζοντες έβαλλον πολλοίσι σπελέθοισι, καὶ ώδέ τις εἶπε παραστάς varias experti sunt et interpretationes et coniecturas: quarum recensum nuper proposuit P. Brandt corp. poes. ep. gr. lud. I 45. In eorum gratiam qui μετεωρίζοντες, transitive explicarunt obiectum supplentes σπελέθους ut esset pro ἄραντες apte confert Brandt M 383 ο δ' ἄρ' ὑψόθεν ἔμβαλ' ἀείρας (ad quod Eustath. 910, 22: τὸ δὲ ἀείρας ἀντὶ τοῦ μετεωρίσας τὴν χεῖρα), latuit eum quo optime tralaticiam lectionem a suspicione vindicare et illustrare una opera potuerit locus Xenophontis Cyropaed. II 3, 17 τοῖς ἐτέροις εἶπεν ὅτι βάλλειν ὁεήσοι ἀνελομένους²) ταῖς βώloig, cui interpretes ut grammaticam rationem et explanarent et latius docerent patere apposite praeter alia subscripserunt Ar. Ach. 56 σὺ δ' οὖν λίθω κόψον λαβών et Antiph. de choreuta 16 μη ἀποκτεῖναι μήτε χειρί άράμενος μήτε βουλεύσας. Quae fidem facient vel incredulo in Hegemonis versu re vera vocabulum σπελέθοισι accusandi casu esse subaudiendum ad μετεωρίζοντες.

<sup>1) [</sup>At quid fiet Aetolo quem sero cognovi Χαριμόρτο (K. Keil annal. Fleck. suppl. II 386)? Cf. ΧΑΡΙΜΥΡΤΟ et [Χ]ΑΡΙΜΟΡΓΟΣ Mus. It. III 647 nr. 60?]

<sup>2)</sup> Librorum ἐνηγμένους (ἀνσιρουμένους margo cod. Guelf. ex coniectura) corrigas ex Cyropaed. VIII 3, 27 ώς βαλώ γε ταίτη τη βώλω, εφη ἀνελόμενος (ἀναιρουμένους editores et Krueger Gr. § 60, 5, 3.) — In talibus moris fuisse veterum ut superadderent quod nobis minus necessarium videtur verbum τοῦ λαβέσθαι vel ἀνελέσθαι cognoscitur etiam ex Icti loco cuius notitism debeo fortuitam Ritschelii opusculorum (IV 67 not.) lectioni: ,fit iniuria contra bonos mores veluti si quis fimo corrupto ('id est correpto: ut Comicus σπελέσθου λαβέσθαι' Scalig. in Manil. III 352) aliquem perfuderit' Paulus sent. ec. V tit. 4 de iniuriis § 13.

hoc dicendi genus eleganter tractavit Vahlen ind. lect. Berolin. 1879, 7 sqq. Hegemonis tamen forte immemor; addidit idem collectis aliquot post annis 1883, 7 ex Anabasi Xenophontea I 5, 3 locum comparabilem quamvis paullo aliter conformatum πολύ γὰφ ἀπέσπα φεύγουσα, τοῖς μὲν ποσὶ δφόμφ, ταῖς δὲ πτέφυξιν αἴφουσα ὧσπεφ ἱστίφ χφωμένη. Nam in hoc enuntiato dativum πτέφυξιν non pro instrumentali esse sed verbi χφωμένη obiectum editores suo iure indicarunt commate inter αἴφουσα et ὧσπεφ quod Vahlenio immerito placuit sublato.

#### 5. THEOCRITI (XVI 96 sq.) verba

άράχνια δ' εἰς ὅπλ' ἀράχναι

λεπτά διαστήσαιντο

quid sibi velint nec per se dubium esse potest et commonstrant ab interpretibus adhibiti Bacchylides fr. 13, 6 sq. B.4 ἐν δὲ σιδαροδέτοις πόρπαξιν αίθαν άραχναν ίστοι πέλονται atque Euripides fr. 369 N.2 χείσθω δόρυ μοι μίτον αμφιπλέχειν αράγναις. Quae nobis netrix eadem Graecis quasi ὑφάντρια, quod vocabulum inest paullulum deslexum hodierno άλεφαντή. Dixit ut alia taceam τοις λεπτοισιν άραχνίοισιν ἃ έν τοισι τοίχοις ή φάλαχξ υσαίνεται Plato comicus fr. 22 I 605 K. At parum me intellegere fateor, διαστήσαιντο si a noto verbo διίστημι duxeris qui aptum esse queat enuntiati perspicuae sententiae et Graecorum mori loquendi, utpote contrarium τῷ πλέκειν sive ὑφαίνειν: οἱ γὰρ ύφαίνοντες τὰ διηρημένα καὶ κεχωρισμένα ) εἰς εν ἄγειν μάλιστα σπεύδουσιν (Theognost. can. 25, 8 sq.), quod cum textoribus male cesserit evadere solet ήτρίον διεστηχός, ein loses Gewebe' (Plat. Phaedr. 268 A); nec favet usus eis qui ,distendere' vertunt. Aliorsum igitur num forte verbum pertineat circumlustranti succurrunt mihi  $\delta\iota\alpha\sigma\tau\iota\kappa\dot{\eta}$  de araneis usurpatum a Theodosio qui dicitur grammatico (ed. Goettling 53, 26) τεχνοειδές έστιν ή διαστική των άραχνων et Hesychii εκδιάστρα· κλωσμα. δ στήμων atque ex Du Cangio forte enotatum σχώληξι σηρικοδιασταίς (s. v. σης.). Hodie a volgo usurpantur διαστήςι et διαστής. Casu quodam accidit ut apud unum Theocritum aetatem tulerit διαστέομαι , weben' a frequentiore διάζομαι haud dissimiliter derivatum atque a συνέπομαι volgari Hesychii σουνεπτᾶσθαι· συνακολουθήσαι (~ lat. consectari Bezzenberger Bezz. Beitr. XII 80).

<sup>1)</sup> Callixinus apud Athen. V 196 Β κίονες διεστάθησαν ξύλινοι (collo-cabantur relictis intervallis).

VARIA 31

6. Titulus sepulcralis qui numeratur Kaibelio 314 us facit ancillulam in cuius memoriam praematura morte defunctae inscriptus est nomen "Stercoriae" excusantem his verbis:

οὖνομα μὲν Μακέταις ἐπιχώριον οὕνεκα μεμφθη μηδὲ ἐνὶ ΚΟΠΡΙΑΝ μ' ἀνόμασαν γενέται.

Haud secus forte si posset deprecaretur Thessalus Οἴδας Σκάoelog Coll. 345, 72 suspicionem pudicam sed inutilem qua Meister genuinam formam recuperasse sibi videtur: proposuit enim libri laudat p. 386 Οἴδασς Κάρειος. At non erant homines illius populares nasi tam emuncti qui fastidirent ingrati odoris nomina qualia sunt Σπύραγος Coll. 326 Ι 27 (~ σπύραθος των προβάτων και αίγῶν ή κόπρος Hes.), Μύσκελος 361 A 3. 345, 76 (~ μυσκέλενδοα· ἃ ήμεῖς μυόχοδα Hes.). Quamquam hinc cave quicquam de vero nominum proventu conligas. Nam Μύσκελος Romanorum Varo, quod cognomentum Horatius in peius interpretatur distortis croribus, accurate respondet teste Cyrillo Dresd. quo ex glossario Mauritius Schmidt in Addendis (V 38) ad Hesych. ΙΙΙ 131, 51 μύσκλοι· σκολιοί expiscatus est gl. μύσκελος· στραβόπους, quae et lexicis deest neque innotuit Benselero s. v. Μύσκελος 1). Patronymico Σκάρειος subest σκάρος vocabulum piscis quod cum origine fuerit signum tempore in nomen abiit, cf. Archipp. fr. 27 I 684 sq. Kock. Vocabulo σκάρος quae cum σκώρ σκατός intercedit formae similitudo Epicharmo ansam praebuit iocandi (fr. 24, 3 Ahr.).

καὶ σκάρους, τῶν οὐδὲ τὸ σκώρ θεμιτὸν ἐκβαλεῖν θεοῖς. Coniecturam per se probabilem qua magis iucundam effecit paronomasiae vim reducta forma σκάρ ceteroquin obsoleta Wilamowitzius HU 319, 32 comprobari et confirmari non aegre feret vocabulo usque a Ganga repetito. Quod enim Graecis σκώρ idem valebat Indis longe remotis cognata vox cakrt, quam si ut ita dicam graece verteris fiet σκάρ. σκάρ: σκώρ = τέκμαρ: τέκμωρ. Dixit de his rebus Iohannes Schmidt Pluralbild. d. idg. Neutra 178. 193.

7. Τὸν ἐν Θετταλία Ἐνιπέα teste Strabone VIII 356 (inde Eustath. Od. 1682) ENICEA γράφουσιν. Formam Ἐλιπέα cuius et Hesychius s. v. memoriam adservavit et ab Ussingio inventus qui nunc habetur Coll. nr. 1415 titulus aetolicus repositam

<sup>1)</sup> Μίσκελ(λ)ον qui Crotonem condiderit fuisse ὑπόκυφον sive βραχίνωτον memoriae tradunt rerum scriptores. Strab. VI 262.

voluit Meineke coniectura ut mihi quidem videtur satis improbabili. Qui Oetaeos ut alia quae praesto sunt similia omittam pro boeotico πόρνοπες dixisse mutata consona initiali κόρνοπες et inde cognomentum Herculis Κορνοπίωνος - qui idem aeolice audiebat Πορνοπίων — derivasse (teste Strabone XIII 613) in tempore meminerit, continuo opinor litterarum quae in libris leguntur hastis non tam correctis opus esse intellexerit quam alium in modum discerptis inque vicem aliter coaptatis. IC et K haud facile semper dignoscuntur, N et ∧l saepe permutantur, vel in titulis hinc inde: legitur IGS. 1707 AYPHNOΣ pro Αὐρήλιος, in SCo Adramyteno (Eph. epigr. IV 214) vv. 10. 13 bis MEAIHNIA, semel v. 29 MENEINIA, nec solum apud Quintilianum inst. or. VII 4, 16 pro THAIKOTHTA traditur errore THNKOTHTA, verum etiam Herodoti codices fluctuant IV 5. 6 inter ∧ITTOΞAIN et NITOEAIN. Scripsit igitur nisi fallitur animus geographus non ENICEA sed ENIKEA i. e. Έλικέα. — Quam coniecturam egregrie ovabar comprobari forma gemella Ἐνικεύς quam apud Meisterum inveniebam: Erixevs dialectische Nebenform des Wildbachnamens Ἐνιπεύς nach Schol. Pind. Ol. XI 72' (Dial. Il 150). Sed spe cecidi miserrime. Nam Meistero comperi — ut antea iam Osthossio (Morpholog. Untersuch. IV 224) — fraudi fuisse Curtii notam (Grdz. 5 461): ,Savelsberg de digammo p. 46 [Aachen progr. a. 1867 p. XI] stellt mit dem EM. den Flussnamen Eveneus zu diesem Verbum [ἐνίσσω] und hält die von den Scholien zu Pind. Ol. XI 72 bezeugte Lesart Erixeús (var. lect.) wohl mit Recht für die ältere an ἐνίσσω sich anschliessende Form', ipsi autem Curtio Savelsbergii breviloquentiam quandam qua nomina fluvii Ἐνιπέως et ignoti cuiusdam hominis a Pindaro commemorati Ένικέως (quod ,a recentioribus immerito' ut Savelsbergio quidem visumst ,in Neκεύς mutatum')') ab eadem origine (ἐνιπή) repetivit: de fluvio ne hilum quidem legi neque apud Pindarum Ol. XI 72 neque in scholiis vidissent Curtius Osthoff Meister, Pindarum cum scholiis post Savelsbergium si suis voluissent inspicere oculis.

Gryphiae.

GUILELMUS SCHULZE.

<sup>1)</sup> Non est mutatio quae quidem hoc nomine vere digna iudicetur; praecedit de ut nostri sit arbitrii de Nessis velimus agnoscere an d'Evessis.

# GRABSCHRIFT DES KAISERS CONSTANTIUS CHLORUS.

Hic decus Italiae tegitur Constantius heros, qui patriae tegmen, murus et arma fuit, invictus bello, non fictae pacis amator, confixus playis, victor ubique tamen. hic mare per medium gentem conpressit euntem et victis pariter terra negavit opem. sobrius, armipotens, castus, moderamine pollens, primus in ingenio, primus in arma fuit. Romanis blando quantum flagravit amore, tantum Pannoniis gentibus honor erat. iste sibi et natis bello mercavit honores, munera principibus colla secata dedit. natorum media Pictis pater: anxia mater quem plangat nescit, stat stupefacta dolens. peius Roma gemit tanto spoliata senatu, perdidit ornatum, perdidit arma simul. tristes stant acies magno ductore remoto, cum quo Roma potens, quo sine pressa iacet. hunc tumulum, dux magne, tuum tibi condidit uxor, quae tecum rursus consociata iacet. istud nulla manus temptet violare sepulchrum, at, Theodora, tuum, te cupiente, parens.

Die Ueberschrift lautet in beiden Handschriften epitaphium (epita $\varphi$ ion G) constantii; die Angabe der Herren Doulcet und Duchesne (bei Rossi inscr. chr. 2,284), dass in der Pariser Handschrift nicht constantii stehe, sondern constantis, ist irrig. Hr. P. F. Girard schreibt mir darüber: l'ai soumis le ms. 528 à M. Omont, qui a lu comme moi epitaphium Constantii. L'erreur vient probablement de ce qu'il y a à l'envers un mot commençant par une s, laquelle retournée transparait à travers le parchemin et peut tromper à une lecture rapide. — 7 armipoten P — 9 fraglauit P — 10 honor P, horror G — 13 media pictis P, medio pictus G — 17 doctore P — 19 hoc tum. P — 12 istum P — 22 thedora P

Hermes XXVIII.

10

15

20

3

Die vorstehend mitgetheilte Grabschrift ruht auf mittelalterlicher Ueberlieferung: sie findet sich in zwei Handschriften, einer (P) aus Limoges stammenden, jetzt Paris. 528 f, 122 aus dem neunten und einer (G) von Sanct Gallen n. 899 p. 57. 58 aus dem zehnten Jahrhundert. Gedruckt ist sie oft, zuletzt von Rossi inser. chr. I p. 265 (vgl. II p. 280. 284) und von Dümmler in den poetae Latini aevi Carolini I p. 78 n. 50.1) Die erstgenannte Handschrift enthält unter zahlreichen für den Gebrauch einer Klosterschule zusammengeschriebenen Stücken (Bethmann in Pertz Archiv X 247) dieses Gedicht zugleich mit mehreren aus dem karolingischen Kreise, namentlich von den Hofpoeten Paulus und Petrus herrührenden 2), aber auch einzelnen sicher antiken, wie denn dies von dem Epigramm Thrax puer (Bährens poetae Lat. min. IV p. 103, vgl. in der Vorrede p. 14) nicht bestritten werden kann, da es auch griechisch vorliegt (anth. Pal. VII 542). Noch weit mannichfaltiger ist der Inhalt der Handschrift St. Gallen 899 nebst den jetzt davon abgetrennten und dem Vaticanus reg. 421 einverleibten Blättern; ich verweise darüber auf Dümmlers Angaben und Verweisungen im neuen Archiv IV 106 und wegen der aus klassischer Zeit stammenden Stücke auf Bährens a. a. O. IV p. 10.3) ,Beide Handschriften', schreibt mir Ludwig Traube, ,sind aus gemeinsamer Vorlage abgeschrieben; es ,lässt sich dies aus den anderen in beiden überlieferten Stücken ,mit Sicherheit erweisen. Diese Vorlage geht vielleicht auf Paulus oder überhaupt die Hofschule zurück; dass das Gedicht auf den ,Thrax puer durch Paulus in diese Sammlung gekommen ist, sagt er selbst, indem er ein Scherzgedicht (poet. Lat. aevi Car. 1 p. 50) über seine Unkenntniss der griechischen Sprache mit den Worten ,schliesst: sed omnino ne linguarum dicam esse nescius, pauca mihi

<sup>1)</sup> Aus Versehen ist dies Gedicht dort bezeichnet als enthalten in der Handschrift S — Sanct Gallen 573 statt G — Sanct Gallen 899.

<sup>2)</sup> Die hier unmittelbar auf dies Gedicht folgende ravennatische Grabschrift auf den Doctrulf oder Doctron, welche Paulus in seine Langobardengeschichte 3, 19 aufgenommen hat (die Lesungen unserer Handschrift giebt Waitz an), kommt mehrfach in Handschriften dieser Art vor (Rossi inser. chr. II p. 76) und dürfte in alle aus Paulus Mittheilung gelangt oder auch geradezu aus seinem Geschichtswerk übergegangen sein.

<sup>3)</sup> Hier folgt das Gedicht auf die Grabschrift des comes Geroldus (poet. aevi Karol. I p. 114), offenbar wegen der inhaltlichen Verwandtschaft.

,quae fuerunt Tradita puerulo¹) dicam: cetera fugerunt iam gravante ,senio²) Das Constantius-Epigramm kann in Italien bekannt gewesen ,sein; die Worte in der zweiten Zeile murus et arma fuit kehren ,ähnlich wieder in zwei süditalischen Grabschriften a. a. O. I p. 111 ,VIII 4 und p. 112, 4.' — Aus der Umgebung also, in welcher dieses Gedicht auftritt, lässt sich nicht entnehmen. welcher Epoche und welcher Person es angehört; es können diese, wenn überhaupt, nur aus ihm selbst entnommen werden.

Einen Versuch solcher Bestimmung hat Rossi gemacht: er weist es dem Constans zu, dem orientalischen Consul des J. 414 und bezieht auf diesen den Bericht des Marcellinus zum J. 427, dass damals Pannonien den Hunnen entrissen und mit dem Ostreich vereinigt worden sei. Ich kann meinem römischen Freund darin nur beistimmen, dass die Grabschrift ihrer Art und Sprache nach nicht dem Mittelalter angehört, sondern der Epoche der römischen Kaiser. Aber die Ansetzung selbst erscheint mir unmöglich. Wir wissen von jenem Constans weiter nichts, als dass er in den Fasten steht und insofern kann ihm ja beigelegt werden, was von einem Manne dieses Namens ausgesagt wird. Aber dieses Epigramm ist keinem Constans gesetzt, sondern einem Constantius; wenn Rossi sagt: potuit fortasse poeta metri gratia Constantium scribere pro Constante, vera enim defuncti nomina titulus soluta oratione sub carmine de more incisus posteritati certe prodebat, so ist dagegen zu erinnern, dass Constans in den Vers sich ebenso leicht einfügt wie Constantius und dass eine derartige Namensvertauschung meines Wissens unerhört ist. Um sich davon zu überzeugen, braucht man sich nur der Kaisernamen zu erinnern.

Aber allerdings ist es schwer zu glauben, dass der in so vollen Tönen in dem Epigramm gefeierte "Heros" aus unserer geschichtlichen Ueberlieferung gänzlich verschwunden sein soll. Meines Erachtens ist dies die Grabschrift des Constantius Chlorus, des Vaters Constantins des Grossen. Es sind die einzelnen Momente darauf zu prüfen.

Z. 10 schwankt die Lesung: Pannoniis gentibus honor erat

Also haben die Lehrer des Paulus ihm das griechische Original und die lateinische Uebersetzung vorgelegt.

<sup>2)</sup> Es fehlt nämlich in allen auf Paulus zurückgehenden Texten das letzte Distichon, in lateinischer Fassung allein erhalten in der Handschrift von Beauvais.

hat die bessere Handschrift, horror erat die geringere. Allerdings ist die erste Lesung metrisch falsch; giebt man der insofern nicht anstössigen der Handschrift von St. Gallen den Vorzug, so ist diese mit der Beziehung auf den Chlorus wohl vereinbar. Als Caesar hat derselbe freilich Donausiege nicht gewonnen; aber er war mindestens ein Vierziger<sup>1</sup>), als er zu dieser Stellung berufen ward und die einzige allerdings wenig beglaubigte Erzählung über diejenigen sicher bedeutenden Leistungen, welche ihn für die nächst der des Kaisers höchste Amtstellung qualificirten, redet von seinen Erfolgen gegen die Sarmaten.2) Aber die Lesung des geringeren Textes sieht sehr nach Correctur aus derselben Hand, die Z. 19 hoc tumulum und Z. 21 istum sepulchrum grammatisch richtig gestellt und aus dem einfachen epitaphium das gelehrtere epitaquion gemacht hat. Sachlich ist sie insofern bedenklich, als die illyrischen Landschaften in dieser Epoche das Kernland des Staates waren, und die Bezeichnung der Barbaren als gentes Pannoniae befremdet. Quis dubitat, heisst es in Mamertins Prunkrede vom J. 283 (c. 2), quin multis iam saeculis, ex quo vires illius ad Romanum nomen accesserunt, Italia quidem sit gentium domina gloriae vetustate, sed Pannonia virtute? Die Lesung der besseren Handschrift wird, da zumal in dem folgenden Vers honor richtig gemessen ist, nur mit einer Aenderung gehalten werden können, etwa (nach einem Vorschlag Zangemeisters) Pannoniae gentibus extat honor oder (nach einem anderen Traubes) ardor erat<sup>3</sup>) geschrieben werden müssen. Dann passt alles. Dieser Herrscher zählt allerdings unter die Ruhmestitel Pannoniens: er stammt aus Illyricum (Victor Caes. 39, 26) und zwar aus Dardanien (vita Claudii 13: ex . . . Eutropio nobilissimo gentis Dardanorum viro Constantius Caesar est genitus).

Constantius Gattin war die Stieftochter des Kaisers Maximianus

<sup>1)</sup> Vgl. paneg. 7(6), 4.

<sup>2)</sup> Constantius Porphyrogenitus de adm. imp. c. 53. Auch als Statt-halter von Dalmatien unter Carus 282 oder 283 (vita Cari 17, 6; anon. Vales. 1, 1) kann er militärisch thätig gewesch sein.

<sup>3)</sup> Traube vermuthet, dass der Sammler für diese ihm nicht deutlichen Worte honor erat gesetzt und dann der Schreiber der St. Galler Handschrift den metrischen Fehler verbessert habe mit Benutzung der ihm ebenfalls bekannten Grabschrift des Doctron (S. 34 A. 2), in der es heisst: huius prima fuit Brixilli gloria capti; quo residens cunctis hostibus horror erat.

Herculius, Theodora (Eutropius 9, 22; Anon. Vales. 1,1); diese nennt

die Inschrift am Schluss.

Ausser dem mit der Helena erzeugten Sohn Constantinus hatte Constantius von der Theodora sechs Kinder (Eutrop. a. a. 0.); die Inschrift nennt denn auch Z. 11 die Söhne, und dass diese ebenfalls im Kriege sich hervorthaten, wird wenigstens für den ältesten auch anderweitig bezeugt (Anon. Vales. 2, 1).

Bekanntlich brachte Constantius Britannien wieder zum Reich, indem er zunächst die gallische Küste den Feinden entriss und dann nach Vollendung des Flottenbaues über den Kanal ging und in der Gegend von London den Gegenkaiser Allectus überwand. Diese Erfolge zu Wasser und zu Lande sind ausgesprochen in dem Distichon: hic mare per medium gentem conpressit euntem et victis pariter terra negavit opem.

Dass bei der Niederwerfung der von allen Seiten her auf das Reich einstürmenden Barbaren unter Diocletian und Maximin die Caesaren und unter ihnen vornehmlich Constantius das Beste gethan haben, ist bekannt: munera principibus colla secata dedit. Unklar und vielleicht zerrüttet ist das folgende Distichon: natorum media Pictis pater: anxia mater quem plangat nescit, stat stupefacta dolens. Aber es ist hier von einer Mutter die Rede, welche um die Söhne Leid trägt; also muss, wie dies auch der Zusammenhang fordert, ein Sieg über Barbaren gemeint sein und es ist auch der Zeitfolge angemessen dies zu beziehen auf die von Constantius nach der Wiedergewinnung Britanniens unternommene Expedition gegen die frei gebliebenen Völkerschaften im Norden der Insel, die Caledonier und die Picten (paneg. 7[6], 7). Wann sie begonnen hat, wissen wir nicht; recht wohl kann sie mehrere Jahre gedauert haben. Ueberliefert ist nur, dass ihn während derselben bald nach der Rückkehr seines Sohnes aus dem Osten im Sommer 306 der Tod in York ereilte. Von den Picten war sicher hier die Rede; ob und wie zu ändern ist, steht dahin. Die Lesung der St. Galler Handschrift natorum medio Pictus pater kann man vielleicht als schroffe Aposiopese hinnehmen oder, nach einem Vorschlag Kaibels, dahin verstehen, dass die Trauer um den Tod der Söhne nicht bloss von der Mutter, sondern auch von dem greisen Vater ausgesagt wird. Vielleicht aber ist pater aus mater entwickelt und stand beispielsweise natorum medio Pictus iacet. Traube schlägt vor zu schreiben natorum medio Pictis pavet und Pictis als die

Landschaft der Picten oder einfacher als die Pictin zu fassen, woran dann die Klage der Roma um den Tod des Constantius gegensätzlich sich anschliesst.

Die meiste Schwierigkeit bereitet der Schluss. Das Grabmal errichtet dem Gatten die Gattin, welche jetzt, wiederum mit ihm vereinigt, neben ihm ruht; das Grab des Gatten soll keine Hand wagen je zu verletzen, das der Gattin dagegen auf deren Wunsch der Vater. Ich hatte zunächst gezweifelt, ob hier der Stiesvater Theodoras, Herculius gemeint sein könne, der vier Jahre nach dem Schwiegersohn endete, und parens in der weiteren Bedeutung des Verwandten gefasst; aber meine Freunde Hirschfeld und Zangemeister, denen ich den Fall vorlegte, haben dagegen mit gutem Grund Einspruch erhoben, und in der That ist diese gezwungene Aushülfe nicht nöthig. Theodora kann füglich das Grab für sich und den Vater1) bestimmt und verordnet haben, dass für ihn bei seinem Tode ihr Grab wieder eröffnet werden soll. Dass der Vater also die Grabesruhe verletzt, ist eine oxymorisch geschraubte, aber nicht unzulässige Wendung. Allerdings wird dadurch mit Nothwendigkeit gefordert, dass die nächste Veranlassung zur Setzung des Steines der Tod der Theodora war und dass der Vater, der im Jahre 310 endete, die Tochter ehensowohl wie den Schwiegersohn überlebt hat.

Aber ist das Grab bei Lebzeiten des Constantius gesetzt oder nach dessen Tod? Unleugbar führt die Fassung zunächst auf die letztere Annahme: nicht bloss wird derselbe durchaus so gefeiert, wie es für einen Abgeschiedenen passt, sondern die Wendung, dass die Gattin hier ruht wieder mit ihm vereinigt, scheint sie als die später verstorbene zu bezeichnen. Indess dieser Schein schwindet bei näherer Erwägung. Die Errichtung von Gräbern und Grabschriften bei Lebzeiten der beizusetzenden Personen ist dem Alterthum bekanntlich geläufig und eine derartige Grabschrift, insbesondere wo sie in poetischer Form auftritt, ist nothwendig proleptisch. Warum hätte, wenn Theodora vor dem Gatten starb und die Errichtung des Grabes auch für ihn im Testament anordnete, der mit der Anfertigung der Grabschriften beauftragte Poet

<sup>1)</sup> Dass der Stiefvater parens heisst, ist eine durch die Sachlage gerechtfertigte Ungenauigkeit. Die Ehe ist nur eingegangen worden, weil Theodora zu ihrem Schwiegervater schon vorher thatsächlich im Kindesverhältniss stand.

den lebenden Constantius nicht in der Weise feieru können, wie nach seiner Meinung die Ueberlebenden den Todten zu feiern hahen würden? warum hätte er der Theodora, auch wenn zunächst nur sie in dem Grabe ruhte, in der Grabschrift des Gatten nicht die Worte in den Mund legen dürfen, dass sie jetzt wieder neben dem Gatten ruhe? Mir scheint die eine wie die andere Annahme gleich möglich.

Entschieden für die Errichtung des Grabes bei Lebzeiten des Constantius spricht eine andere Erwägung. Dass von demselben trotz des vollen Tons der Rede eigentlich nichts anderes vorgebracht wird als was von jedem siegreichen Heerführer auch hätte gesagt werden können, kann man bei dem Caesar sich gefallen lassen; er ist nicht viel mehr als ein höherer Statthalter und genauere Bezeichnung seiner politischen Stellung mochte wohl das Vermögen des nicht eben geschickten Poeten übersteigen. Aber Constantius war seit dem 1. Mai 305 selbst Kaiser und ist als Kaiser gestorben; hat dies in der Grabschrift übergangen werden können? Unmöglich ist auch dies nicht, zumal da der metrischen Grabschrift ohne Zweifel eine prosaische beigegeben war. Aber wahrscheinlich ist diese Uebergehung nicht, um so weniger als die den Kaisern geleisteten Dienste in derselben hervorgehoben werden; und da, wie gezeigt ward, nichts zu dieser Annahme zwingt, empfiehlt es sich die Grabschrift zu fassen als gesetzt dem Caesar Constantius.

Unter dieser Voraussetzung würde also Theodora vor ihrem Gemahl gestorben und ihr nach ihrem Tode, ihm aber bei seinen Lebzeiten das Denkmal vor dem 1. Mai 305 gesetzt sein. Wo dies geschehen und wie die Inschrift in jene Collectaneen der Karolingerzeit gekommen ist, bleibt ungewiss. Dem Caesar von Gallien und seinem Hause kann das Grabmal wohl nur in seinem Herrschaftsgebiet errichtet worden sein; eben dahin führt die Heimath der Collectaneen, denen unsere Inschrift entstammt. Am nächsten liegt es, dass sie nach Trier gehört und dass einer der Zeitgenossen Alcuins sie da abgeschrieben hat, wo noch heute die Porta nigra an eine grosse Vergangenheit erinnert.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

## SENTENTIARUM LIBER SEXTUS.

(v. Hermae vol. XXV 97)

I. Sophocleus Aiax moriturus funestum consilium dissimulans pulcherrime ita argutatur:

τὸ λοιπὸν εἰσόμεσθα τοῖς θεοῖς εἴκειν, μαθησόμεσθα δ' ᾿Ατρείδας σέβειν ἄρχοντές εἰσιν, ὥσθ' ὑπεικτέον. τί μήν; καὶ γὰρ τὰ δεινὰ καὶ τὰ καρτερώτατα 670 τιμαῖς ὑπείκει τοῦτο μέν νιφοστιβεῖς χειμῶνες ἐκχωροῦσιν εὐκάρπψ θέρει, ἐξίσταται δὲ νυκτὸς αἰανῆς κύκλος τῆ λευκοπώλψ φέγγος ἡμέρα φλέγειν, δεινῶν τ' ἄημα πνευμάτων ἐκοίμισε 675 στένοντα πόντον ἐν δ' ὁ παγκρατῆς ὕπνος λύει πεδήσας οὐδ' ἀεὶ λαρών ἔχει.

non recte Wilamowitzius olim v. 669 καὶ γὰς τὰ θεία . . . τιμαῖς υπείκει scribendum esse coniecit. nam hoc si voluisset poeta καὶ γὰρ τὰ θεῖα τοῖς θείοις τοῖς μᾶλλον ἐν τιμῆ οὖσιν ὑπείκει, non poterat addere καὶ τὰ καρτερώτατα. quidquid enim addebat, divina potentia hoc erat debilius. neque veteres interpretes puto τά θεία scriptum invenisse, qui quidem explicant τά θεία καί δέος ἐμποιοῦντα (vide schol. Oed. Τ. 417 δεινόπους ἡ διὰ τῶν ποδων δέος έμποιοῦσα. Et. M. 262, 23. Apollon. soph. δεινός: άξιωματικός, ἐντροπηματικός), et hac ipsa explicatione usus paraphrasta εί γὰς τὰ θεῖα, inquit, ὑπείκει τιμῆ, πόσφ μαλλον προσήκει τοις ανθρώποις ταῦτα πράττειν. sic etiam Gorgias in Epitaphio (fr. 5) ύρρισταὶ εἰς τοὺς ὑβριστάς, χόσμιοι εἰς τοὺς χοσμίους, ἄφοβοι εἰς τοὺς ἀφόβους (leg. ἐν τοῖς ἀφόβοις), δεινοί έν τοῖς δεινοῖς et alii multi. igitur quae deinceps enumerantur sunt quidem divina, non vero appellantur hoc nomine. haec quae ipsa sunt magna cedunt maioribus vel, ut ausus est dicere poeta, ταῖς τιμαῖς, sumpta imagine ab Aiacis condicione.

ut enim hic quamvis magnus ipse belli tamen lege imperatoribus Atridis subjectus est, i. e. ταῖς ἀρχαῖς καὶ ταῖς τιμαῖς, ita hiems nox aestus quamvis valida ipsa naturae tamen lege cedunt aestati diei tranquillitati tamquam maioribus et μαλλον έν τιμή οὖσιν¹). non magis ea quae paullo post leguntur, multis haec coniecturis temptata, corrupta esse concedam. exempla ab Aiace memorata haec sunt 'hiems cedit aestati, nox cedit diei'. tertium et quartum additum putant 'tempestas cedit malaciae, nec somnus sempiterno tenet homines'. iam vero cum nec δεινῶν ἄημα πνευμάτων recte haberet nec, quod unus Hermannus sensit, τε particula tolerari posset, coniecit hic δè scribendum esse, Musgravius λείων pro δεινών, FGSchmidtius λίγον τ' ἄημα restitui volebant. at quod docet particula re, artius mare consopitum cum solis ortu noctisque recessu coniungendum esse, nemo hoc, qui quidem verno vel auctumnali tempore mare expertus sit, praeter rerum naturam fictum esse contendet. oboritur tempestas die vesperascente, sub solis ortum mitigatur ventorum vis, et paullo post ad pristinam tranquillitatem rediit mare. expertus hoc est Ulixes (ε 292), cui iratus Neptunus πάσας ὀρόθυνεν ἀέλλας παντοίων ανέμων, σὺν δὲ νεφέεσσι κάλυψεν γαῖαν όμοῦ καὶ πόντον. όρωρει δ' οὐρανόθεν νύξ, sed (391) ὅτε δη τρίτον ημαρ ἐυπλόχαμος τέλεσ' Ήώς, και τότ' έπειτ' άνεμος μεν έπαίσατο ιδε γαλήνη επλετο νηνεμίη. eandem rem significavit Sophocles έξίσταται ή νὺξ τῆ ἡμέρα καὶ τὸν πόντον ὑπὸ τῶν δεινῶν πνευμάτων στένοντα ἔπαυσεν. hoc sane non scripsit poeta, sed quod ad eundem plane sensum explicari potest πόντον στένοντα τὸ τῶν δεινῶν πνευμάτων ἄημα ἐχοίμισεν. itaque tertium sane hoc est exemplum, sed secundo non eodem modo adnexum quo secundum primo: non adnexum est sed pro argumenti affinitate subnexum. neque alia ratione quartum additur έν δ' δ παγκρατης υπνος λύει πεδήσας οὐδ' ἀεὶ λαβων έχει. consopitum mare dormit somno omnipotenti victum, sed ut aestus aquarum cessit tranquillitati, ita suo tempore tranquillum et tam-

<sup>1)</sup> Verbis magis quam re similis est Platonica sententia Menex. 240 d (cf. 239 a) πᾶν πλήθος καὶ πᾶς πλοῦτος ἀρετῷ ὑπείκει. hanc Gorgianam esse sententiam putat Wendland Hermae XXV 182, quod tamen minime sequitur e Palamedis defensione: ubi quae dicit οῦτε πενίας ὑπερορῶν οῦτε πλοῦτον ἀρετῆς ἀλλ' ἀρετὴν πλούτου προτιμῶν, longe absunt ab sententiae Platonicae acumine.

quam dormiens mare somno excusso expergiscetur. sententiam Aiacis menti aptam esse nemo negabit, sed quaeritur num ferri possit èv praepositio. plane aliena sunt quae attulit Lobeckius Oed. Tyr. 180 νηλέα δὲ γένεθλα πρὸς πέδψ θαναταφόρα κεῖται άνοίκτως· έν δ' (i. e. έν τοῖς γενέθλοις) ἄλοχοι πολιαί τ' ἔπι ματέρες - ἐπιστενάχουσιν vel Trach. 208 ἀνολολυξάτω δόμος ἐφεστίοισιν ἀλαλαγαῖς (sic ex Dindorsii et Wilamowitzii coniecturis) δ μελλόνυμφος εν δε (i. e. εν ταῖς ἀλαλαγαῖς) χοινὸς ἀρσένων ἴτω κλαγγά κτλ. multo rectius idem cum verbo πεδήσας praepositionem iungi posse negavit, quippe altero verbo λύει interiecto. postquam enim exuerunt praepositiones adverbiorum dignitatem, si quando a verbo suo per tmesin quae dicitur diremptae inveniuntur, consentaneum est non alterum verbum interponi ad quod praepositio non pertineat. tamen si scripsit poeta έν δ' ὁ παγκρατής ὕπνος λύει πεδήσας, nihil mihi fecisse videtur quod per orationis perspicuitatem facere non liceret. nam quoniam ἐν praepositio cum verbo λύειν ne poterat quidem coniungi, verendum non erat ne quis graece doctus falsa specie deciperetur. ut igitur graecum non est έχ γαρ ενίκησε δουλωσάμενος τους πολεμίους, quoniam dubitari potest ad ἐνίκησε an ad δουλωσάμενος referenda sit praepositio, ita recte et graece dici puto κατά γαρ έπρεπε δουλώσασθαι τους πολεμίους, quoniam κατά non poterat coniungi cum ἔπρεπε, recte etiam Sophoclem scripsisse credo quae tradita sunt έν δ' δ παγκρατής ύπνος λύει πεδήσας.

simplicissimam addo Electrae fabulae versus 1416 emendationem, quam privatim multos fecisse suspicor, publice neminem scio qui proposuerit. proferam quoniam mira nuper de hoc versu disputata legi a Thimmio (Philol. XXXXVIII 754). Clytaemnestra domi interficitur ab Oresta, Electra foris audit lamentantem:

ΚΛ. ὧ τέχνον, τέχνον, οἴχτειρε τὴν τεχοῦσαν. ΗΛ. ἀλλ' οὐχ ἐχ σέθεν ψχτείρεθ' οὖτος οὐδ' ὁ γεννήσας πατήρ.¹) et paullo post

ΚΛ. ὤμοι πέπληγμαι. ΗΛ. παῖσον εἰ σθένεις διπλην. ΚΛ. ὤμοι μάλ' αὖθις. ΗΛ. εἰ γὰο Αἰγίσθω θ' ὁμοῦ.

<sup>1)</sup> verba οὐδ' ὁ γεννήσας πατής non recte, ut stropham cum antistropho exaequaret, delevit Wilamowitzius. quae si desunt videbitur Oresta matrem interficere propter ea quae ipse privatim ab illa perpessus est, quod longe abhorret ab Electrae Orestaeque animo.

in his neque  $\tau\varepsilon$  particula ferri potest neque  $\vartheta\alpha\mu\dot{\alpha}$  quod coniecit Heimsoethius, sed ne illud quidem quod Hermannus proposuit  $\gamma'$   $\delta\mu\sigma\bar{\nu}$  verum videtur esse. non potest Electra morae nimis impatiens hoc tempore queri quod non simul etiam Aegisthus feriatur, cui certam mortem paratam esse compertum habet. hoc dicit: 'iterum eiulas, et recte facis, nam et tua facis et Aegisthi causa, quem tu non iam videbis iacentem'. scribendum igitur  $\sigma\partial \lambda'$   $\gamma\dot{\alpha}\varrho$   $\Delta l\gamma l\sigma\vartheta\varphi$   $\vartheta$   $\delta\mu\sigma\bar{\nu}$ . sic demum dativi recte intelleguntur.

II. In Platonis Menexeno non mirum est quod oratio omnibus dicendi artificiis distincta poetae saepius sublimitatem quam oratoris gravitatem spirare videtur. tam acutum concinnum ornatum dicendi genus est ut haud raro nihil nisi numeros deesse existimes ad carminis perfectionem. interdum nec numeri desunt velut 242 e πολλοί μεν άμφι Σικελίαν πλείστα τροπαία στήσαντες (Arist. Eq. 521) vel 239 c ών δὲ οὖτε ποιητής πω δόξαν άξίαν ἐπ' ἀξίοις λαβών ἔχει, semel certe vetustioris poetae ipsum versum si non indicavit scriptor at significavit, si quidem verba 245 d καθαρόν τὸ μῖσος ἐντέτηκε τῆ πόλει τῆς ἀλλοτρίας φύσεως aperte e Sophocleae Electrae versu (1311) expressa sunt μισός τε γὰρ παλαιὸν ἐντέτηκέ μοι.¹) quod si constat a poetarum memoriis recolendis illum non abhorruisse, rectius fortasse iudicari potest de verbis quae sunt 238 c γεννηθέντες δὲ καὶ παιδευθέντες ούτως οί τῶνδε πρίγονοι ῷκουν πολιτείαν κατασκευασάμενοι, ής ὀρθῶς ἔχει διὰ βραχέων ἐπιμνησθῆναι. πολιτεία γὰρ τροφή ανθρώπων έστίν, καλή μεν αγαθών, ή δε εναντία κακών. offensus insolita membrorum inaequabilitate Schleiermacherus scribendum proposuit xal  $\hat{\eta}$   $\mu \hat{\epsilon} \nu \langle \hat{\alpha} \gamma \alpha \Im \hat{\eta} \rangle \hat{\alpha} \gamma \alpha \Im \hat{\omega} \nu$ ,  $\hat{\eta}$   $\hat{\delta} \hat{\epsilon}$   $\hat{\epsilon} \nu \alpha \nu \tau l \alpha$ κακῶν, Dionysii testimonio adiutus, qui (de admir. vi dic. in Dem.

<sup>1)</sup> Plutarchi si esset Menexenus vel rhetoris alicuius recentioris, non defuturum suspicor, qui et hunc versum καθαρόν τὸ μῖσος ἐντέτηκε τῇ πόλει et alios multos blandis artificiis ad numeros redactos antiquo sive tragico sive comico poetae vindicaret. quod ut hoc loco servato Sophoclis ipso versu cavetur, ita cavendum est omnino, dum in scriptore poetam quaeris, ne poetae tribuas quae vel socco vel cothurno indigna sint. non capit hic locus longam contra Radermacherum disputationem, qui mus. Rhen. XLVII 569 ex Antisthenicis declamationibus versus Theodecteos restitutum nuper ibat. quod studium licet vel Hermanno Usenero probatum mihi omnino videtur improbandum. versus enim qui illinc restitui poterant Theodecta sunt indigni et ab veris eius reliquiis satis longe distant.

1

\*\*\*\*\*

c. 26) dum antitheseon et parisoseon exempla e Menexeno congerit, Platonis verba hunc in modum attulit πολιτεία γάρ άνθρώπων τροφός έστι καὶ ή μὲν ἀγαθή ἀγαθῶν, μὴ καλή δὲ κακῶν sed hinc nihil aliud colligi potest nisi hoc, etiam Dionysium sive ipsum sive ab alio in errorem inductum ad aequabilitatis studium probandum scriptoris verba paullo liberius immutasse. cavendum enim est ne quis integriora apud Dionysium quam in Platonis codicibus scriptoris verba tradita esse arbitretur. attulit enim etiam Stobaeus flor. 43, 86 sic: πολιτεία γαρ ανατρηφή ανθρώπων έστι, καλή μέν άγαθων, μή καλή δε κακων, quod testimonium eo maiorem habet vim quod partim cum Dionysio contra Platonis codices, partim cum codicibus facit contra Dionysium. quamquam suspicari licet Dionysii scripturam librariorum culpa mendosam ita corrigendam esse, ut a Stobaei fide nihil iam discrepet καλή μὲν [ἀγαϑη] ἀγαϑων, μη καλη δὲ κακων. offendit enim maxime articulus καὶ ή μὲν άγαθή. sed utut est, nihil apud Platonem mutandum erit (nam de interpolata Stobaei et Dionysii scriptura deinceps dicetur), sed inconcinnum quod videtur dicendi genus ita explicandum, ut tragici poetae versiculos a Platone expressos adgnoscamus, πολιτεία γὰρ (non praestat πόλις γὰρ) ἀνθρώπων τροφή, καλή μὲν ἀγαθῶν  $\hat{\eta}$  δ' ἐναντία κακῶν. transposui verba τροφ $\hat{\eta}$  ἀνθρώπων quemadmodum collocavit Dionysius, eiusdemque fortasse rei apud Stobaeum vestigium superest, ubi ἀνατροφή ἀνθρώπων ortum videtur ex ambigna scriptura άνθοώπων τροφή et τροφή άνθρώπων. praeterea nescio an Plato scripserit τροφός, quod Dionysius testatur, nam non nutrimento sed nutrice utuntur homines re publica, uti etiam ipse Plato significare videtur eis quae addit verbis ώς οὖν ἐν καλῆ πολιτεία ἐτράφησαν οἱ πρόσθεν Dionysius et Stobaeus habent μή καλή δὲ κακῶν pro eo quod recte traditum est ή δ' ἐναντία κακῶν. consimili interpolamento satis confidenter HIPPOCRATEM liberabo, cuius Epidemiarum libri VI 2, 17 (V 286 L) haec in omnibus codicibus tradita sunt verba: ἐπλ τοὶς μεγάλοισι κακοὶσι πρόσωπον ἢν ἢ χρηστόν, σημεῖον χρηστόν επὶ δὲ τοῖς σμιχροῖσι τάναντία σημαϊνον ἢ εὐ σημείον κακόν. Galenum (XVII 973) scimus legisse τάναντία σημαίνον εὐσημείη (vel τη εὐσημείη) κακόν, quod neque ipse satis intellexit neque alium quemquam post illum puto intellecturum esse. Hippocrates videtur fere scripsisse  $\ell\pi l$   $\delta \ell$   $\tau \delta \tau t \delta t$   $\sigma \mu \iota \iota \iota \rho \iota \delta \iota \iota$   $\tau \dot{\alpha} \iota \iota \alpha \iota \iota \iota \rho \iota \iota \sigma \iota$ . glossa enim  $\sigma \eta \mu \iota \iota \iota \sigma \iota \iota \alpha \iota \iota \iota \rho \iota \iota \sigma \iota$  quin delenda sit nemo dubitabit, magis dubium illud est quid verbis  $\ddot{\eta}$   $\iota \dot{\iota}$  flat. neque  $\iota \dot{\tau} \delta \sigma \eta \mu \alpha \iota \iota \iota \iota \iota$  recte aut graece dictum est neque unquam in tot simillimis Epidemiarum et Coacarum prognoseon sententiis tale quid additum reperias. eadem vero de causa ne participium quidem  $\sigma \eta \mu \alpha \iota \iota \iota \sigma$  pro finito  $\sigma \eta \mu \alpha \iota \iota \iota \iota$  positum probabile est : saepissime enim  $\vartheta \dot{\alpha} \iota \iota \sigma \iota \sigma \iota$ ,  $\vartheta \iota \iota \sigma \iota \sigma \iota \sigma \iota$  alia similia leguntur. itaque  $\ddot{\eta}$   $\iota \iota \iota$  i. e.  $\ddot{\eta}$   $\iota \iota$  nihil aliud videtur esse nisi  $\sigma \eta \mu \alpha \iota \iota \iota \sigma$  olim in  $\sigma \eta \mu \alpha \iota \iota \iota \iota$  correctum.

uti hoc loco, nisi fefellit opinio, ab ipso librario vitiosae scripturae adiecta est emendata, quod quidem haud raro in omnibus vetustioribus libris manu scriptis factum scimus, ita contrariae fere rationis lepidum praesto est exemplum in Cornuti compendio theologico (c. 14 p. 18, 3 L): καὶ γὰρ τῆς ἐν νυκτὶ ζητήσεως δεῖ πρὸς τὰ κατὰ παιδείαν εὐφρόνην γοῦν οὐ δι' ἄλλο τι οἱ ποιηταὶ τὴν νύκτα ἐκάλεσαν, καὶ ὁ Ἐπίχαρμος αὐτίκα 'εἴτε τι' φησὶ 'ζατεῖ σοφόν τις, νυκτὸς ἐνθυμητέον'. nihili est in hoc subditicii carminis versu particula εἴτε, neque melius αὐτίκα adverbium, quod si exempli gratia interpreteris, dicendum erat αὐτίκα ὁ Ἐπίχαρμος. itaque quod versus requirit, id ex ipso hoc vocabulo αὐτίκα efficiendum erit scribendumque αἴ τί κα ζατῆ σοφόν τις, νυκτὸς ἐνθυμητέον. in archetypo igitur cum αιτικα quid esset non intellegeretur, αὐτίκα correctum, deinde quod versus et numeros et sententiam redintegrare videretur εἴτε τι additum erat.

III. Χενορήσητε de Vectigalibus libellus utilissima ceteroqui Zurborgii opera ad codicum fidem recognitus non uno loco emendatricem etiam nunc expectat manum. leviora multa facile corriguntur, velut I 1 restituendum est e libris έπεὶ δὲ τῶν ᾿Αθήνησι προεστηκότων ἐλέγοντό τινες ὡς γιγνώσκουσι μὲν τὸ δίκαιον, itemque e libris I 3 καὶ μὴν ὅσαπερ οἱ θεοὶ ἐν ταῖς ὡραις ἀγαθὰ παρέχουσι, καὶ ταῦτα πάντα ἐνταῦθα πρφαίτατα μὲν ἄρχεται, ὀψιαίτατα δὲ λήγει, itemque recte traditum I 8 ᾿Αθήναις δὲ γειτονεύουσιν αὶ καὶ αὐταὶ πλεῖστον ἀπέχουσι τῶν βαρβάρων. scribendum praeterea I 5 εἰς οὐδεμίαν τούτων οὐδὲ μικρὰ φλὲψ ἀργυρῖτις (ἀργυρίτιδος codd.) διήκει, IV 2 οὐδεὶς γοῦν οὐδὲ πειρᾶται λέγειν ἀπὸ πόσου (ποίου codd.) χρόνου ἐπεχειρήθη, IV 27 πότερον ἐν τοῖς κατατετμημένοις πλείων ⟨ἡ⟩ ἀργυρίτις ἢ ἐν τοῖς ἀτμήτοις ἐστίν. IV 31 εἰ δὲ

δύο η τρείς η τέτταρες η αί ημίσειαι (των φυλών) εύρυιεν, δῆλον ὅτι ἔτι λυσιτελέστερα ἂν τὰ ἔργα ταῦτα γένοιτο (γίγνοιτο codd.), IV 35 άλλα μην τηδέ γε και συμφορώτερον (και τηδέ γε συμφ. codd.) τὸ κατὰ μέρος ἢ τὸ ἄμα πάντα πράττεσθαι. graviora quaedam priusquam aggrediar, unum retractandum mihi est quod olim ad corrumpenda potius quam emendanda Xenophontis verba ego contuli. suadet ille II 2 ut tollatur τὸ συστρατεύεσθαι δπλίτας (τούς) μετοίχους τοίς άστοίς, et causas addit hasce: μέγας μὲν γὰρ ὁ χίνδυνος ἀπών, μέγα δὲ καὶ τὸ ἀπὸ τῶν τεχνών καὶ τῶν οἰκείων ἀπιέναι (recte ἀπείναι Cobetus). recepit Zurborgius meam coniecturam ὁ [χίνδυνος] ἀγών, non recte, si quidem non certaminis sed periculi notio requiritur. omni enim in certamine periculum est, non omne periculum certamen dici potest, metoeci autem hoc loco cum in bellum proficiscuntur vitae periculum subire dicuntur haud exiguum. itaque incertum manet Xenopho quid scripserit, vix verum est quod Wesselingius coniecerat δ χίνδυνος αὐτῶν.

IV 13 de metallis exercendis suam Xenopho propositurus sententiam haec praemittit:  $\dot{\alpha}\pi$  αὐτῶν μὲν οὖν ἔγωγε ἀφ ἀν μέλλω λέγειν οὐδέν τι ἀξιῶ θαυμάζεσθαι ὡς δυσεύρετόν τι έξηυρηχώς - τῆς μέντοι πόλεως πάνυ ἄξιον θαυμάσαι τὸ αίσθανομένην πολλούς πλουτιζομένους έξ αὐτῆς (έξ αὐτῶν puto, i. e. τῶν ἀργυρείων) ἰδιώτας μὴ μιμεῖσθαι τούτους. sermonis legibus consuluit Cobetus, non sententiae, cum emendaret ἀπ' αὐτῶν μὲν οὖν ἔγωγε ὧν μέλλω λέγειν. nam neque propter hoc neque propter aliud quidquam laudari vult Xenopho, qui frigide quidem sed non praeter morem haec potius inter se opposuit: ,non tam ego admiratione dignus qui haec invenerim quam res publica privatorum exemplum non secuta'. scripsit igitur αὐτὸς μεν οὖν ἔγωγε ἀφ' ὧν μέλλω λέγειν οὐδέν τι ἀξιῶ θαυμάζεσθαι. corruptelae origo haud obscura est: explicaturus aliquis illud  $\dot{\alpha}\varphi$ ,  $\dot{\omega}\nu$  adnotavit  $\dot{\alpha}\pi$ ,  $\alpha\dot{\nu}\tau\dot{\omega}\nu$ , quod postea inscite inter ipsa verba receptum est deleto pronomine αὐτός. simili vitio depravata sunt Platonis verba Hipparchi p. 227 d ὀρθώς δ' ἔστι τοῦτον ήγεϊσθαι φιλοχερδη δς ἂν σπουδάζη ἐπὶ τούτοις χαὶ ἀξιοῖ κερδαίνειν άπ' αὐτῶν ἀφ' ὧν οί χρηστοὶ οὐ τολμῶσι κερδαίνειν. recte haberet ἀπὸ τούτων vel ut Naberus voluit ἀπὸ  $\tau \omega \nu$ , sed verum sine dubio  $\kappa \epsilon \rho \delta \alpha i \nu \epsilon \iota \nu \ \dot{\alpha} \phi$   $\dot{\omega} \nu$ .

ΙΥ 37 κατά γε μην τὸ δυνατὸν περαίνοντες τὰ μὲν καλῶς

γνωσθέντα καὶ αὖθις ἄν . . . . ἡμῖν οἰόμεθα εἰ δέ τι ἁμαρτηθείη, ἀπεχθοίμεθ ἄν αὐτοῦ. intercidisse videtur unum verbum velut συμφέρειν. integrum enuntiatum qui periisse statuit Zurborgius (καὶ αὖθις ἄν ⟨ἀνύτοιμεν οὐ γὰρ τοιαύτη τῆ ἀναβολῆ βλαβὴν γενέσθαι ἄν⟩ ἡμῖν οἰόμεθα, nec satis graece locutum esse puto nec sententiam scriptoris recte adsecutum. nam ipsum illud κατὰ τὸ δυνατὸν περαίνοντες nihil significat nisi hoc τὰ μὲν περαίνοντες τὰ δὲ μέλλοντες sive ἀναβαλλόμενοι. corruptum verbum ἀπεχθοίμεθ ἄν bene in Mutinensi libro correctum legimus ἀπεχθοίμεθ ἄν, melius fortasse ἀποσχοίμεθ ἄν scribes.

V 2 εί δέ τινες ούτω γιγνώσχουσιν, ώς εαν ή πόλις είρήνην άγουσα διατελή, άδυνατωτέρα τε καὶ άδοξοτέρα καὶ ήττον ονομαστή εν τη Έλλαδι έσται, και οδτοί γε ως εμή δόξη παραγγέλλω σχοποῦσιν. audacissime haec verba temptavit Mauricius Haupt (opusc. III 636), qui vix dubitare se ait quin scribendum sit καὶ οὖτοί γε παρά γ' ἐμοὶ παρασκοποῦσιν, nec duplici γε particula nec σχοπεῖν verbo parum apto deterritus. verba  $\delta \zeta = k \mu \tilde{\eta} \delta \delta \xi \eta$  sive sana esse iudicas, nimis insolitum dicendi genus est quam quod ab interpolatore exspectes, sive corrigenda esse censes ( $\dot{\omega}_S$   $\dot{\epsilon}\mu\dot{\eta}$   $\dot{\delta}\dot{\delta}\xi\alpha$  Zeunius, qui debebat certe  $\dot{\omega}_S$   $\dot{\eta}\mu\dot{\eta}$ δόξα, quem ad modum Plato dixit Philebi p. 66 b το τοίνυν τρίτον, ώς ή έμη μαντεία, νοῦν καὶ φρόνησιν τιθείς κτλ.), periculosum est emendare glossam antequam expellas. itaque haec verba sive sana sunt sive leni medela sananda ab ipso Xenophonte scripta esse dubitari nequit. restat ut ex vitiosis vocabulis  $\pi \alpha \rho \alpha \gamma$ γέλλω σχοπούσιν unum errandi verbum efficiamus, quod sine dubio erat παραγιγνώσκουσιν, quod παραγεινώσκουσιν olim scriptum facile sic ut factum est deformari potuit. non opus erit hoc dicendi genus exemplis firmare (cf. Plut. de commun. not. 1083 e ούχ δρᾶν αὐτὸν ἀλλὰ παρορᾶν λέγομεν), sed praesto est unum simillimum Xenophonteum mem. I 1, 17 δσα μεν ουν μή φανερός ην δπως έγίγνωσκεν, οὐδεν θαυμαστον υπέρ τούτων περὶ αὐτοῦ παραγνῶναι τοὺς δικαστάς.

IV 43 de muniendis regionis Laureotidis metallis loquitur Xenophon, ut ne belli quidem tempore destitui opus esset: ἔστι μὲν γὰρ δήπου περὶ τὰ μέταλλα ἐν τῷ πρὸς μεσημβρίαν τεῖχος ἐν ᾿Αναφλύστῳ, ἔστι δ' ἐν τῷ πρὸς ἄρχτον τεῖχος ἐν Θορικῷ ἀπέχει δὲ ταῦτα ἀπ' ἀλλήλων ἀμφὶ τὰ ἑξήχοντα στάδια. εἰ

οὖν καὶ ἐν μέσω τούτων γένοιτο ἐπὶ τῷ ὑψηλοτάτω Βήσης τρίτον ἔρυμα, συνήκοι τ' ἄν τὰ ἔργα εἰς εν ἐξ ἀπάντων τῶν τειχῶν καὶ εἴ τι αἰσθάνοιτο πολεμικόν, βραχὺ ἄν εἴη ἐκάστω εἰς τὸ ἀσφαλὲς ἀποχωρῆσαι. hoc igitur dicit eis metallis quae prope Thoricum vel Anaphlystum sita sint hoste ingruente firmum praesidium paratum esse ab Anaphlystio vel Thoricio castello; sed quae media inter utrumque locum posita sint, nimis longe ab illis castellis abesse. itaque si medium tertium castellum munitum fuerit, omnibus pari modo fore consultum et suum quibusque castellum quo se recipiant paratum fore. tradita verba intellegi nequeunt, si quidem operae non ex castellis sed e fodinis conveniunt in castella. scribendum opinor est συνήκοι τ' ἄν τὰ ἔργα εἰς εν εκαστον τῶν τειχῶν.

IV. APOLLODORI comici sive Geloi sive Carystii natione (nam unum esse Apollodorum alio loco demonstrabitur) eclogam satis amplam servavit ex incerta fabula Stobaeus flor. 46, 15. pauca et levidensia vitia tradita adauxit non mediocriter interpretum post Meinekium licentia et perversitas. totam perscribam et explicabo:

δεί τὸν ἀχροατὴν καὶ συνετὸν ὅντως κριτὴν πρὸ τοῦ λεγομένου τὸν βίον διασχοπεῖν, ποῖός τις ὁ λέγων καὶ πόθεν, καὶ τὴν ἀκμὴν έχ παιδός αὐτοῦ πρός τί χαταθέμενος: 5 αύτοῦ προδότης κακός τε τῆς ώρας φύλαξ, μάλισθ' δ τοιοῦτος ἀνατρέπει πᾶσαν πόλιν. οὐδὲν γὰρ αἰσχρόν ἐστιν αὐτὸν ἀποτυχεῖν. πράττουσι πάντα την γάρ αλοχύνην πάλαι πασαν απολωλέχασι χαθ' έτέρας θύρας. 10 όθεν ἐπιχειρεῖ πάντ' ἀπηρυθριακότως ξχαστος αὐτῶν, πρὸς δὲ πάντ' ἐστὶν θρασύς, ψεύδετ' ἐπιορχεῖ μαρτυρεῖ διχορραφεῖ κλέπτει τελωνεί έαδιουργεί το δε πέρας, οὐ πόλιν, ὅλην φυλὴν δὲ μαλακὸς ἀνατρέπει. 15 έπεὶ κατὰ μέρος τὰς πόλεις, ὧ φίλε, θεὧ: ύπὸ Δαισποδιών είσιν γὰς ἀνατετραμμέναι σχόπει νεῶν δὲ κατάλογον δόξεις μ' ἐρεῖν.

recepi unam et egregiam Salmasii emendationem v. 16 Δαισποδιῶν (λεσπριδίων codd.), reliqua posui ut tradita sunt. argumentum notum est et ab Aeschine in Timarchea ad taedium usque tractatum, eius viri qui consiliis suis rempublicam adiuturus sit antequam eloquentia permulcearis, vitam moresque spectandos esse. facilius igitur et aptius v. 2 πρὸ τοῦ λόγου μέν scribes quam cum Cobeto τῶν λεγομένων corriges; cf. Moschionis, si huius sunt, versus apud Stobaeum ecl. II 15, 14 (II 187 Wachsm) ἐχ τῶν λόγων μή κρίνε, Κλειτοφών, σοφόν ή χρηστόν ἄνδρα, τόν βίον έξέταζ' ἀεί et Eurip. Phoenicis fr. 812 N2 ab Aeschine recitatum. deinde ut  $\sigma \chi o \lambda \dot{\eta} \nu$  κατατίθεσθαι εἴς τι, sic non minus recte την ακμην πρός τι κατατίθεσθαι dici poterat; versum restituit Meinekius, qui κατατεθειμένος correxit. multo aptius aoristo perfectum, ut non solum quae olim puerilis sed quae etiamtunc iuvenilis virilisque eius aetas dedecora pertulerit vel perpetraverit significentur. ἐχ παιδὸς αὐτοῦ ignotum mihi est dicendi genus, etsi fortasse non vitiosum 'ab ipsa pueritia'; vix inveniri puto quod salva sententia commode addi possit. - v. 7 offensui viris doctis quod Madvigius coniecerat οὐδὲν γὰρ erat verbum ἀποτυχεῖν. αἰσχρόν ἐστιν αὐτοῖς ἀπὸ τύχης, non intellego equidem, ab sententia instituta plane alienum est Kockianum commentum ovδεν γάρ αλσχρόν έστιν αὐτοῖς ἀπὸ τύχης πράττουσι πάντα, tamquam hoc sit hominis impudentis, non vero inconsulti. impudentis est πάντα πράττειν ποιείν τολμάν, eiusdem autem est parum moveri si quod appetierit non assequatur. Aristoteles quidem rhet. 1384 b 31 contrarii ingenii homines pudore moveri ait, si ών δέονταί τινα χρείαν μη τεύξονται άδοξοι όντες. ita privatus homo, publice vero si quem quod effecturum se promiserat cum efficere non potuisset, hoc non pudeat sed pergat perniciosis vel temerariis consiliis rem publicam perdere: rectissime igitur dictum est οὐδὲν γὰρ αἰσχρόν ἐστιν αὐτὸν ἀποτυχεῖν.

verborum prodigus, sententiarum parcus est poeta, sed non ineptus. itaque non poterat dicere quod dicentem eum fecit Kockius τὸ δὲ πέρας, οὖ πόλιν ὁμοῖ φίλοις ὁ μαλακὸς (hoc Gesnerus recte) ἀνατρέπει, quid enim refert solusne an cum sodalibus rem publicam pessum det. taceo quod ὁμοῦ φίλοις abhorret ab cotidiano et humili poetae sermone, quodque quae secuntur apte cum hac sententia coniungi nequeunt. plana haec sunt 'non (nostram) solam rem publicam perdit ille, sed totum orbem terrarum. nam vide singulae urbes quid ab eius generis hominibus perpessae sint'. grammatica sententiae forma est eadem quae in Philemonis versibus (fr. 28 K) οὖχ εἶς ἡμέραν χειμάζομαι μίαν γάρ, εἶς τὸ ζῆν Hermes XXVIII.

δ' δλον, corruptum unum est φυλήν vocabulum: conieci οὐ πόλιν, δλην φύσιν δ' ὁ μαλακὸς ἀνατφέπει. igitur paullo maioribus verbis rei augendae causa usus poeta totius generis humani interitum cinaedorum opera parari dicit. quod ad probandum singillatim ἐπεὶ κατὰ μέφος, inquit, τὰς πόλεις, ὧ φίλε, θεῶ. pergi iam poterat sic 'vide quam male habitae sint cinaedorum culpa', sed nimis violentum est cum Hirschigio corrigere ὑπὸ Δαισποδιῶν ὧς εἰσιν ἀνατετφαμμέναι. sequitur praeterea alter imperativus σκόπει eique adnexa verba νεῶν δὲ κατάλογον δόξεις μ' ἐφεῖν, unde certo opinor apparet quantitatis notionem (πᾶσαι, πολλαί sim.) antecessisse. non dubito poeta quin scripserit ὑπὸ Δαισποδιῶν ὅσαι γὰφ ἀνατετφαμμέναι, σκόπει. verbum substantivum omissum uti etiam v. 4.

V. PHALAECI epigramma Anth. Pal. XIII 5 non recte videntur intellexisse qui viatoris cum quattuor athletis defunctis colloquium esse crediderunt. adscribam carmen quale edi solet:

```
νικῶ δίαυλον. — ἀλλ' ἐγὼ παλαίων. —
ἐγὼ δὲ πεντάεθλον. — ἀλλ' ἐγὼ πύξ. —
καὶ τίς τύ; — Τιμόδημος. — ἀλλ' ἐγὼ Κρής. —
ἔγὼ δὲ Κρηθεύς. — ἀλλ' ἐγὼ Διοκλῆς. —
5 καὶ τίς πατήρ τοι; — Κλεῖνος, ὥσπερ ἄμμιν. —
ἔμπη δὲ νικῆς; — † Ἰσθμονη. — τὺ δ' ἔμπη; —
Νέμειον ἀν λειμῶνα καὶ παρ' Ἡρφ.
```

viator si interrogaret, ab initio existimandum esset huius verba periisse, quibus illos ut loquerentur moveret; et auditis omnibus non abiturus erat priusquam valere eos iuberet vel propter virtutem collaudaret. itaque ipsi athletae inter se colloquuntur, alter alteri vicinus positus, non eodem in sepulcro, sed eodem in templo, opinor. sed quotnam fuerint quaeritur: quattuor homines credunt Timodemum Cretem Cretheum Dioclem, e quibus tamen Cretem pro certo dici potest nunquam hominis nomen fuisse, porro veri est dissimillimum quattuor hominum patres omnes eodem nomine Clino usos fuisse: si fratres fuerunt, quod desperantis erat effugium, cur nomina quaerunt? denique unus Isthmia dicitur vicisse, alter Nemea et Heraea, reliqui quid vicerint non audimus: estne hoc probabile et post quintum et post septimum versum quaedam periisse? immo extremi tres versus non possunt intellegi, nisi duos victores fuisse statuamus: χαὶ τίς πατής τοι; — Κλεῖνος. —

ῶσπερ') άμίν κτλ. duobus igitur hominibus etiam reliqua adaptanda sunt. poterat quidem alter sic loqui 'ego et cursu vici et pentathlo', alter sic 'ego vero luctatu et pugilatu', sed non video quid vetuerit poetam haec ita dividere, uti fecisse eum existimo: tamquam certantes etiamnunc verbum verbo rependunt, ut omnia sua deinceps neuter effundere possit. difficilius alterum distichon qui Timodemo se nomine uti ait, is aut Ionem aut Atticum hominem se profitetur. itaque poterat alter respondere 'ego vero Cretensis sum'. iam ille necesse erat ut patriae patriam opponeret, alter vero qui Cretensem se dixerat, ut nomen suum proferret Dioclem. at non est ethnicum vel politicum Kon Jevs: verum hoc, sed de poetae consilio quaeramus, saepius Alexandrinorum poetarum ars ea in re versabatur, ut titulum pedestrem sive sepulcro sive donario inscriptum versibus enarrarent eaque quae ex nominum brevitate colligi possent amplius persequerentur. sic natum videtur Callimachi epigramma XV W:

'Τιμονόη'. τίς δ' έσσί; μὰ δαίμονας, οὖ σ' ἂν ἐπέγνων, εἰ μὴ Τιμοθέου πατρὸς ἐπῆν ὄνομα στήλη καὶ Μήθυμνα τεὴ πόλις. ἦ μέγα φημὶ χῆρον ἀνιᾶσθαι σὸν πόσιν Εὐθυμένη.

titulus fuerat Τιμονόα Τιμοθέου Μηθυμναίου, γυνὰ δὲ Εὐθυμένεος, et hoc quidem modo verba disposita fuisse videntur, ut Τιμονόα nomen solum uno versu scriptum legeretur, reliqua infrasimili modo ad lapidis veritatem Paulum silentiarium poematium fecisse arbitror quod est Anth. P. VII 307:

οὖνομά μοι — τί δὲ τοῦτο; — πατρὶς δέ μοι — ἐς τί δὲ τοῦτο; — κλεινοῦ δ' εἰμὶ γένους — εἰ γὰρ ἀφαυροτάτου; — ζήσας δ' ἐνδόξως ἔλιπον βίον — εἰ γὰρ ἀδόξως; —

πεῖμαι δ' ἐνθάδε νῦν — τίς τίνι ταῦτα λέγεις; argumentum Paulo praebuit lapis fractus ad viam repertus, in quo carminis sepulcralis reliquiae quaedam supererant, οὔνομά μοι — πατρὶς δέ μοι — κλεινοῦ δ' εἰμὶ γένους — ζήσας δ' ἐνδόξως ἔλιπον βίον — κεῖμαι δ' ἐνθάδε νῦν, quibus homo insipidus ut versus expleret sua commenta subnexuit. sic Phalaecum puto in templo quodam athletarum duorum statuas vidisse iuxta positas, simplici utramque titulo inscriptas. horum cum nomen patriamque diversam, patris vero nomen idem esse cognovisset,

<sup>1)</sup> κλεινὸς ή οσπερ άμμιν cod.: Κλεῖνος nomen Heckerus agnovit, ώσπερ Salmasius correxit.

excitavit eum hoc ipsum, ut uno tamquam in conspectu duos illos homines collocaret et quae similia quaeve dissimilia de illis dici possent componeret. apertum autem est poetam quod alterum άλλ' έγω Κρής, alterum έγω δε Κρηθεύς facit dicentem, haec inter se similia nomina consulto elegisse. non fuit in titulo Acoκλης Kρης, sed fuit oppidi nomen additum, velut Γορτύνιος, quod omisit poeta ut suo consilio non aptum. non fuit  $K \rho \eta \vartheta \epsilon v'_S$ , sed mutavit poeta ut simile nomen evaderet. audacissima sane coniectura usus Smyrnaeum sive Cumaeum suspicor Timodemum dici. Cretheida Homeri matrem ei finxerunt qui Smyrnae sive Cumae eum natum voluerunt, quae cum nympha esset (KPHOHIC in nummiš Cumanis scriptum) sine dubio a loco nomen duxit eadem ratione ac Briseis et Chryseis, ab eodem scilicet loco qui Aeoli filio, Nelei patri Cretheo nomen dedit. doctus igitur poeta, qualem Phalaecum fuisse certum est, rei necessitate coactus poterat Cumaeum hominem Crethensem vocare. nec magni id facio quod aliud nullum huius nominis exemplum ad nostram pervenit memoriam, sed hoc si cui displicuerit, ei  $K \rho \eta \vartheta \varepsilon \dot{v} \varsigma$  vocabulum corruptum esse sumendum erit (nam patriae nomen omnino requiritur), sed aegre inveniet quod aptum sit. sed neque hac de re litigabo nec versum sextum quem emendare non queo tangam, poetae sententiam explicavisse contentus.

Eiusdem Phalaeci carmen in codice sequitur hoc:

τοῦτ' ἐγὼ τὸ περισσὸν εἰκόνισμα τοῦ κωμφδογέλωτος, εἰς θρίαμβον κισσσῷ καὶ στεφάνοισιν ἀμπυκασθὲν ἔστασ', ὄφρα Αύκωνι σᾶμ' ἐπείη. 5 ὅσσα γὰρ καθύπερθε λαμπρὸς ἀνήρ. μνᾶμα τοῦ χαρίεντος ἔν τε λέσχα ἔν τ' οἴνψ τόδε καί τι τοῖς ἔπειτα ἄγκειται παράδειγμα τᾶς ὀπωπᾶς.

necessarium ante omnia videtur cum Meinekio scribere v. 4 ξοτακα pro ἔστασα, quod ferri posset si eius qui posuit imaginem nomen additum esset. minus sane necessario, tamen vere fortasse v. 2 ἐκ θριάμβων conicias. sed graviora restant. versum quintum variis modis sanare studuerunt interpretes: certa ratione videor mihi emendasse ὄσσας γὰρ καθύπερθε λαμπρὸς ἁνήρ (ἀνήρ etiam Godofredus Hermann), quod non minus recte dicitur quam φήμης ὑποδεέστερος, sed quaesitius est et docto poeta magis dignum. verum nec haec verba satis apte prioribus se adiungunt — eximia enim Ly-

conis laus non potest causa esse cur sepulcrum ei ponatur — nec quae secuntur inde a versu sexto quod nullo vinculo cum eis quae antecedunt coniuncta sunt, doctam poetae artem agnosco. utrumque vitium ita tollendum puto ut verbis  $\delta \sigma \sigma \alpha c$   $\gamma \alpha \rho c$   $\alpha \sigma \delta \nu c$   $\delta c \rho c$   $\delta c \rho c$  parentheseos loco habitis haec fere fiat oratio continua:

ὄφρα Αύχωνος ἄλλ' ἔτ' εἴη (ὅσσας γὰρ καθύπερθε λαμπρὸς ἁνήρ) μνᾶμα, τοῦ χαρίεντος ἔν τε λέσχα ἔν τ' οἴνψ· τὸ δὲ καί τι τοῖς ἔπειτα ἄγκειται παράδειγμα τᾶς ὀπωπᾶς.

VI. CALLIMACHI epigramma quintum servatum ab Athenaeo VII p. 318 b c sero vidi leviculo mendo affectum esse, idque facili opera procurari posse. loquitur nautilus:

ἔστ' ἔπεσον παρὰ Θῖνας Ἰουλίδας, ὄφρα γένωμαι σοὶ τὸ περίσχεπτον παίγνιον, ᾿Αρσινόη, μηδέ μοι ἐν θαλάμησιν ἔθ' ὡς πάρος (εἰμὶ γὰρ ἄπνους) τίχτηται νοτερῖς ὥεον ἁλχυόνης.

dudum me vexaverat, quod elegantissimus poeta activa structura posthabita paullo durius dixisse videbatur neve iam ut antea ovum halcyonidis in me pareretur, sed scrupulos vicerat codicis fides. accedit vero aliud quod neglexeram. alcedo enim avis graeco nomine non άλχυόνη appellatur, sed άλχυών sive άχυονίς. scio sane in scholiis Iliadis I 562 haec legi Ζεὺς δὲ ἀγανακτήσας μετέβαλεν αὐτοὺς (Ceycem et Halcyonem) εἰς ὄρνεα — ἐκλήθη δ' ἡ μὲν άλκυόνη, δ δὲ κῆυξ et paullo post τῆς άλκυόνης τικτούσης et rursus καθ' ὃν καιρὸν ἡ άλκυόνη τίκτει, cum ipse Homerus dixerit 'Αλχυόνην καλέεσκον επώνυμον, ούνεκ' ἄρ' αὐτῆς μήτηρ άλχυόνος πολυπένθεος οίτον έγουσα χλαίε, sed recentiorum hominum hic usus est nec bonis poetis probatus. Apollonius Rhodius I 1095 scripsit τοίην γὰρ ἐγὼ νέον ὄσσαν ἄχουσα άλχυόνος άλίης, sed libri deteriores ut numeros scilicet sustentarent άλχυόνης restituebant. nec mirum est quod Statius eiusque aequales rhetores formam recentiorem, qua abstinuerunt Propertius et Ovidius, praeoptaverunt. Callimachus igitur avem aut άλκυόνα aut, quod hoc loco necessarium paene erat, άλκυονίδα appellare debebat. accedit denique quod νοτεράς satis otiosum avis epitheton multo rectius ad θαλάμας referri potest, ut apparet ex artis medicae defensione quae inter Hippocratea opera legitur (VI p. 18 L) 3αλάμας, ἃς καταγγέλλει ἰχώ $\varphi$ , ἃς ἐκ διοιγομένων αὐτῶν πολύς τε καὶ πολλὰ λυπήσας ἐξέρχεται. his ad nautili cavedines translatis scripsit Callimachus:

μηδέ μοι ἐν Φαλάμησιν ἔθ' ὡς πάρος (εἰμὶ γὰρ ἄπνους) τίχτηται νοτερῆσ' ὧεον άλκυονίς.

τίκτεσ $\mathfrak{P}$ αι autem pro τίκτειν recte dictum ad antiquiorum poetarum exemplum, velut Aeschyli Choeph. 121 καὶ γαῖαν αὐτί $_{l}$ ν,  $_{l}$ ν τὰ πάντα τίκτεται.

Callimachi laudatores plurimos, obtrectatores perpaucos novimus. eo magis dolendum est quod auctoris nomen non apposuit Aelianus (anim. VI 58), a quo doctas facetias, ut ipsi videbantur, de phoenice avi mutuatus est. haec enim contra Callimachum maxima ex parte dicta esse certum videtur. sic enim ille postquam laudavit avem quod non humana edoctus institutione, sed sapientissima magistra usus natura sui temporis bene memor esset: τὸν δὲ τῶν πενταχοσίων έτῶν χρόνον πληρούμενον ἴσασιν Αίγυπτίων ή τις η ούδείς, όλίγοι δε κομιδή και ούτοι των ίερεων. καὶ οὖτοι δ' οὖν (γοῦν codd. οὖτοι γοῦν Hercherus sententia male intellecta) πρὸς ἀλλήλους ὑπὲρ τούτων οὐ ὁροδίως συμβήναι έχουσιν, άλλ' οι μέν έρεσχελοῦσι σφᾶς αὐτοὺς έρίζοντες η ώς οὐ νῦν άλλ' ἐς θστερον θόε ὁ θείος ἔρνις ἀφίξεται, η ώς έχρην ηκειν. ο δ' άλλως έκείνων έριζόντων αποσημαίνεται δαιμονίως τὸν καιρὸν καὶ πάρεστιν. οῦ δέ, θύειν 1) ἀνάγχη αὐτοὺς χαὶ ὁμολογεῖν ὅτι τὸν μὲν ἥλιον ἐν ταῖς λέσχαις καταδύειν ἄγουσι σχολήν, οὐκ ἴσασι δὲ ὅσα  $\delta \varrho \nu \iota \vartheta \epsilon \varsigma$ , post haec iterum laudat naturalem avis sagacitatem et sollertiam, quae si cui admiratione digna non videatur, ne homines quidem quidquid invenerint laude dignum esse: ἐμοὶ μὲν οὐ δοκεῖ, ὦ Σισύφων καὶ Κερκώπων καὶ Τελχίνων ζηλωταὶ ἄνθρωποι. λέγω δὲ πρὸς τοὺς ἀκριβοῦντας ταῦτα, πρός γε μὴν τοὺς

<sup>1)</sup> notabilis hic verbi Θύσιν usus; aperte enim cedendi vim habet vel morigerandi. eo magis hoc memorandum putavi, non quod a lexicographis neglectum videtur, sed quod idem verbum simili modo per sermonem vulgarem a primaria vi sliquantum deflexum nuper egregie demonstravit Buechelerus (mus. Rhen. 1892 p. 633). nam apud Herondam (II 72. VI 10) etsi non idem plane significat (ὧ Γῆρας, σοι Θυέτω), tamen eadem est significationis tamquam radix. Θύσιν enim is dicitur, qui non sibi sed alteri alicui potentiori deberi aliquid confitetur eoque sive sponte sive invitus illi sacrificat. comparari potest Italorum verbum piegarsi.

άτελέστους τοῖς προειρημένοις κακοῖς οὐ λέγω. vitia dicit τὸ τὸν ηλιον εν λέσχαις καταδύειν et τὸ οὐδ' εἰδέναι ὅσα ὄρνιθες. aperte his notatur Callimachus, cuius nobile est in Heraclitum amicum mortuum epigramma ξμνήσθην δ' δσσάκις άμφότεροι ήλιον εν λέσχη κατεδύσαμεν, non minus autem nobilis Apollonii in Callimachum versus ακλειής όδε μάντις ος οὐδ' όσα παϊδες ἴσασιν οἶδε νόψ φράσσασθαι (III 932). hunc versum leviter immutatum legimus apud Aelianum ita ut plane intellegamus Callimacheos de avibus libros, inprimis eius de phoenice disputationem impugnari. hos autem libros cum nemo sit qui ipsum Aelianum legisse credat, necesse est ut totum fere Aeliani locum ad antiquiorem auctorem referamus. cuius etsi nomen equidem ignoro, de aetate tamen coniecturam facere licebit Tacito duce, qui (ann. VI 28) Paullo Fabio L. Vitellio coss. (a. p. Chr. 34) post longum saeculorum ambitum avem phoenicem narrat in Aegyptum venisse et materiam praebuisse doctissimis indigenarum et Graecorum multa super eo miraculo disserendi, idemque de annorum numero maxime inter doctos litigatum esse testatur.

VII. Callimachi versus (h. Del. 79)

η δ' υποδινηθείσα χορου ἀπεπαύσατο νύμφη αὐτόχθων Μελίη καὶ υπόχλοον ἔσχε παρειήν, ήλικος ἀσθμαίνουσα περὶ δρυός, ὡς ἴδε χαίτην σειομένην Έλικῶνος. ἐμαὶ θεαί, εἴπατε, Μοῦσαι, ἡ ὁ ἐτεὸν ἐγένοντο τότε δρύες ἡνίκα νύμφαι; νύμφαι μὲν χαίρουσιν ὅτε δρύας ὅμβρος ἀέξει, νύμφαι δ' αὐ κλαίουσιν ὅτε δρυσὶν οὐκέτι φύλλα,

hos igitur Callimachi versus qui meminerit, non poterit de Statti versibus Silv. I 3, 59 dubitare nec patietur doctam poetae sententiam inscitis coniecturis depravari. arborem commemorat magnam et vetustam ab Manlio Vopisco licet incommodo loco positam tamen non caesam sed diligenter servatam:

quid te (mirer), quae mediis servata penatibus arbor tecta per et postes liquidas emergis in auras, quo non sub domino saevas passura bipennes: set nunc ignaro forsan vel lubrica Nais vel non abruptos tibi demet Hamadryas annos.

i. e. 'Vopiscus quoniam arbori pepercit, sperari potest (forsan) fore ut nunquam illa vi cadat, sed vitam a natura datam (annos non abruptos) expleat.' ordo autem verborum hic est 'annos non

abruptos demet tibi vel Nais vel Hamadryas', sive Nais lubrica radices adluens arborem subruet sive Hamadryas coaeva incola vitam ei demet. nam si arboris vita cum vita Hamadryadis coniuncta est, Hamadryas dici potest arbori vitam demere, una scilicet cum Hamadryade moriturae. unus restat dativus leviter corruptus ignaro. vocabulum ipsum aptissimum est, ut significetur longaeva vita incertusque vitae finis. scribendum est ignaros—annos, neque opus est exemplis docere quam saepe poetae latini ignarum dixerint quod ignotum esse volebant. permultas puto Statii Silvarum difficultates, carminum generis doctissimi nec iniucundi, interpretando magis quam emendando expediri posse. sed de hac re alio tempore diligentius dicendum erit.

VIII. Ad Herondae sive mavis Heroidae versus (II 60)
ἐγὼ δ΄ ὅχως ἄν μὴ μαχρηγορέων ὑμέας,
ὧνδρες δικασταί, τῇ παροιμίῃ τρύχω,
πέπονθα πρὸς Θάλητος ὅσσα κἦμπίσση
μῦς πὺξ ἐπλήγην, ἡ θύρη κατήρακται
τῆς οἰκίης μευ, τῆς τελέω τρίτην μισθόν,
τὰ ὑπέρθυρ' ὀπτά

adnotavit Buechelerus 'notum et apertum proverbium (Zenobius V 46)'; apertum sane si Aeschinis Theocritei verba memineris μῦς, φαντί, Θυώνιχε, γεύμεθα πίσσας. sed satis mira est apud Zenobium explicatio αθτη ή παροιμία εἴρηται ἐπὶ τῶν νενικηκότων τοὺς άνταγωνιστάς διὰ πολλοῦ πόνου. Μῦς γὰρ Τα*φαντίνος πύχτης ἐν Πίση ἀγωνιζόμενος καὶ πολλοὺς ἔχων* άντιμάχους, πολλάς πληγάς λαβών μόλις ενίκησεν, quae quomodo quis comminisci potuerit vix intelleges nisi adhibita proverbiorum popularium sylloga (paroem. II 11), ubi haec: Μῦς ὄνομα Ταραντίνου πύχτου, δς κατά την ένδεκάτην έπὶ τοις έκατον 'Ολυμπίασιν ενίχησε πολλάς πληγάς λαβών άπο των άνταγωνιστών. καί τις διηγούμενος περί αὐτοῦ έλεγεν 'ὅσα ἔπαθεν  $\dot{b}$   $M\ddot{v}_S$  ἐν τ $\ddot{\eta}$   $\Pi l\sigma\sigma\eta$ '.  $\ddot{o}$ ι δέ φασιν ὅτι μ $\ddot{v}_S$  τ $\dot{o}$  ζ $\dot{\psi}$ ον χτ $\dot{h}$ . similia Photius s. v. apertum opinor est anonymo qui memoratur auctori suum iam nomen reddi posse: Herondae verba sunt et ex solis Herondae verbis male intellectis perversa proverbii explicatio nata est. mirabantur enim veteres grammatici, quo iure Battarus leno cum musculo cuppede se compararet: neque enim pugnis mus percutitur neque multa mala perpetitur sed illud unum quod in pice haeret. non igitur ceperunt lepidum poetae artificium, qui cum hominis rustici et insulsi imaginem ad causidicorum similitudinem affabre exprimeret, inter alia perversae doctrinae specimina proverbio eum utentem fecit plane non apto. eiusdem ridiculae inscitiae exempla alia plura carmen habet — velut non  $\mu \tilde{v} s$  er  $\pi t \sigma \sigma \eta$  sed  $\mu \alpha x \rho \eta \gamma o \rho o \tilde{v} \tau \tau \sigma \tau \rho i \chi \epsilon \iota v$  illi proverbium est¹) — quae scire velim quomodo veteres interpretes expedierint.

IX. RHIANUS Cretensis si unquam diutius Alexandriae commoratus est, certe neque illis viris doctis qui regiam Ptolemaei munificentiam aulicis blanditiis rependebant magno opere acceptus fuit neque ipse illorum mentem voluntatemque valde comprobavit. arguit hoc carmen illud elegantissimum ab Stobaeo (flor. 4, 34) servatum, quod non aulicis solum sed regi ipsi offensioni esse debebat. digni sunt versus quos brevi cum adnotatione hoc loco perscribam:

ή ἄρα δὴ μάλα πάντες ἁμαρτίνοοι πελόμεσθα άνθρωποι, φέρομεν δὲ θεῶν ἑτερόρροπα δῶρα άφραδει κραδίη: βιότοιο μεν ός κ' επιδευής στρωφαται, μακάρεσσιν έπὶ ψόγον αἰνὸν ἰάπτει 5 άχνύμενος, σφετέρην δ' άρετην και θυμόν άτίζει, ούδε τι θαρσαλέος νοέειν έπος ούδε τι ξέξαι, έρριγώς όθι τ' ἄνδρες έχεκτέανοι παρέωσιν, καί οί θυμὸν ἔδουσι κατηφείη καὶ ὀιζύς. δς δέ κεν εὐοχθῆσι, θεὸς δ' ἐπὶ ὅλβον ὁπάζη 10 καὶ πολυκοιρανίην, ἐπιλήθεται ούνεκα γαζαν ποσσίν ἐπιστείβει, θνητοί δέ οί είσὶ τοκῆες, άλλ' ὑπεροπλίη καὶ ἁμαρτωλῆσι νόοιο ἶσα Διὶ βρομέει, χεφαλὴν δ' ὑπὲρ αὐχένας ἴσχει, καίπες εων όλίγος, μνᾶται δ' εὔπηχυν Αθήνην, 15 η έ τιν' ἀτραπιτον τεκμαίρεται Οὔλυμπόνδε, ως κε μετ' άθανάτοισιν άρίθμιος είλαπινάζη. ή δ' "Ατη άπαλοϊσι μετατρωχώσα πόδεσσι άχρησ' έν χεφαλησιν άνώιστος και άφαντος,

<sup>1)</sup> scripta haec erant diu ante editum Crusii de Heronda commentarium. non persuasit mihi vir doctissimus suam totius huius loci interpretationem, neque credo Battarum hoc. dicere voluisse 'ne vobis proverbiis meis molestus sim.' neque enim cum in eis quae proxime antecedunt proverbio orator nullo usus sit, aptum hoc dicendi genus videtur, neque si esset, graeca verba hoc possunt significare; dicendum erat (ταῖε) παροιμίαιε vel quod magis probaverim (τὰε) παροιμίας accusativo a μαχρηγοφέων suspenso.

άλλότε μὲν γραίησι νεωτέρη, άλλότε δ' αὖτε 20 δπλοτέρησιν γρηὺς ἐφίσταται ἀμπλακίησιν, Ζηνὶ Θεῶν κρείοντι Δίκη τ' ἐπὶ ἦρα φέρουσα.

oratio fusa et dulci quadam ubertate insignis apparet quam similis sit Homericae vel Hesiodeae, quam dissimilis Callimacheae vel Theocriteae. vocabula ex antiquis carminibus epicis desumpta satis multa sunt, sed mutato interdum vel significatu vel usu, novum ἐχεκτέανος adiectivum a Nonno repetitum. pulcre v. 2 deorum dona ξτερόρροπα dicuntur, unde nescio an non solum Nonnus emendandus sit 2, 669 εἰ δὲ τύχης ἐθέλεις έτερόρροπα χύματα φεύγειν, sed etiam Agathias Anth. P. IX 768 τύχης δ' έτερόρροπος δρμή. utroque enim loco cum έτερότροπα vel έτερότροπος traditum sit, tamen requiritur ambiguitatis sensus, non diversitatis. obversabatur fortasse Rhiano Aeschyli locus (Suppl. 403) τάδ' επισχοπεί Ζεύς ετερορρεπής, νέμων είκότως άδικα μεν κακοίς, δσια δ' εννόμοις. hanc autem significationem vocabulum έτερότροπος quamquam potuit habere (έτερα έτέρα τρεπόμενα Arist. Nub. 812), tamen non magis habuisse videtur quam ἀλλότροπος vel άλλοιότροπος, utrumque vero significare potuit έτερόρροπος, et id quod modo huc modo illuc vergit et id quod in contrarium vertitur, velut apud Hippocratem de offic. med. 23 τὰ ἐτερόρροπα 8θεν μεν εξέστη ξυνδιδόντα, όπη δε ... ξυντείνοντα, ώς ες τάναντία φέπη. — v. 6 pauper homo dicitur οὖ τι θαρσαλέος νοέειν ἔπος οὐδέ τι δέξαι, ubi poeta a solita dicendi ratione ἔπος οὐδέ τι ἔργον (cf. titulus Eleus IGA 110 αἴτε Fέπος αἴτε Fάργον, Herod. III 135 ταῦτα εἶπε καὶ ἅμα ἔπος τε καὶ ἔργον ἐποίει) consulto declinavit, sed non intellegitur cur cum aoristi infinitivo δέξαι pessime conjunxerit praesentis infinitivum νοέειν, cuius etiam forma propter non contractas post antecedentem vocalem syllabas extremas suspecta est. non dubito quin corrigendum sit νῶσαι ἔπος. — v. 13 vidit Meinekius corrupta esse verba κεφαλήν δ' ὑπὲρ αὐχένας ἴσχει et certa sibi videtur coniectura restituisse ὑπέραυχον ἀνίσχει. praeserrem ego ὑπέραυχος, nisi de ipso vocabulo dubitarem, quod medium positum inter verba ίσα Διὶ βρομέει et μνᾶται δ' εὖπηχυν 'Αθήνην nimis mihi debile videtur. erecto enim capite incedere superbientis quidem hominis est sed non sceleste superbientis, qualis hic Cotys rex conicio igitur poetam scripsisse κεφαλήν δ' ὑπὲρ describitur. ἀστέρας ἴσχει, quamquum nihil nunc habeo quod comparem praeter versiculum in Menandri et Philistionis Comparatione Parisina (ed. Studemund p. 36) καν μέχρι νεφέων την όφρυν ανασπάσης, quem tamen melioris poetae ac felicioris saeculi esse et nos sentimus et Pollux testatur (2, 49); dissimilia enim sunt ψαύειν τοῦ οὐρανοῦ, αράσσειν τον οὐρανόν, vel Horatianum illud sublimi feriam sidera vertice. Cotyn autem Thraciae regem notari recte sine dubio Henricus Stephanus intellexit (Theopompo auctore apud Athen. XII 531 f), nec video cur Meinekius (Stob. praef. 1 p. xIII) de Oto cogitare maluerit, quem notum est non Minervae sed Dianae nuptias petiisse, certam quandam rem poetam notare voluisse vel inde elucet quod Minervam ille petiisse dicitur, non Venerem dearum pulcherrimam, quae e Phaetontis fabula in proverbium pervenisse videtur, ut apud Alcmanem (Blass Hermae XIII 27) μή τις ἀνθρώπων ες ώρανον ποτήσθω μηδε πειρήτω γαμείν ταν Αφροδίταν. hoc si verum est, non aliter de eo iudicandum est, qui ad caelestium convivia viam quaesivisse dicitur: ubi quod scripsit Rhianus άτραπιτὸν τεκμαίρεται Οὔλυμπόνδε acerba cum similitudine expressum est ex Ulixis verbis (x 564) ἄλλην δ' ήμιν ὁδὸν τεχμήρατο Κίρκη είς 'Αίδαο δόμους καὶ ἐπαινῆς Περσεφονείης. incertum sane Alexandrum poeta perstringere voluerit an Ptolemaeum, sed apertum est illius saeculi homines irrideri qui prompto animo reges defunctos non ad inferos sed ad superos evehi fingerent. cui impietati divinam poenam paratam esse minatur poeta extremis eclogae versibus, mirifica cum arte Homeri loco nobilissimo usus T 91:

πρέσβα Διὸς θυγάτης "Ατη, η πάντας άσται οὐλομένη. τῆς μέν θ' ἀπαλοὶ πόδες οὐ γὰς ἐπ' οὕδει πίλναται, ἀλλ' ἄρα η γε κατ' ἀνδρῶν κράατα βαίνει. sed non solum imitatur, verum etiam interpretatur Homerum. dubitabant enim veteres, cur Atae pedes molles (ἀπαλοί) dicerentur: λανθάνει γὰς ἐπιφοιτῶσα. η ὅτι αὶ πρῶται τῆς "Ατης ἀρχαὶ ἀπαλαί. Rhianus quid intellegi vellet ipse significavit η δ' "Ατη ἀπαλοίσι μετατροχόωσα (sic enim scribendum) πόδεσσιν ἄκρησ' ἐν κεφαλησιν ἀν ώι στος καὶ ἄ φαντος, i. e. λανθάνουσα, neque mihi a vero aberrasse videtur. praeterea autem, nisi fallit opinio, ante Bentleium etiam Rhiano intellegimus suspecta fuisse verba ἀλλ' ἄρα η γε: coniecisse videtur ἀλλ' ἄκρ' η γε κατ' ἀνδρῶν κράατα βαίνει, quod si non verum est, tamen eis quae alii temptaverunt longe praestare existimo.

X. MICYTHI Rhegini titulos Olympiae inventos non uno nomine memorabiles restituere studuit Roehlius IGA 532. 533, graeco sermone usus eo qui partim ab antiquorum temporum usu alienus esse 1), partim ne recentissimorum quidem Graecorum aetati tribui posse videatur. incredibile est Micythum scripsisse ὑπὲο υίοῦ φθισιώντος vocabulo adhibito non ante quartum saeculo, ut videtur, efficto, cum praesertim Pausanias (V 26) ad tituli sine dubio fidem narraverit Micythum votum solvisse έπλ σωτηρία παιδός νοσήσαντος νόσον φθινάδα, quae sane vetusta est dicendi ratio neque illata a Pausania. incredibile est hominem, qui patriam habuit την ἐπὶ τῷ πορθμῷ Μεσσήνην²), graece dici posse ἀπὸ πορθμού Μεσσήνιον, incredibile illud quoque, Micytho ές την **ἰητρικὴν τέχνην ἀναλ**ιύματα χρόνου καὶ πόνου καὶ χρημάτων yevέσθαι, nisi forte in filii aegrotantis gratiam patrem ipsum se in medicorum disciplinam tradidisse credideris. dedicavit autem homo ditissimus duos simulacrorum tamquam ordines, maiorum alterum, alterum minorum (Paus. V 26, 6. 7). maiora fuerunt Amphitritae Neptuni Vestae simulacra ab Glauco Argivo facta, minora reliqua numero duodecim Dionysii Argivi opera. supersunt utriusque baseos fragmenta, eodem utriusque titulo inscriptae. altera (532) - de hac enim certius iudicari potest - composita erat e pluribus eiusdem longitudinis (m. 0,98) lapidibus marmoreis, ita ut longiores tituli versus, sicubi opus esset, totam hanc iunctorum lapidum continuitatem percurrere possent. habemus unum eumque integrum lapidem quattuor versibus inscriptum, e quibus tertius a sinistra ad dextram lapidis oram pertinens undetriginta habet litteras. itaque cum a sinistra aut duo aut unus certe lapis continuatus fuerit, aut undetricenis aut duodesexagenis litteris ad singulos redintegrandos versus opus est. iam vero e primis duobus versibus brevioribus haec supersunt

<sup>1)</sup> similiter Roehlius peccavit in titulo dedicatorio satis antiquo (143), ubi cum ego olim proposuissem δράοντι σέβας, ipse σεβάσμιον supplere maluit vocabulum litteris antechristianis plane ignotum.

<sup>2)</sup> Pausaniae verba si ex ipso titulo petita essent, non poterat hoc aliter dictum esse nisi sic Μίκυθος — Μεσσήνιος τῶν ἐπὶ τῷ πορθμῷ, quod cum in lapide scriptum non fuerit, sequitur Pausaniam pro sua doctrina ut Peloponnesi urbem ab Sicula urbe distingueret ipsum illa addidisse, cf. c. 25, 2 Μεσσηνίους τοὺς ἐπὶ τῷ πορθμῷ.

quibus ipsa dedicatio nihil ut addi posset absoluta erat. quid supplendum sit docet Pausanias: τὰ δ' ἐπὶ τοῖς ἀναθήμασιν ἐπιγράμματα καὶ πατέρα Μικύθω Χοῖρον καὶ Ἑλληνίδας αὐτῷ πόλεις Ῥήγιόν τε πατρίδα καὶ τὴν ἐπὶ τῷ πορθμῷ Μεσσήνην δίδωσιν. οἰκεῖν δὲ τὰ μὲν ἐπιγράμματα ἐν Τεγέα φησὶν αὐτόν κτλ. itaque haec fere fuerunt

Μίκυθος ho Χοίρο Ρηγῖνος καὶ Μεσσή νιος, Γοικέων ἐν Τεγέηι τάγάλματα τάδε θεοῖς ἀνέθηκε πᾶσι]ν καὶ θεαῖς πάσαις. non video quid praeterea addere potuerit Micythus, nec casu fieri puto ut haec supplementa ipsum undetricenarum litterarum numerum accurate expleant. probabile igitur, ne dicam certum est non ampliores fuisse duos qui secuntur versus, quos sane cum de sententia non satis constet precarium est reficere. tradita haec sunt

negat Roehlius legi posse θσσα Foi, duplici ni fallor causa permotus: neque enim δσσα forma Chalcidensium convenit dialecto neque credi potest totam rem familiarem Micythum exhausisse. tamen quod Roehlius legi voluit quodque unum praeterea legi potest  $\dot{\omega}_{\mathcal{G}} \sigma \alpha_{\mathcal{F}} \delta \tilde{\iota}$ , neque ipsum verbum  $\sigma \alpha_{\mathcal{F}} \delta \omega$  probabile est, quod cum in prosa oratione nullum eius vestigium superet intermortuum tunc temporis videtur fuisse, nec optativus modus placet nec praesens tempus ullo modo ferri potest. itaque vide ne scripserit Micythus potius Eleo quam Micytho Chalcidensi tribuenda sit. quod si verum est, simul apparet versu quarto non  $\eta \dot{v} \xi \dot{\alpha} \mu \eta \nu$  legi posse, sed  $\varepsilon \dot{v} \xi \dot{\alpha}$ μεν[ος], quamquam cur lapidarius plenum in hoc versu vocabulum perscribere sive noluerit sive non potuerit, certe non perscripserit, non assequor. requiritur participium etiam ipsa re et constanti dicendi usu; non enim dicere solent ἀνέθηκεν ἃ ηὔξατο vel ἔπειτα ηΰξατο ἀναθήσειν, sed εὐξάμενος ἀνέθηκεν. igitur Pausania duce (τὰ δὲ ἀναθήματα ἀνέθηκεν εἰς Ὀλυμπίαν εὐχήν τινα έκτελων έπι σωτηρία παιδός νοσήσαντος νόσον φθινάδα) talia fere scripta fuisse crediderim:

3 παιδός δὲ νόσον φθινάδα νοσέοντος x]αὶ χρημάτων δσσα σοι πλείστα ἐγέν[ετο δυνατόν

λητροίς δαπανηθέντων, ες Όλυμπίην] ελθών έπειτα εύξάμενος, ως τοι ὁ παίς εσώθη, ἀνέθηκεν.]

alia si quis supplere praeoptaverit, non obstabo, velut versus tertius cum paucis litteris haud dubie alterius lapidis fines transgressus sit, fieri potest ut multo longior fuerit. de his igitur non litigabo. non tam quid Micythus scripserit scire refert quam illud quod haec omnia prosa oratione usus scripsit memorabile est. poterat Micythus, sicuti fecit Praxiteles (IGA 95), de se suaque dedicatione carmen facere Praxitele fortasse non invenustius, sed maluit ita res suas narrare uti patria usus disciplina ante Empedoclem et Gorgiam narrare didicerat. Chalcidicae igitur scribendi artis habemus monumentum in paucis insigne, ideoque mihi operae pretium esse videbatur monere ne quis Micythum scripsisse crederet quae vix mediocri alterius post Christum saeculi sophista digna essent.

XI. Florilegii antiquissimi frustulum pretiosissimum servavit scheda papyracea ab Mahaffio edita (On the Flinders Petrie Papyri in actis acad. reg. Hibern. VIII tab. 3):

Έπιχάρμου

μηδέν γὰρ εί] τις δυστυχῶν βίον τ' ἔχων μηδέν καλόν] τε κάγαθόν ψυχᾶι διδῶι, ἔγω μέν αὐτὸν οὔ] τι φασῶ μακάριον, φύλακα δὲ μ]ᾶλλον χρημάτων καλῶν [κακόν.

Εὐριπίδου (fr. 198)

εί δ' εὐτυχῶν] τις καὶ βίον κεκτημένος μηδὲν δόμοι]σι τῶν καλῶν θηράσεται, ἐγὼ μὲν αὐτ]ὸν οὕπ[οτ'] ὅλβιο[ν καλῶ, [φύλακα δὲ μᾶλλον χρημάτων εὐδαίμονα].

haec opinor non propterea inter se olim composita sunt, ut de eadem re non modo sensisse sed etiam dixisse similiter Epicharmum et Euripidem appareret, sed ut alter alterius versus subfuratus esse argueretur. sed quis est qui Epicharmi artem vel leporem agnoscere audeat, quis qui talia Euripidem Epicharmo surripuisse credat? nam etsi melius fortasse haec restitui possint, tamen quae supplevi non nimis a vero recedere in propatulo est. quis haec composuerit dubium non erit si quis alia similia comparaverit. Philo

enim Iudaeus Quaestionum in Genesin IV 203 haec habet: porro optime dixit Epicharmus 'quicunque, ait, minus delinquit, optimus est vir: nemo est enim innocens, nemo reprehensionis expers'. et Buripides (fr. 954) 'qui incontinentes sunt et redundat in eis malum inimicitiae et iniustitiae, mali sunt: in quibus autem opposita praevalent, virtute praediti; in aliis vero ita quasi aequalis sit commixtio, ita ut nulli sint qui omnia mala habeant sine ullo bono'. dolendum sane quod graeca non supersunt, ut de similitudine utriusque poetae certius iudicari possit. sed gravissimum accedit tertium exemplum apud Clementem Alexandrinum strom. VI 2, 8 (III 128 Di), quo quidem loco τὸ εὐεπίφορον εἰς κλοπὴν τῶν Έλλήνων liquidissime demonstratur: Ἐπιχάρμου τε εἰπόντος 'ω θύγατες αίαι τύχας συνοικίζων με ώ σέσσα πολαπερα' καί έπάγοντος 'δ μέν γὰρ ἄλλην δῆτα λαμβάνει νεανίδα, ἄλλον δ' άλλη μαστεύει τινα' Εὐριπίδης γράφει (fr. 24. 914) 'κακὸν γυναϊκα πρός νέαν ζευξαι νέον. δ μέν γάρ άλλης λέκτρον ίμεί οει λαβεῖν, η δ' ἐνδεης τοῦδ' οὖσα βουλεύει κακά'. insipide quidem Euripidei versus plane inter se diversi in unum coniuncti sunt, sed corrigere nefas est. corrigendi sunt Epicharmi versus ita ut sententia ad Euripidis similitudinem restituta intellegi possit, velut:

 $\ddot{\delta}$  μὲν γὰ $\varrho$  ἄλλην [ $\delta$ ῆτα] λαμβάνει νεανίδα,  $\ddot{a}$  δ' ἄλλον ἄλλη  $\langle \delta$ ῆτα $\rangle$  μαστεύει τινα,

non quod haee Epicharmum scripsisse cuiquam persuadere velim, sed ut condigna esse demonstrem prioribus, quae quamvis corrupta tamen certa ratione emendari possunt. scilicet dialecto aeolica et numeris paullo liberioribus usus scripsit poeta Siculus:

ὦ θύγατερ αλαῖ τύχας, ξυνοιχεῖς ὧν νέφ γ' ἔσσα παλαιτέρα.

at haec concedes non Epicharmi esse sed e Sapphonis carmine (fr. 75) impudenter efficta:

οὐ γὰρ τλάσομ' ἐγὼ ξυνοικῆν νέιψ γ' ἔσσα γεραιτέρα.

iam vero quod de hoc, idem de reliquis duobus Epicharmi fragmentis necessario iudicandum est. ficticia sunt omnia, si minus unius hominis, at unius saeculi fraudes. auctores si aestimas Philonem et Clementem, ecquid dubitabis eorum hominum Alexan-

# 64 G. KAIBEL, SENTENTIARUM LIBER SEXTUS

drinorum ingenium agnoscere, qui ut Iudaicarum litterarum antiquitatem demonstrarent Platonem Mosaicos libros graece, si dis placet, versos fraudulenter compilasse docebant, qui Graecos quidquid bene et sapienter dixissent alterum ab altero pro innata nequitia furatos esse clamabant. luculentum sane illi suarum ineptiarum habebant instrumentum litteratum, cuius unum nunc frustulum e tenebris ad lucem rediit anthologium Aegyptium Aristobulo Iudaeo fere aequale.

Argentorati.

G. KAIBEL.

# EIN BRUCHSTÜCK DES ALEXINOS.

Die vor kurzem erschienene Ausgabe der rhetorischen Schriften Philodems von Siegfr. Sudhaus (Teubn. 1892) bezeichnet unleugbar einen erheblichen Fortschritt für die wissenschaftliche Ausbeutung der Herculanensischen Rollen. Wo wie hier auf Schritt und Tritt gehäuste Schwierigkeiten den Vormarsch hemmen, da ist es ein Beweis von dankenswerthem Muthe, wenn sich ein einzelner Gelehrter entschliesst, einen so gewaltigen Brocken in eigner Bearbeitung vorzulegen. Denn wenn auch, wie Sudhaus selbst anerkennt, nur die vereinte Thätigkeit vieler Kritiker in solchen trostlos zerrütteten Stücken bis an die Grenze des erreichbaren Ursprünglichen vorzudringen vermag, so werden doch nur durch solchen Muth des Einzelnen erhebliche Fortschritte erreicht. Dass für den Text der rhetorischen Schriften Philodems noch viel zu thun übrig bleibt, davon kann sich jeder Einsichtige schon bei flüchtigem Durchblättern des stattlichen Bandes überzeugen. Ueberall stösst man in dem ergänzten Text auf sprachliche wie sachliche Unmöglichkeiten und wo einmal einige Columnen in guter Erhaltung vorliegen, überzeugt man sich, dass die ξομηνευτική δύναμις des Philodem doch nicht so unter aller Kritik war, wie es in Abschnitten scheinen könnte, die ihre Gestalt wesentlich moderner Ergänzung verdanken. Ich möchte hier zunächst einen Abschnitt, der sachlich besonderes Interesse bietet, einer erneuten Prüfung unterziehen.

Im 2. Buch  $\pi \epsilon \varrho i$   $\delta \eta \tau o \varrho i \kappa \tilde{\eta} \varsigma$  col. XLIII 26 (p. 77 Sudh.) geht Philodem zu dem Nachweis über, dass die drei grüssten Autoritäten der Schule, die καθηγεμόνες Epikuros, Hermarchos und Metrodoros sich im Sinne der von ihm versochtenen Ansicht ausgesprochen haben: dass nämlich die sophistische Rhetorik, soweit sie es mit der schriftstellerischen Darstellung und den epideiktischen Vorträgen zu thun hat, eine τέχνη sei, dagegen die Ausbildung für die politische und die gerichtliche Beredsamkeit eine im strengen Sinne technische nicht sein könne. Es wird ihm Hermes XXVIII.

nicht ganz leicht, die Uebereinstimmung der Schulstifter mit seiner These zu erweisen, da dieselben das Problem in dieser Form nicht behandelt hatten. Indem er aus gelegentlichen Aeusserungen derselben die fragliche Ansicht zu erschliessen sucht, kann er sich bereits auf den Vorgang seines Lehrers Zenon stützen, der einige Stellen aus den Schriften der καθηγεμόνες für denselben Zweck herangezogen hatte. Es wird zuerst (col. XLIV 2-19) von Epikur selbst gehandelt. Mit Z. 19 geht Philodem auf Hermarchos über. Aus einem Briefe, den Hermarchos unter dem Archon Menekles (282/81 v. Chr.) an Theopheides geschrieben hatte, führt er eine längere Stelle an, die über mehrere Columnen sich erstreckt und erst col. XLIX 19 bei den Worten τὰ πράγματά [φησ]ιν ihren Abschluss findet. Dass nämlich Sudhaus irrt, wenn er das Ende des Citats in Z. 13 verlegt, lehrt der Zusammenhang und die Worte: παρεθέμεθα δὲ καὶ τὰς ἐπὶ πᾶσι λέξεις etc., welche sich unmittelbar an das Citat anschliessen müssen. Diese lange Auseinandersetzung des Hermarchos, deren Erhaltungszustand leider viel zu wünschen übrig lässt, knüpst polemisch an die Aeusserungen eines Gegners an, welche gleich zu Anfang nicht wörtlich, sondern in summarischem Auszug von Philodem mitgetheilt werden (col. XLIV 23 — col. XLV 24). Wer ist dieser Gegner? Auf dem Papyrus ist der Name an beiden Stellen verstümmelt, sowohl am Anfang wie am Schluss des erwähnten Berichtes: col. XLIV 23 N: αλεξ.. | O: ααεξ.o col. XLV 25 O: τουαλ. τινογ | N: τακαλ.. τιν. Der Herausgeber hat an beiden Stellen 'Aλέξιδος eingesetzt, wohl nach dem Vorgange von Gomperz, dessen Behandlung dieser Stelle in der Ztschr. f. österr. Gymn. 1865 p. 825 ff. mir leider im Augenblick unzugänglich ist. Dies ist eine unnöthige Abweichung von der Ueberlieferung, die an der zweiten Stelle mit Nothwendigkeit auf  ${}^{2}A\lambda arepsilon \xi l 
u o v$  führt. Denn u, nicht  $\delta$  folgt in O wie in N auf das t. Diese Lesung wird auch durch sachliche Erwägungen bestätigt. Denn einen Prosaschriftsteller Alexis, dem wir die Auseinandersetzung über die verschiedenen Arten der Rhetorik zutrauen könnten, kennen wir nicht, oder doch nur aus dem Citat des Athenaeus X 418 e "Αλεξις έν τῷ περὶ αὐταρχείας, wo schon Meineke 'Αλεξίνος zu schreiben vorschlug. Jeder Zweisel, dass wir es an unserer Stelle nicht mit einem sonst ganz unbekannten Alexis, sondern mit dem wohlbekannten Eristiker Alexinos zu thun haben, muss schwinden, wenn wir den Schluss des Hermarchcitates

col. XLIX 9 ff. ins Auge fassen. Es ist nämlich Z. 11 für das von Sudhaus sinnwidrig ergänzte ά[παιδεύ]τω vielmehr κ[αὶ αὐ]τῷ einzusetzen; so erst wird das Compositum συναρέσκειν verständlich und das  $\gamma o \tilde{v} v$  in Z. 13. Hermarchos will dem Alexinos einen Widerspruch nachweisen. Mit youv wird der Beleg aus den eignen Schriften des Alexinos eingeführt. Hierin liegt auch der Beweis für die oben gegen Sudhaus behauptete Abgrenzung des Hermarchcitates. Es ist unmöglich, den mit your eingeführten Begründungssatz von dem Voraufgehenden loszureissen. Ist also, wie sich ergiebt, in dem Satze Z. 13-19 der von Hermarchos bekämpste Gegner Subject, so war dieser ein Philosoph, der sich mit dem Megariker Eubulides auseinandersetzte. (Die Ergänzung des Namens scheint sicher: .. βουλιδι hat der Papyrus.) Das passt ja ganz vortrefslich für den Megariker Alexinos. Niemand wird hiergegen einwenden, dass es dem Megariker nicht zieme, den Megariker zu bekämpfen, zumal es sich offenbar um eine gelegentliche Correctur in einem Nebenpunkte handelt. Ich hebe nochmals hervor, dass der Name Alexinos eigentlich überliesert ist oder doch aus den Elementen der Ueberlieferung sich mit Nothwendigkeit ergiebt. Die Bezugnahme auf Eubulides bestätigt dies in ausreichender Weise. So gewinnen wir einige neue Daten für jenen wenig bekannten Philosophen.

Die Schrift des Alexinos, auf welche Hermarchos sich bezog, wird im Ansaug genannt. Der Titel περὶ ἀγωγῆς — denn so ist selbstverständlich zu ergänzen - , de educatione', passt vortresslich zu dem Inhalt des Bruchstücks, welches von dem Bildungswerth der verschiedenen Uebungen der Rhetorenschulen handelt:  $A\lambda \varepsilon \xi [ivov] \gamma \dot{\alpha} \varrho \dot{\varepsilon} v \tau o i \varsigma [\pi \varepsilon] \varrho \dot{\alpha} \dot{\alpha} \gamma \omega \gamma \tilde{\eta} [\varsigma x] \alpha \tau \eta \gamma o \varrho o \tilde{v}$ τος τῶν δητορικῶν [σο]φιστῶν, ὅτι πολλὰ ζητοῦσιν ἀχρήστως, ών έστι καὶ τὸ περὶ τὴν λέξιν αὐτῶν πραγμάτευμα καὶ τὸ  $\pi$ ερὶ τὴν  $[\mu
u]$ ή $\mu$ ην καὶ ἐν οἶς ἐ $\pi$ ιζητοῦσι λέγειν  ${}^{\prime}$ Ο $\mu$ η[
ho]ο[
u],ὑπ[ο]βέβηκεν' ἐν τοῖς ἔπεσιν, ὧν ἀρχὴ ,[ἄ]στρα [δὲ] δὴ προβέβηκε', καὶ περί τινω[ν] ἄλ[λω]ν [πα]ρά τε τού[τ]ωι καὶ π[αρ] $\pmb{E}$ ὐριπίδηι [lpha]πορι $[ar{\omega}]$ ν  $[\zeta\eta au]$ ήματα καὶ ἐν τῆ συ $[\gamma au]$ ε $[ar{arphi}]$ αλαιώσει τῶν εἰ $arrho[\eta\mu]$ ένων καὶ  $[\dot{\epsilon}]$ πιarphiο $arrho ilde{arphi}$  — καὶ ἄλλα δ $[\dot{\eta}' \, au]$ ινα προσάπτον[τος] — ἐπαινέσαντος δὲ [τ]ό τε δζιζαλεκ[τικόν]  $\dots \dots$  χαὶ ε $\langle i 
angle \pi \dot{o} [v au lpha \varsigma^*]$  ,  $m{A} \pi o \dot{o} [\epsilon \xi]$ αιτο δ'ἄν  $[\tau \iota \varsigma]$  αὐτῶν  $[\delta]$ ιότι περὶ χρησίμων  $[\gamma \varepsilon]$  πλείστων  $[\check{\epsilon}]$ ξωθε[v]  $\check{\epsilon}$ πιχειροῦ[φ]ιλοσ[όφω]ν ἐστίν· [καὶ] γὰρ εἰ [μὴ κ]ατ' ἐπιστή[μην περαίν]ονταί τ[ινες] αὐτῶν, ἀλλὰ κατά τινα εἰκοτολογίαν καὶ σ[το]χασμὸν ⟨δ⟩οτέον τὴν τῶ[ν τοιούτων ἔκθε]σιν εἶναι' — τ[οια]ῦτα δή τινα τοῦ ἀλ[ε]ξίνου κραυ[γ]ά[σ]αντος, πρὸς τοὖπὶ
[π]ᾶσι διαλεγόμενος ,τὸ περὶ χρησίμων διαλέ[γ]εσθαι, φησίν,
εἰ μὲν ταὐ[τ]ὸν δεῖ λαβεῖν etc.

Es folgt nun in äusserst zerrüttetem Zustande die Polemik des Hermarchos gegen Alexinos, welche ich hier nur insoweit berücksichtige, als sie für die Reconstruction des Alexinosbruchstücks von Bedeutung ist. Er ergeht sich zunächst über die verschiedenen möglichen Auffassungen der Worte des Alexinos, dass die sophistischen Rhetoren περί χρησίμων διαλέγονται und sucht dieselben als in jedem Falle unwahr zu erweisen. Man erkennt folgende Abschnitte: 1. der sophistische Unterricht ist nützlich, weil er den Zögling besähigt, sich Geld zu verdienen, Col. 45, 27 bis 46,5. Das Genauere von diesem Abschnitt lässt Philodem weg und geht gleich zu 2. über, Col. 46,5 εἰ δὲ περὶ τοιούτων Da das folgende ganz zerrüttet ist, so wissen wir nicht, welches die zweite Auffassung war. Wo wir den Gedanken wieder fassen können, ist von dem gerichtlichen Gebrauche der rednerischen Ausbildung die Rede. Wir sehen Hermarchos die Behauptung bekämpfen, dass man ohne diese Ausbildung vor Gericht wehrlos sei. Es scheint mir, dass inzwischen auf so kurzem Raume schwerlich ein anderer Punkt ganz erledigt sein konnte, dass also wohl hierin eben jener zweite Punkt zu erkennen sei. Grundgedanke: für den φρόνιμος ist es besser, im Process zu unterliegen und eventuell einen Theil seines Vermögens einzubüssen, als durch rhetorische Künste seine Interessen zu wahren, wenn es nur durch diese möglich ist, Col. 46, 5 resp. 26-47, 24.

In den nun folgenden arg zerrütteten Worten steckt der Uebergang zu 3: die sophistische Rhetorik ist darum nützlich, weil sie den Menschen befähigt als Rathgeber von Städten und Völkern politisch eine Rolle zu spielen. Auch dies giebt Hermarchos nicht zu. Sein Widerspruch gipfelt in dem Schlusssatze Col. 48, 23 καὶ γὰρ ἀγροῖκο[ς] ἄνθρωπ[ος καὶ γ]ραμμάτω[ν ἁπλ]ῶ[ς ἀνεπ]ιστ[ήμ]ων, [ο]ὐ ὑητορικ[ῆ]ς μόνον ἐμπειρίας ἔξω καθεστηκώς, ἱκανὸς ἐξευρεῖν τὰ δήμ[ο]ις συμφέροντα καὶ διερμηνεῦ[σ]αι  $[\sigma \alpha \phi]$ ῶς. Also der dritte Punkt wird Col. 47, 24 — 48, 31 erledigt und damit ist überhaupt die Besprechung jener Worte des

Alexinos, dass die sophistischen Rhetoren περὶ χρησίμων διαλέγονται beendet. Hermarchos wendet sich nunmehr den folgenden Worten des Alexinos zu: Τὸ δὲ δὴ μὴ [κατ'] ἐ[πιστή]μην περαί[νεσθαί] τ[ινα]ς τῶν ἑητο[ρ]ικῶν λόγων [άλλ' ἐμπειρί]α καὶ στοχασμῷ [πῶς] δεῖ πάλιν λαβεῖν;  $O[\mathring{v}$  γ)αρ αὐτό γε τοῦτο δ[ήπου νο]εῖν δεῖ σημαίνεσθαι κατὰ τὴν λέξιν τα΄την τὸ μὴ συλλογισμοὺς διαλεκτικοὺς ἔχειν αὐτούς.  $O\mathring{v}$  [γ]αρ τινὲς τοῦ[το πεπ]όνθασιν 'λ[λ'] ἄ[παν]τες, χωρὶς τοῦ κ[αὶ αὐ]τῷ συναρέσκειν το[ῦτο] λίαν [Εὐ]βουλίδ $\langle η \rangle$ ι γοῦν ἐγκαλ[εῖ π]ου καταφρονοῦν[τι] τῶν [μ]ὴ συλλογισμοὺ[ς] ἐχόντων λόγων [μ]ανθά[ν]ειν γὰ[ρ] (τούτων) καὶ ἄνευ το[ὑτω]ν ἡμᾶς τὰ πράγματά φησιν.' Hiermit endet Philodems Citat aus dem Brief des Hermarchos, welches uns also ausser dem oben mitgetheilten längeren gegen Ende noch ein zweites kürzeres Bruchstück des Alexinos liefert.

Ich bemerke noch, dass meine Ergänzung der beiden Stellen. die überall auf der dankenswerthen Vorarbeit von Sudhaus fusst und an der zweiten Stelle sogar nur in einem, freilich entscheidenden Punkte von ihm abzuweichen brauchte, in Col. 45, 3-10 ganz unsicher ist. Ich glaube aber durch meinen Versuch wenigstens den grammatischen und gedanklichen Zusammenhang der gauzen Stelle klar gelegt zu haben. Glücklicherweise ist gerade die bezeichnete schwierigste Stelle für den Inhalt verhältnissmässig unwichtig. Im Uebrigen kann es sich wohl nur um Kleinigkeiten handeln, zumal durch die folgende Polemik des Hermarchos feststeht, was Alexinos gesagt hatte. Natürlich habe ich die mehrfache Wiederausnahme der bekämpsten Worte für die Ergänzung ausgenützt. So stand durch Col. 48,33 und besonders Col. 49,9 fest, dass auch Col. 45, 19 τινές hineingebracht werden musste, und ebenso musste in derselben Zeile περαίνονται geschrieben werden nach Col. 48, 32.

Die Bestimmung der Lebenszeit des Alexinos beruhte bisher auf der Angabe des Diogenes II 109, dass er ein mittelbarer Schüler des Eubulides gewesen sei ( $\mu\epsilon\tau\alpha\xi\dot{\nu}$  δὲ ἄλλων ὅντων τῆς Εὐβουλίδου διαδοχῆς Ἀλεξίνος ἐγένετο etc.), auf den theilweise anecdotenhaften Berichten über seine Streitigkeiten mit Stilpon (Plut.  $\pi\epsilon\varrho\dot{\iota}$  δυσωπίας c. 18 p. 536) und Menedemos (Diog. II 135) und auf den mehrfachen Erwähnungen seiner Streitigkeiten mit Zenon. Von Schriften des Alexinos waren bisher bekannt: 1. gegen Zenon (Diog. Laërt. II 110 γέγραφε —  $\pi\varrho\dot{\iota}$ ς  $Z\eta'\nu\omega\nu\alpha$ ),

Wir kannten Alexinos bisher nur als den händelsüchtigen Eristiker, dem sein Widerlegungseifer den Spottnamen Eleykivog eingetragen hatte, und als den Verfertiger sophistischer Trugschlüsse, die nach der Begründung einer wissenschaftlichen Logik durch Aristoteles eigentlich ein Anachronismus waren, doch aber noch bis auf Chrysippos hinab den Scharfsinn der grossen Stoiker beschäftigten, so grosse Verachtung sie gegen ihn und seinesgleichen auch empfanden. Das persönliche Lebensschicksal des Alexinos, wie es uns Hermippos bei Diog. Laërt. II 109 schildert, passt ganz für den Vertreter einerausster benden und von der wissenschaftlichen Entwickelung der Zeit überholten Richtung. Sein Hörsaal leerte sich immer mehr und stand schliesslich ganz verlassen. Dies Schicksal musste den Alexinos um so schwerer treffen, weil er natürlich nicht, wie der ächte Forscher, in seinem wissenschaftlichen Bemühen selbst Befriedigung finden konnte, sondern in erster Linie auf äusseren Erfolg speculirte. Kein Zweifel, dass er in seiner Art zu philosophiren, die auf eine spitzfindige Auflösung aller positiven philosophischen Ueberzeugungen hinauslief, ein ganz vorzügliches Bildungsmittel für die Jugend erblickte. Inwieweit mit dieser rein formalen Seite ein positiver ethischer Standpunkt sich verband, wissen wir nicht. Man möchte sich ihn als einen vor Eitelkeit kranken Menschen vorstellen¹), der durch die Zer-

<sup>1)</sup> Bezeichnend für diese Eigenschaft des Alexinos ist der Zug, den Hermippos berichtet ώς — ἀπελθών έχ τῆς Ἦλιδος εἰς Ὀλυμπίαν αὐτόθι φιλοσοφοίη. τῶν δὲ μαθητῶν αὐτοῦ πυνθανομένων διὰ τί τῆδε χατοικεῖ, φάναι βούλεσθαι αἵρεσιν συστήσασθαι ἥν Ὀλυμπιακὴν κληθήσεσθαι.

störung aller wirklichen Erkenntniss, die von anderen gefunden wurde, sich selbst gross zu machen bestrebt war. Daher ist denn auch kaum ein zeitgenössischer Philosoph von einiger Bedeutung, dem er nicht am Zeuge gestickt hätte. Um sich in dem Selbstgesühl seines einseitig formalen Talentes zu behaupten, musste er eine dicke Binde um seine Augen legen und sie ganz gegen das rings verbreitete Licht verschliessen. Ich irre wohl nicht, wenn ich hierin die ethischen und psychologischen Motive seiner berüchtigten Händelsucht erblicke.

Es ist nun sehr characteristisch, dass Alexinos in seiner Schrift "über Erziehung" die pädagogische Brauchbarkeit der sophistischen Rhetorenschulen bis zu einem gewissen Grade anerkennt, obgleich er natürlich nicht unterlassen kann, auch ihnen einige Liebenswürdigkeiten zu sagen. In dem allgemeinen Wettstreit um die beste Jugendbildung sind sie diejenigen, mit denen er sich noch am ersten vertragen zu können glaubt, vermuthlich weil ihre Concurrenz für ihn die am wenigsten gefährliche war. Das lange Bruchstück, welches wir Philodem verdanken, enthält in seiner ersten Hälfte eine Aufzählung derjenigen Theile des rhetorischsophistischen Unterrichts, welche Alexinos als zwecklos verwirft, nämlich: 1. die Ausbildung in der elocutio (περὶ λέξεως); 2. die technische Ausbildung des Gedächtnisses (περὶ μνήμης); 3. die Uebung im Lösen von Aporien aus der Dichterlectüre (Beispiele: K 2521), Euripides). Dann aber geht Alexinos vom Tadel zum Wie zweiselhast auch die Erganzung gerade dieses Lobe über. Uebergangspassus bleiben mag, so ist doch die Thatsache selbst durch den letzten Theil des Bruchstücks und die folgende Polemik des Hermarchos gesichert. Allein werthvoll ist nach seiner Meinung an dem ganzen rhetorischen Unterricht die Anleitung im Beweisen und Widerlegen. In Bezug auf praktische Gegenstände (περί χοησίμων) lehren diese Sophisten ihre Zöglinge die Kunst, Schlüsse zu bilden. Zwar entbehren diese Schlüsse zum Theil der zwingenden Beweiskraft, die nur dem wissenschaftlichen Beweisverfahren eigenthümlich ist; sie begnügen sich mit dem Wahrscheinlichen und Ueberzeugenden. Sache der Philosophen ist es, die wissenschaftliche Berechtigung dieser Schlüsse nachzuprüsen (¿πικρίναι). Mit andern Worten: wer eine solche Rhetorenschule durchge-

<sup>1)</sup> Das hier gemeinte Zetema ist nicht das πολυθούλλητον der Scholien, sondern das aus den scholia Didymi.

macht hat, soll hernach noch beim Herrn Alexinos einen Cursus hören. Hermarchos erwidert, dass Alexinos die Rhetoren noch viel zu gunstig beurtheile. Er bestreitet die praktische Nutzlichkeit der rhetorischen Ausbildung. Der φρόνιμος wenigstens kann ohne diese Künste durchs Leben kommen und thut am besten, sich ganz davon fern zu halten. Was ferner die Kunst der Schlussbildung betrifft, so urtheilt Alexinos nach seiner Meinung noch viel zu günstig, wenn er den rhetorischen Schlüssen nur zum Theil die Wissenschaftlichkeit abspricht. Eigentliche ,dialectische Syllogismen' kommen dort überhaupt nicht vor. Dies ist nun freilich nach Hermarchos Meinung kein Fehler; denn ,dialectische Syllogismen' braucht man zur Erkenntniss nicht. Er bestreitet weniger den Tadel, welcher vom Standpunkt des Alexinos in dem Nichtgebrauch der "wissenschaftlichen" Dialectik liegt, als das Lob, welches Alexinos der Beweistechnik der Rhetoren wegen ihrer Aehnlichkeit mit der philosophischen spenden will. Dass man die dialectischen Schlüsse zur Erkenntniss nicht braucht, hat ja Alexinos selbst in einer früheren Schrift dem Eubulides gegenüber geltend gemacht. So erklärt es sich also, dass der Epikureer, der im Allgemeinen die Rhetoren viel ungünstiger beurtheilt als Alexinos, sie in diesem einen Punkte gegen ihn in Schutz zu nehmen scheint. Weil er das bedingte Lob des Alexinos bestreiten will, bestreitet er auch den Tadel, der in diesem bedingten Lob enthalten ist. Indem er zeigt, dass Alexinos zu diesem Tadel nach früheren eigenen Aeusserungen kein Recht hat, weist er auch das mit ihm verbundene Lob als unberechtigt nach.

Es ist nur ein kleiner Zug, den wir durch dieses Bruchstück dem Bilde des Alexinos neu einfügen, aber er trägt doch bei, dieses Bild zu beleben und uns den zanksüchtigen Schulmeister im Verhältniss zu seinen Rivalen zu veranschaulichen.

Halle a. S.

H. VON ARNIM.

# UNTERSUCHUNGEN ZU DEN RÖMISCHEN TECHNOGRAPHEN FORTUNATIAN, JULIUS VICTOR, CAPELLA UND SULPITIUS VICTOR.

Seit der Institutio Quintilians ist keine umfassende, künstlerisch geformte Darstellung der Rhetorik in römischer Sprache verfasst worden. Weder Fronto selbst, der im zweiten Jahrhundert dieselbe beherrschende Stellung einnimmt wie Quintilian im ersten, noch seine weitverbreitete Schule hat dergleichen hervorgebracht. Aber welche Entwicklung die Kunstlehre genommen hat, davon geben einige kurze Lehrbücher des vierten und fünften Jahrhunderts Kunde: es sind die Artes des Chirius Fortunatianus, Julius Victor, Augustin, die Institutionen des Sulpitius Victor, das fünste Buch der Nuptiae des Martianus Capella. Für den Gebrauch der Rhetorschule sind sie geschrieben, als Leitfäden für den Unterricht gedacht. Ihre ganze Einrichtung bezeugt das; denn als blosses Gerippe, als eine unendlich trockne Aufzählung stellen sie sich dar; Darlegung, Begründung, Entfaltung der Vorschriften wird kaum versucht, geschweige denn geleistet. Der eitle Capella freilich beansprucht ein Litteraturproduct in höherem Sinne zu bieten. Aber er verlässt den hohen Kothurn, auf dem er im Eingang einherschreitet, gar bald, und seine theatralisch aufgeputzte Göttin Rhetorik redet nach den pomphaften Einleitungsworten ebenso langweilig wie ein Schulmeister gemeinen Schlages. Zum Ueberfluss heisst es bisweilen ausdrücklich: diese Regel gelte nur für die Rede in der Oeffentlichkeit, nicht aber für die Schulübungen. 1)

Individualitäten also sind diese Schriftsteller nicht. Sie sind

<sup>1)</sup> Fortun. 113,16: Possumus aliquando omissis principiis a narratione incipere? immo etiam necesse est,... Sed hoc in foro tantum. Quid in his scolasticis declamationibus? minime. Vgl. auch Jul. V. 382, 13: quod difficile in scholasticis pragmatibus invenitur. 389, 24: locus in scholasticis materiis rarus.

nur Träger der Tradition, wie sie zu ihrer Zeit bestand. So müssen sie es sich gefallen lassen, dass wir ohne Rücksicht auf die Namen, welche an der Spitze der einzelnen Bücher stehen, deren Inhalt, eben die Tradition selbst, zergliedernd betrachten, um den Zusammenhang mit der vorangegangenen Ueberlieferung aufzudecken. 1)

Fortunatian, Julius Victor und Capella wandeln nach Besprechung der Vorfragen ihren Stoff auf Grund des fünstheiligen Schemas: inventio, dispositio, elocutio, memoria, pronuntiatio, ab. Sulpitius Victor hat die stoische Trichotomie: intellectio, inventio, dispositio; ein Abschnitt de partibus orationis wird angehängt, die Statuslehre, an sich zur intellectio gehörig, zu gesonderter Behandlung an den Schluss gesetzt. Capella schliesst das Ganze mit den partes, welche ihre rechte Stelle bei der inventio haben würden. — Ich solge in der Anordnung Fortunatian, weil er am straffsten disponirt und inhaltlich sast immer am meisten giebt. <sup>2</sup>)

Augustin ziehe ich nur gelegentlich heren, da ich ihn bereits genauer besprochen habe in den "Kirchengeschichtlichen Studien Hermann Reuter gewidmet." Beigabe. Leipzig 1987.
 Schema der Abfolge bei den vier Rhetoren:

| 2) Schema der         | . Adioige dei den v | ier Knetoren:     |                     |
|-----------------------|---------------------|-------------------|---------------------|
| Fortun.               | Jul. Vict.          | Capella.          | Sulpitius.          |
| <b>Vorfra</b> gen     | Vorfragen           | Vorfragen         | Vorfragen           |
|                       |                     | dabei: thesis und | dabei: thesis und   |
|                       |                     | hypothesis        | hypothesis          |
| Inventio              | Inventio            | Inventio          | Intellectio         |
| 1) Statuslehre        | 1) Statuslehre      | 1) Statuslehre    |                     |
| an consistat          | an consistat        | natura causae     | an consistat        |
|                       |                     |                   | species             |
| asystatae             | asystatae           |                   | modus               |
| ductu <b>s</b>        |                     | 2) Argumenta      | status              |
| genus contro-         | 1                   |                   | figura              |
| ve <b>rs</b> iae      |                     |                   |                     |
| status — Erklä-       | status (mit spe-    |                   | Inventio            |
| rung und <i>modi</i>  | cies)               |                   |                     |
| circumstanti <b>a</b> |                     |                   | Dispositio mit Elo- |
| status — divisio      |                     |                   | cutio u. Pronun-    |
| 2) Partes orationis   | , .                 |                   | tiatio              |
|                       | nis] argumen-       |                   |                     |
|                       | tatio u. s. w.      |                   | Partes orationis    |
| Dispositio            | Dispositio          | Dispositio        | Status (divisio)    |
| Elocutio              | Elocutio            | Elocutio          |                     |
| Memoria               | Memoria             | Memoria           |                     |
| Pronuntiatio          | Pronuntiatio        | Pronuntiatio      |                     |
|                       | !                   | Partes orationis  | l                   |

#### Vorfragen.

Die Definition der Rhetorik lautet bei Fort. (S. 81): bene dicendi scientia. Sie ist aus Quintilian entnommen (II 15, 34 und 38). Ebenso orator — vir bonus dicendi peritus (II 21, 12), was zuletzt auf die Stoa zurückgeht. Hermagoreisch dagegen ist die Erklärung des oratoris officium — bene dicere in civilibus quaestionibus, und des finis — persuadere, quatenus rerum et personarum condicio patiatur¹), sowie die Bestimmung der civiles quaestiones, wozu August. 138, 17 zu vergleichen.

Julius V. (S. 373) setzt mit dem officium oratoris ein, das er ebenso wie Fort. beschreibt, nur dass er statt civiles quaetiones negotia civilia sagt.

Sulp. (S. 314) hat nur eine Definition der Rhetorik; in dieser beschränkt er das bene dicere auf civiles quaestiones, lässt aber die zweite Restriction des Hermagoras (quoad condicio . . . patitur) fort.

Bei Cap. (S. 454) endlich nennt sich die Rhetorik selbst ars, virtus, disciplina. Officium, definitio und materia artis übernimmt er ausdrücklich aus Cicero (Inv. 1 § 6).

Wenn Fort. die genera dicendi den genera civilium quaestionum gleichsetzt, so geschieht dies nur, um eine Verbindung zwischen seinen einzelnen Fragen zu gewinnen. Die wahren Arten der πολιτικά ζητήματα im Hermagoreischen Sinn sind thesis und hypothesis, wie aus Augustin (139, 23 ff. 140) erhellt. Fort. lässt dies schwierige Lehrstück weg, ebenso Julius. Cap. hat (454) zwar keine civiles quaestiones, kennt aber quaestio finita und infinita. Den Unterschied fasst er wie Cicero, also wie Hermagoras.

Anders Sulp. (314). Er lehnt die Disserenzirung: thesis sine definitarum personarum circumstantia, hypothesis cum — circumstantia ab (c. 2) und bestimmt (c. 3) erstere als res rationalem disputationem accipiens, cuius finis inspectio, letztere als res..., cuius finis actio et iudicatio; auf das τέλος also kommt es an. Darnach gehören zur thesis: ἀνασκευαί, κατασκευαί, χοείαι, laudes et vituperationes, zur hypothesis: controversiae et lites, legis ἀνασκευαί und κατασκευαί. Man sieht, er zählt das Inventar der

<sup>1)</sup> Diese Restriction führt Victorin (173, 28) auf Marcomannus zurück, während sie doch von Hermagoras herrührt. Also hat Marcomannus, der eine der von Jul. V. in der *praescriptio* genannten Technographen, jenen Hermagoreischen Gedanken verarbeitet.

Rhetorschule auf. Diese Art der Unterscheidung erwähnt Quint. III 5, 11: quidam putant etiam eas Jévels posse aliquando nominari, quae personis causisque contineantur, aliter tantummodo positas, ... hi Jével a causa sic distinguunt, ut illa sit spectativa e partis, haec activa e .... Es liegt demnach alte, doch wolll griechische Tradition zu Grunde.

Die Theile des gesammten Gebietes heissen bei Fort. partes oratoris officii, bei Cap. (455) partes rhetorices officii, bei Sulp. (315) einfach officia oratoris (wie bei Aug.). Julius sagt, die vis der disciplina bestehe aus den Theilen (373, 17).

## INVENTIO.

Bei Fort. und Julius gliedert sich die Lehre von der Auffindung des Stoffes in zwei Theile: 1) die status mit allem was dazugehört; 2) die partes orationis. Cap. bringt unter der Inventio nur die argumenta sammt Topik; Sulp. behandelt beide Theile gesondert, nach der dispositio; einige Fragen, die mit der Statuslehre zusammenhängen, bespricht er bei der intellectio.

# I. STATUSLEHRE.

 Die Frage: an constitat controversia, und die causae asystatae.

Hermagoras lehrte, wie man aus Augustin 143 f. erkennt, folgendes: κατάφασις, Behauptung des Klägers, und ἀπόφασις, Entgegnung des Beklagten, ergeben, an und für sich genommen, das ζήτημα. Damit dies aber wirklich verhandelt werden kann, müssen κατάφασις und ἀπόφασις Gründe haben, auf die sie sich stützen. Die Basis der κατάφασις ist das αἴτιον, die der ἀπόφασις das συνέχον. Aus dem συνέχον ergiebt sich das, was zur Beurtheilung kommt, das κρινόμενον. Fehlt αἴτιον oder συνέχον oder beide, so entsteht kein κρινόμενον, d. h. das ζήτημα ist ἀσύστατον. (Das κρινόμενον ist identisch mit στάσις; erstere Bezeichnung ist vom Standpunkt des Richters, letztere von dem des Rhetors aus geprägt.)

Fort. reproducirt diese Lehre (81) in sehr verkürzter Form. Wenn er sagt, aus aetion + synechon entstehe das κρινόμενον, so ist das kein Widerspruch zu August. 145, 19: tota perspectio totius συνέχοντος quod ad αἴτιον refertur κρινόμενον vocatur. Denn

das συνέχον enthalt die Motivirung der Thatsache, auf welche die Anklage sich stützt, im Sinne der Vertheidigung, also auch eine Erläuterung des αἴτιον; insofern ist in die Betrachtung des συνέχον die des αἴτιον eingeschlossen. Vgl. Rufus III 457 W.

Bei Julius (376) fällt das αἴτιον vielmehr dem reus, das συνέχον dem accusator zu. Dies geht wohl auf Cicero in den Partitiones (§ 103) zurück, der unter ratio die Motivirung der Vertheidigung, continentia die der Anklage, firmamentum die Replik des Klägers gegen die ratio versteht. firmamentum fehlt bei Jul. Uebrigens lässt er den Conjecturalstatus direct aus intentio und depulsio entstehen, nur beim Finitiv- und Qualitätsstatus treten αἴτιον und συνέχον in Wirksamkeit. Er schliesst sich hier an Quint. III 11, 1 ff. an. — Die asystata gehen ihm aus einem Mangel in in der περίστασις hervor, während in Wahrheit aus einem solchen nur die ellipusa Ursprung und Namen herleitet. August. 146,3.

Sulp. (315, 20 ff.) geht auf die Frage nicht ein. Cap. 455, 25 ff.) hat nur intentio und depulsio als Ursprung der status.

Die ζητήματα ἀσύστατα sind nach Hermagoras von viererlei Art (August. c. 13): ἐλλείπουσα, ἰσάζουσα, μονομεφής, ἄποφος. Fort. führt diese c. 2 (82) mit Nennung des Hermagoras an und beschreibt sie. Er geht genau mit Augustin zusammen. Auch Julius stimmt überein; in manchem schliesst er sich näher an die Augustinische Fassung an, z. B. bei der ἄποφος.

In c. 3 und 4 bringt Fort. (S. 83 f.) eine zweite Reihe von asystatarum species. Es sind aliae, quas apud varios artium scriptores invenimus. Von diesen ist einer greifbar, Hermogenes nämlich. Denn die ἀντιστρέφουσα, ἀδύνατος und ἀπίθανος finden wir bei ihm π. στάσεων II 136 (214, 12 Sp.). Die ἀπρεπής begegnet bei Marcellin zu Hermogenes' στάσεις IV 166, 28 W. Die übrigen vier — ἄχρωμος, ἀναίσχυντος, παρ' ἱστορίαν, ἄλογος — bleiben ohne Analogie. Nur hat die ἄχρωμος eine grosse Aehnlichkeit mit der monomeres (3 in der Hermagoreischen Reihe) nach Augustins Bemerkung: color in facto non invenitur. — Zum Ueberfluss hat Fort. mitten zwischen den asystatae noch controversiae cacosystatae (83, 34 ff.), von denen er drei genera: cacosystatae, asystatae und aloga unterscheidet — alles gleich sehr im Widerspruch mit der Logik wie mit seiner Eintheilung zu Beginn des Capitels.

<sup>1)</sup> Ciceros Erörterungen Inv. 1 18 f. sind unklar.

Offenbar liegt eine übel angebrachte Lesefrucht aus den "varii artium scriptores" vor.

Sulp. c. 5 (315) bringt 2. 3. 4 der Hermagoreischen Reihe, dazu ἄδοξος und ἀπίθανος. Die letztere, auch bei Fort. vorhanden, ist als Hermogenisch nachgewiesen. Die erstere dagegen — inhonesta, turpis et de rebus personisve deformibus — bleiht ohne Analogie. Denn anaeschyntos bei Fort. ist etwas anderes (84,7): cum prima pars impudens invenitur. Hermogenes hat freilich Il 136, 16 ein γένος κατὰ τὸ ἄδοξον, aber das Beispiel gieht die Bedeutung ,nach der Unwahrscheinlichkeit an die Hand. Möglicherweise hat Sulp. diese Art unrichtig aufgefasst.

Bei Cap. (wie bei Cicero und Quintilian) fehlen die asystata.

#### 2. Duetus.

Die Führung einer Sache ist verschieden geartet, je nach der Absicht, welche den Redenden leitet: diese fällt entweder mit dem Thema, wie er es ausgesprochen hat, zusammen oder nicht. Die Absicht aber richtet sich nach der Zeitform, welche bei den causativum litis angewendet wird. So entspringt der ductus zuletzt aus dem aetion; deswegen gehört dies Lehrstück in die Statuslehre.

Fort. findet auf diesem Wege fünf ductus: simplex, subtilis, figuratus, obliquus, mixtus (S. 84 ff.), die er erklärt und durch Beispiele erläutert.

Cap. (463 f.) hat die nämliche Doctrin, nur weniger klar, da er in der Ableitung des ductus aus dem causativum die Mittelglieder tempus und consilium nicht genügend zur Geltung gelangen lässt. Die Arten sind dieselben, ein Beispiel, das zum ductus subtilis, ist identisch, die zum obliquus und mixtus zeigen Aehnlichkeit im Motiv. Beide haben die gleiche Tradition; bei Fort. liegt diese vollständiger vor. Julius und Sulp. kennen den ductus nicht.

Eine Analogie zum ductus bieten die figuratae controversiae, welche Quintilian IX 2, 66 anführt; (vgl. auch Jul. V. S. 434 = c. 21). Auch die  $\pi \varrho o \beta \lambda \dot{\eta} \mu \alpha \tau \alpha$  è  $\sigma \chi \eta \mu \alpha \tau \iota \sigma \mu \dot{\nu} \nu$  des Hermogenes (II 258 ff.) kann man heranziehen; (vgl. Anon.  $\pi$ .  $\sigma \chi \eta \mu$ . III 118 f. Sp.). Da finden sich manche Parallelen zu diesem und jenem ductus. Aber die Gesammtauffassung bei Quintilian und Hermogenes einerseits, bei Fort. und Cap. andrerseits, ist grundverschieden. Jene lehren, dass gewisse Fälle sich als figura =  $\sigma \chi \tilde{\eta} \mu \alpha$  behandeln lassen, diese, dass jeder Fall einen ihm eigenthümlichen ductus

habe. Der geistreiche Gedanke, dass nicht nur Wort und Sinn figürlich gewendet werden können, sondern auch eine Streitfrage in ihrer ganzen Ausdehnung, ist in der Rhetorschule zu einer stehenden Vorschrift für jeden Fall entartet. 1)

Beiläufig erwähnt Fortun. (84, 24. 86, 39) den Unterschied von ductus und modus; jener bezieht sich auf einen Theil der Rede, dieser auf das Ganze. Cap. sagt color statt modus (464, 15 ff.); es ist dasselbe gemeint.

#### 3. Genera controversiarum.

- a) Aus dem xquvémeror folgt die Art der Streitfrage. Hiernach giebt es ein simplex, coniunctum und comparativum genus. Je nachdem der Status rationalis oder legalis ist, theilen sich die genera wieder, sodass sechs herauskommen, zu denen als siebentes das mixtum tritt. So Fort. c. 8 u. 9 (S. 86—88). Cap. c. 19 (463, 24 ff.) spricht von der natura causae, quae aut simplici aut duplici quaestione aut multiplici continetur, bietet also eine entfernte Aehnlichkeit zu Fort. Cicero (Inv. I § 17 f.) und Quintilian (III 10, 1—3) haben die ersten drei genera. Aus ihrer Lehre hat sich unter Bezugnahme auf die Status die vollere der Rhetorschule entwickelt.
- b) Ausserdem kennt Fort. ein genus publicum sive commune mit fünf Theilen: ethicum, patheticum, apodicticum, diaporeticum, mixtum (c. 10. S. 88 f.). Es geht dem ersten parallel, jede Controversia geliört beiden Arten von genera an. Während aber das erste genus seine Richtung von dem Status empfängt, führt dieses auf die forma, das genus elocutionis und den modus actionis (88,24 f. u. 89, 16 f.) Es gehört also nicht zur Statuslehre und ist nur, weil gerade von genera controversiae die Rede war, hier eingefügt. Der Fall erfährt verschiedene Behandlung, das ist die Meinung je nachdem die sittliche Qualität der in Betracht kommenden Personen oder die gefühlsmässige Auffassung der Vorgänge oder rein sachliche Gesichtspunkte vorwiegen. Zu der letzten Art gehören apodicticum und diaporeticum; mixtum ist ein Nothbehelf für Fälle, in denen keine der drei Möglichkeiten das Uebergewicht hat.

<sup>1)</sup> Volkmann (die Rhetorik der Griechen und Römer <sup>2</sup> S. 111 ff.) wirst ductus und sermo figuratus zusammen. Dass letzterer, wie er meint (S. 120), auf hermagoreische Zeit zurückgeht, lässt sich so wenig beweisen, wie das Gegentheil. Der Ductus ist jedensalls ein junges Product der Schule.

Wirklich nur drei species causae kennt Sulp. (316): ethica, pathetica, iudicialis. Wohl aber hat Minukianos (Schol. εἰς στάσεις Rhet. W. IV 182 f.) vier εἴδη: ἢθικόν, παθητικόν, δικανικόν, μικτόν. (S. 185 wird ihm von Maximus Planudes ein εἰδος πανηγυρικόν zugeschrieben.) Die Erklärung zu den δικανικά stimmt wörtlich mit der des Sulp. (ἐν οἶς ψιλὴ μάχη ὑπάρχει 183, 10 = causa nudam habens pugnam 316, 18) und klingt in den Worten (183, 11) ἐν γὰρ τοιούτοις . . . ἀποδείξεως μόνης χρήζομεν an den Terminus des Fort. apodicticum an. — Also bei Fort. und Sulp. dieselbe (griechische) Tradition, obwohl in der Classificirung verschieden.

## 4. Die Status: ihre Bedeutung.

- a) Fort. hat die Gleichung: status = in quo consistit controversia (89, 22). Jul. V. setzt status = τὸ κρινόμενον (375, 22). Cap. sagt (455, 27 ff.): ex his [intentione et depulsione] . . . nascitur quaestio quae vocatur status, quod ibi quasi ad pugnandum actionum acies ordinata consistat.¹) Sulp. (325, 5 f.): status est summa quaestio, ad quam referenda est tota oratio. Die drei ersten stehen also im Zusammenhange der Hermagoreischen Lehre, dass aus κατάφασις, ἀπόφασις u. s. w. das κρινόμενον und damit die στάσις sich herleitet. Sulp. nicht. Dennoch erinnert seine Formel an den zweiten Theil der hermagoreischen, wie Quintilian sie überliefert (III 6, 21): Hermagoras statum vocat, per quem subiecta res intellegatur et ad quem probationes etiam partium referantur.
- b) Die Anzahl der στάσεις war von Hermagoras auf acht festgesetzt: die vier λογικαί: στοχασμός, ὅρος, ποιότης, μετά-ληψις, die vier νομικαί: κατὰ ὁητὸν καὶ ὑπεξαίρεσιν, ἀντινομία, ἀμφιβολία, συλλογισμός. Cic ero (Inv. 17) übernimmt diese Eintheilung, ausser dass die Gesetzesstatus eine Sonderstellung einnehmen, sie sind nicht eigentlich constitutiones, vielmehr bilden sie zusammen die scripti controversia, welche er um ein fünftes genus, die definitio legalis erweitert. Später (Part. or. 101 ff.) hat er nur drei rationales, mit Unterdrückung der translatio. Quintilian nimmt die Dreitheilung auf und dehnt sie auf alle status, einschliesslich der legales, aus (III 6, 80 ff.). Doch gestattet er für

<sup>1)</sup> Vgl. Cic. Inv. I 10: constitutio est prima conflictio causarum ex depulsione intentionis exorta und Augustin 144,13 f.

den Schulgebrauch die Sonderung in zwei Gruppen zu je vier status (§ 83), die er im 7. Buch auch selbst anwendet.

Die Dreitheilung hat Cap. (455, 18 u. sonst); er nennt die drei Rationalstatus principales, während die legales nach seiner Ausdrucksweise, die an Cicero erinnert, die iudicatio legalis bilden (461, 5) und incidentes heissen (457, 23. 460, 20). Die translatio rechnet er zur qualitas (456, 11), die definitio legalis hat auch er.

Die andern Technographen benutzen Quintilians Erlaubniss, indem sie auf die alte Hermagoreische Disposition zurückgehen. Sulp. hält sich genau an dieselbe, mit einigen Modificationen thun das Fort. und Julius. Julius nämlich weist der translatio eine Mittelstellung an, indem er sie zu den rationales rechnet, aber in eine translatio legalis und rationalis zerlegt. Den status legitimus definitivus hat er nicht. Fort, führt die translatio unter den legales an und bewahrt Ciceros Finitiv-Status. Also bei beiden Contamination.

#### 1. Coniectura.

Die Coniectura entsteht aus der Leugnung der Anschuldigung. Darin stimmen Fortun., Julius, Sulp. überein. Bei der weiteren Erläuterung aber trennen sie sich in zwei Gruppen. In der ersten befindet sich Fort. allein. Er theilt die Coniectura, wie alle status, in modi und zwar in sechs. Dies will besagen, dass er die verschiedenen Möglichkeiten, unter denen die Coniectura zu Stande kommt, Revue passiren lässt. Darin folgt er Quintilian (VII 2,7—11), von dem er aber in der Reihenfolge abweicht; und natürlich kennt Quint. den Terminus modus nicht.1) Zur zweiten Gruppe gehören Julius und Sulp. Sie haben einen doppelten Eintheilungsgrund, nach dem sie die vorhandenen Möglichkeiten ordnen. Einmal ist die Coniectur entweder vollständig oder unvollständig, je nachdem die περίστασις vollständig vorhanden ist oder nicht. Ferner enthalt sie entweder nur eine Frage oder mehrere; darnach ist sie einfach oder doppelt. (Coniectura plena - non plena: Jul. 376, 30 f., perfecta — imperfecta Sulp. 327 ff.; duplex coniectura: Jul. 377, 6. Sulp. 328 f.). Dabei kann die duplex wiederum vollständig oder

<sup>1)</sup> Um nur einiges anzuführen: Fortunatians Modus 1. und 2. entsprechen den Auseinandersetzungen bei Quintilian a. a. O. § 8. 9. Modus αντικατηγορία: § 9. Das Beispiel zu Modus 2, cum de persona constat, de facto non constat § 17.

unvollständig sein. Julius behandelt den Gegenstand kurz, ja flüchtig, Sulp. sehr eingehend. Die Eintheilung geht auf Hermogenes zurück (II 149 ff.). Apart für sich hat Sulp. eine fünste und sechste Art der duplex coniectura: ex signis criminis (332) und cum in mortuum aliquem retorquebitur crimen (333). Er hat also das überlieserte Schema erweitert oder vielmehr eine erweiternde Bearbeitung wiedergegeben, während Julius einen Auszug reproducirt. — Zu bemerken ist, dass Sulp., ebenfalls in Anlehnung an Hermogenes, die gesammte Statuslehre als dialgeoig behandelt. Die übrigen Rhetoren trennen die Betrachtung der status als solcher von der divisio. — Capella kommt sür die Coniectura und den Finis kaum in Betracht, da er sie allzu dürstig bespricht (S. 457 s.). Im allgemeinen lehnt er sich an die classische Lehre.

## 2. Finis.

Der Finitiv-Status ist vorhanden, wenn der Angeklagte die That selbst nicht leugnet, aber die Bezeichnung, welche die Anklage ihr giebt, ablehnt. Fortun. (91 f.) hat fünf modi, davon 1.2.5 mit griechischen Namen: anasceuastica, anthoristica, antithetica. Julius (377 f.) redet ziemlich verworren, er will darauf hinaus, dass die Definition der That, welche der Beschuldigte der seines Widerparts entgegenhält, eine abschwächende sein müsse. Wichtiger ist seine Eintheilung in simplex, duplex und multiplex finis. Auch Sulp. (338) unterscheidet einfachen und doppelten finis; wir erkennen dieselbe Tendenz wie bei der Coniectura. Sonst recurrirt er auf die griechische Bezeichnung ἐκ τοῦ λελοιπότος καὶ γεγονότος, welche ebenfalls auf eine Abschwächung der Anklage deutet; denn freilich bleibt ein Theil der Schuld auf demjenigen haften, welcher seine That nicht leugnet, sondern nur anders characterisirt als der Gegner. — Nähere Zusammenhänge sind hier nicht erkennbar.

## 3. Qualitas.

Lässt weder die That sich leugnen noch ihre Bezeichnung als strafbare Handlung im Sinne des Gesetzes sich abweisen, so bleibt nur übrig, sie ihrem Wesen oder ihrer Wirkung nach als gerecht

<sup>1)</sup> Die Uebereinstimmung mit Sulp. ist eclatant. Hermog. 149, 25 — Sulp. 327. 151, 15 — 327. 151, 23 έμπίπτων — 328 incidens. 152, 4 προκατασκευαζόμενος — 329, 30 προκατασκευή. 152, 14 συγκατασκευαζόμενος — 331.

oder nützlich hinzustellen; es handelt sich um ihre Qualität. Nun sagt Quint. III 6, 56, mit dem Cicero (Inv. I § 12) übereinstimmt, Hermagoras habe die ποιότης vierfach getheilt, nämlich: de adpetendis et fugiendis, quae est pars deliberativa, de persona, ea ostenditur laudativa, negotialem, quam πραγματικήν vocant, in qua de rebus ipsis quaeritur remoto personarum complexu:... iuridicialem, in qua fere eadem, sed certis destinatisque personis quaerantur. Hermagoras also hat das berathende und epideiktische Genos, die Thesen, soweit sie als πολιτικά ζητήματα in Betracht kommen, und die gerichtlichen Fälle, soweit sie nicht unter die übrigen στάσεις gehören, in der ποιότης vereinigt. Cicero (Inv. I § 12) polemisirt gegen diese Einordnung, weil er die Statuslehre auf die gerichtliche Beredsamkeit beschränkt, während sie doch ursprünglich das ganze Gebiet umfasst. Er behält trotzdem neben der ποιότης δικανική die πραγματική bei; daher ist er gezwungen, letzterer eine ihr fremde gerichtliche Bedeutung beigelegen, wodurch die Scheidung zwischen beiden Arten ihren Sinn einbüsst (§ 14). Quintilian unterlässt nicht ihn deswegen, wenn auch in gewohnter milder Weise, zu tadeln (III 6,57). Er selbst bringt unter Qualitas VII 4, 1-3 Thesen, Suasorien, demonstrativum genus und diejenige Art von Controversien unter, bei welcher es sich um praemia, poena, quantitas handelt; § 27 werden abdicationes, § 22 ff. iniuriae und anderes hinzugefügt. Die qualitas negotialis fehlt in seinem System.

Anders die Schulrhetorik. Sie hält an dem von Cicero überlieferten Unterschiede von qualitas iuridicialis und negotialis fest. So Fortunatian, Julius und Sulpitius. Capella hat insofern eine Sonderstellung, als er (c. 11) von vornherein die qualitas de re von der de actione trennt; unter dieser begreift er die translatio. Jene aber ist ihm entweder negotial oder iuridicial.

Die Qualitas iuridicialis gliedert sich in absoluta (κατ' ἀντίληψιν Hermag.), bei der die That aus sich selbst gerechtfertigt wird, und in die adsumptiva (κατ' ἀντίθεσιν Hermag.), bei der von aussen herangezogene Umstände sie rechtfertigen (Quint. VII 4, 7). In diesen Lehrstücken gleichen die kleinen Rhetoren einander, weil sie im wesentlichen den Classikern folgen. Am engsten an Cicero schliesst sich Capella an; man vergleiche die Partien über relatio, remotio, venia (c. 12 = S. 459) mit Cic. Inv. II § 78 ff. 87 ff. 94 ff. Fortunatian (92 f.) und Julius sind

relativ selbständiger; dem letztern eigen ist, dass er durchgehend griechische Bezeichnungen anwendet; übrigens ist er weit weniger präcis als Fort. Dessen Abhängigkeit aber von Quint. erkennt man z. B. an der Theilung der qualitas absoluta in facti qualitas und iuris ratiocinatio, was mit Quint. VII 4, 4 ff. natura und constitutio zusammengeht; an die Beispiele Ciceros zur remotio (Inv. II § 87 ff.) und zur comparatio (§ 72 ff.) (bei Fort. compensatio) streisen stark die des Fort. 93, 12 und 23. Bei Sulp. erschöpft sich das Interesse an der divisio; aber seine Schematisirung ist die nämliche wie bei den andern. 1)

Cicero beschreibt Inv. II § 62 die negotialis constitutio als diejenige, quae in ipso negotio iuris civilis habet implicatam controversiam. In dem beigegebenen Beispiel handelt es sich um einen Rechtsanspruch an eine Sache, über die testamentarisch verfügt und in deren Qualität in der Zeit zwischen dem Act des Testirens und dem Erbfall eine Veränderung eingetreten ist. Quintilian bringt unter die Qualitas VII 4, 21 ff. praemia, abdicationes und dergl. mehr. Nach Hermogenes (139, 10 ff.) ist die πραγματική . . . ἀμφισβήτησις περί πράγματος μέλλοντος, εἰ δεῖ γενέσθαι τόδε τι ἢ μὴ γενέσθαι, und zwar ist sie (164, 2 ff.) ἔγγραφος oder ἄγραφος. Betrachten wir nun das Schema des Fortun. Es ist folgendes (94 ff.):

- I. In scripto: simplex, coniuncta, comparativa.
- II. Extra scriptum:
- 1. Simplex

  1. simplex

  1. iniectio qualitatum
  2. particula iuris²)
  3. quantitas numeri
  4. causae mortis voluntariae.

  1. divinatio
  2. qualitatum
  3. quantitatum
  4. duarum qualitatum

  3. duarum qualitatum

<sup>1)</sup> Bemerkenswerth ist, dass die Status, welche sich spalten, selbst nicht mehr als Status zählen. So Sulp. 325, 11: status, ex quibuscunque nascuntur alii, ipsi desinunt status esse. Fort. 92, 9 sagt, der iuridicialis mache keinen Status, quia vim, quam accipit a qualitate, . . . aliis tradit.

<sup>2)</sup> Zwischen particula iuris und quantitas numeri schiebt sich ein: tituli controversiarum qui κατὰ τὸ πλείστον negotialem statum efficiunt. Dies Stück unterbricht störend den Zusammenhang. Offenbar entstammt es

Der Eintheilungsgrund In scripto - Extra scriptum ist Hermogenisch, aber der Auffassung, der status negotialis sei symbueutisch, wird nur bei I gefolgt. Die Arten von II finden sich bei Quintilian, bis auf die iniectio qualitatum. II 1,2 vgl. VII 4,41 f. und 39. II 1,3: vgl. 44 und 16. II 1,4: vgl. 39. II 2,1: vgl. 33. II 2, 2. 3. 4: vgl. 21. (Cic. Inv. II, § 111 f.) Die iniectio qualitatum aber ist die Weiterbildung der in sich unklaren Lehre Ciceros vom negotialis. Sie wird beschrieben als eintretend, cum qualitas qualitati supernascitur (S. 95, 2). Die Bedeutung dieser Formel tritt an den Beispielen klar hervor; sie entspricht der Intention Ciceros a. a. 0.1) Also eine Vermischung von Lehren der classischen römischen Rhetorik mit Lehren des Hermogenes ist festzustellen. - Julius (378) hat eine lose Aufzählung, keine klare Eintheilung. Es fehlt die Scheidung zwischen controversiae in scripto und extra scriptum, aber das genus deliberativum gehört auch bei ihm zur negotialis oder pragmatica, wie er sagt. Ferner begegnen die von Fort. behandelten Punkte iniectio qualitatum, de modo poenae, quantitas numeri, causae mortis voluntariae und im Allgemeinen cum qualitates inter se comparantur. Zu Quint. VII 4, 21 vgl. aestimatio litis. Trotz der mangelhaften Behandlung des Stückes zeigt sich, dass er im Ganzen mit Fort. zusammengeht, also derselben Quelle folgt. -Von Capella ist es zweifelhaft, ob er bei den wenigen Worten, die er über die negotialis qualitas verliert, (458, 32): negotialis futuri [temporis] und (459, 1): in negotiali legis aut consuetudinis asserta versantur, etwas klares gedacht hat. Die erste Aeusserung stimmt zur Hermogenischen Auffassung, auf die Ciceronische kann die zweite gedeutet werden. Aber freilich hat schon Victorin, der Erklärer der Inventio, es fertig gebracht, an sich unvereinbare Meinungen künstlich zu einigen. Er sagt 189, 39 H. negotialis semper de futuro und zwängt 190, 20 ff. diese Deutung in die Worte Ciceros, welche er erläutert, hinein. Interessant ist dabei, dass auch Victorin im Bann der Heinogenischen Lehre steht. -Sulp. schliesst sich eng, bis zur Reproduction, an Hermogenes an.

einer andern Quelle als der sonst von Fort. benutzten. Aehnliches sehen wir bei der zweiten Reihe der asystata.

<sup>1)</sup> Die Bezeichnung  $\delta\pi\iota\betao\lambda\dot{\gamma}$  ποιοτήτων scheint darauf hinzudeuten, dass die Weiterbildung durch griechische Rhetoren sich vollzog. Oder sollte die Analogie zu Ciceros unklarer negotialis täuschen und eine selbständige griechische Bildung vorliegen?

Für die ἄγραφος hat er den Terminus rationalis, für die ἔγγραφος legalis (342 f.).

#### 4. Translatio.

Verzweiselt ein Sachwalter daran, die Sache substantiell zum Siege zu sühren, so tritt er mit der Behauptung auf, die richterliche Instanz, vor der die Anklage erhoben wird, sei nicht competent. Dies die Bedeutung der μετάληψις = translatio. Praktisch anwendbar war sie nur in griechischen Verbältnissen, in Rom ist das Versahren unmöglich. Hier bleibt nur übrig, die exceptio praetoris zu erwirken, für den Fall nämlich, dass dem Rechtsanspruch des Gegners ein Gesetz oder ein diesem gleichwerthiger Rechtsgrundsatz entgegensteht. Vgl. Rein, D. Röm. Privatrecht. Leipz. 1836. S. 448 ff. Nur in iure also ist etwas der metalepsis ähnliches möglich, nicht in iudicio. Dies gesteht Cicero selbst II § 57 ff. (wozu Victorins Erklärung 276 zu vergleichen) ziemlich unumwunden ein. Quintilian zieht die Consequenz, dass er die translatio als eignen Status sallen lässt. Derartige Fälle gehören unter einen der andern Status (III 6, 68—79).

Die Rhetorschule giebt den Begriff translatio nicht auf, führt aber zugleich mit und neben ihm einen neuen, den der praescriptio, ein.

Fort. (97 f.) braucht bei der Aufzählung der modi translationis, welche er übrigens unter die Legal-Status rechnet<sup>1</sup>), immer den Ausdruck praescribimus, wie er denn schon früher 59, 31 translatio = praescriptio gesetzt hat. 98, 28 f. aber differenzirt er beide Begriffe so: praescriptio excludit actionem, translatio autem differt. Auch von dieser translatio, einer translatio also im engeren Sinne, giebt er modi an. — Julius führt die metalepsis als letzten der Rational-Status an, theilt sie aber in rationalis und legalis. Auch er identificirt sie mit praescriptio (382). — Sulp. theilt die ebenfalls unter den Rational-Status beigebrachte metalepsis in translatio und praescriptio (339 f.). Seine Angaben über die letztere entnimmt er seiner eignen Aussage nach dem Marcomannus.

Von Marcomannus also rührt die praescriptio her. Sie wird folgendermassen umschrieben (340, 19—21): spectat ad tempus futurum, si quis agere postulet, qui agere non debeat, aut illo tempore vel illo loco vel modo quo agi non poterit. Demnach kommt bei

<sup>1)</sup> Dies hatte schon Albucius gethan nach Quint. III 6, 62.

diesem Status persona, tempus, locus, modus in Betracht. Und diese vier Gesichtspunkte finden wir als modi praescriptionis bei Julius aufgezählt, dazu als fünften den modus a re. 1) Bei Fort. haben wir a persona, a tempore, a loco, a re, — a modo wird gegen die Autorität des ausdrücklich genannten Marcomannus (98, 21) abgelehnt als identisch mit dem modus a re. — Es zeigt sich, dass nicht nur Sulp., sondern auch Fort. und Julius von Marcomannus abhängen; sie stimmen unter sich auch in Beispielen.

Nun hat Hermogenes (141 u. 166 f.) eine Lehre von der μετάληψις, die er auch παραγραφή nennt, welche mit der Marcomannischen von der praescriptio nahe zusammenrückt. In ihr wird die Frage gestellt: εἰ δεῖ ζητῆσαί τι τούτων (142, 4 f.). Die Eintheilung in ἔγγραφος und ἄγραφος beruht auf folgendem Unterschied: bei der ἔγγραφος steht ein Gesetz der Anklage entgegen, z. B. δὶς περὶ τῶν αὐτῶν δίκας μὴ εἶναι. Bei der ἄγραφος steht das Gesetz seinem Wortlaut nach der Anklage entgegen, aber eine unausgesprochene, doch selbstverständliche Beschränkung seiner Bestimmung macht dieselbe möglich, z.B., der Gatte hat das Recht, die ehebrecherische Gattin zu tödten'. Er tödtet sie später, auf dem Grabe des Buhlers. Damit hat er sich gegen die stillschweigende Voraussetzung vergangen, dass er die Strafe auf frischer That vollziehen wird. Er kann also verklagt werden. Die ἔγγραφος παραγρ. des Hermogenes aber ist gleich der praescriptio des Marcomannus. Dies ergiebt sich aus dem Musterbeispiel bei Sulp. 340, 25 f. verglichen mit Hermog. 142, 9: dieselbe That darf nicht zweimal vor Gericht eingeklagt werden. Ist nun die Lehre des Marcomannus eine Verkürzung der Hermogenischen oder hat Hermogenes die Marcomannische erweitert? Unbedenklich nehmen wir das erste an. Marcomannus, der von unsern Rhetoren namentlich angeführt wird, muss ihnen zeitlich nahe gelegen haben. Also ist die praescriptio des Marcomannus eine Uebertragung der παραγραφή des Hermogenes, deren Inhalt von jenem eingeschränkt

<sup>1) 382,6</sup> muss nothwendig V statt VI stehen. Dies ergiebt die folgende Auszählung, auch schon die Wendung modo vel numero. Vgl. 386, 23, wo aliquo scripto hinzutritt, weil alle modi der praescriptio (rationalis + legalis) angegeben werden.

Erwähnenswerth ist die Bemerkung Quintilians (III 6, 78): nec ignoro fuisse qui translationem in rationali quoque genere ponerent nebst Beispiel. Darnach hat die παραγραφή ἄγραφος alte Vorläufer gehabt.

Aber nicht nur Marcomannus, der verkürzte Hermogenes, sondern auch der volle Hermogenes liegt bei der Schulrhetorik zu Grunde. Denn die Eintheilung έγγραφος und ἄγραφος finden wir bei Julius unter der Bezeichnung legalis und rationalis wieder. Ueberraschend ist es freilich, dass er nicht bei der legalis, sondern bei der rationalis praescriptio die vier modi des Marcomannus anführt; denn zu jener gehören sie doch. Aber er ist ja überhaupt stark im Vermischen verschiedener Traditionen. Dies zeigt z. B. auch die Bemerkung 382, 16: necesse est praescriptionem in aliquem [wohl zu lesen: alium] statum continuo transire, womit er Quint. III 6, 68 reproducirt. Ferner hat er den Nicht-Marcomannischen modus a re, der mit dem modus a modo unverträglich ist.

Die translatio als besonderer Status unterschieden von der praescriptio bei Fort. ist unverständlich, auch von der des Sulp. muss man so urtheilen. Dieser meint etwa folgendes (S. 339): Die "Uebertragung" findet nicht auf ein andres Tribunal statt, die Berechtigung zu der That, um die es sich handelt, wird von demjenigen, der sie vollbracht, auf einen andern, von der Zeit, in der sie geschah, auf eine andere u. s. w. übertragen. Auch hier hat er die vier modi der Marcomannischen praescriptio. Offenbar wollte Sulp. die translatio, welche einmal im Schema vorgesehen war, nicht aufgeben und vermied daher ihre Identificirung mit der praescriptio; so kam etwas sehr künstliches, fast sinnloses zu Stande.

Als Resultat halten wir fest, dass die alte, ursprünglich Hermagoreische translatio von der praescriptio abrogirt worden ist (für unsere Rhetoren durch Marcomannus), nicht ohne Spuren zu hinterlassen in Stücken, die sich als heterogen absondern. Die praescriptio aber ist eine Uebertragung der  $\pi\alpha\varrho\alpha\gamma\varrho\alpha\varphi\eta'$ , die für uns bei Hermogenes greifbar ist. 1)

Wird auf Grund eines Gesetzes oder eines Schriftstückes von rechtlich bindender Bedeutung, z. B. eines Testamentes geklagt, so beruht der Streit auf verschiedener Interpretation jener Bestimmung. So entstehen die status legales.

## 5. Status scripti et voluntatis.

Der Wortlaut des Schriftstückes und die Absicht des Verfassers werden als von einander abweichend gedacht.

<sup>1)</sup> Dass Cap. die translatio zur qualitas, und zwar zu der nur bei ihm begegnenden qualitas de actione rechnet, ist oben (S. 83) gesagt.

Für Fort un. ergeben sich zwei modi (99): entweder stützt sich der eine Theil auf den Wortlaut, der andere auf den Sinn des Schriftstücks, oder beide Theile auf den Sinn. — Julius (384) giebt einen Auszug aus Quintilian 7, 6, 5—8. Lehrreich für seine Art zu excerpiren ist es, dass er das secundum genus seiner Vorlage (§ 6): in quo nullum argumentum est, quod ex lege ipsa peti possit, sed de eo tantum, de quo lis est, quaerendum est, nicht reproducirt, sondern aus einer Nebenbemerkung § 7 Ende sein zweites genus, ex aliis legibus, formt. Capella (416, 11 f.) führt den status nur eben an, Sulp. (351) interessirt sich, wie gewöhnlich, nur für die divisio.

Durchgehend bei allen ist das Beispiel: peregrinus in muro. Es lautet bei Quint. 7, 6, 6: peregrinus, si murum ascenderit, capite puniatur. cum hostes murum ascendissent, peregrinus eos depulit: petitur ad supplicium. Auch Hermogenes II 140, 30 hat es. Es gehört offenbar zum eisernen Inventar der Rhetorik.

#### 6. Leges contrariae.

Julius (383) unterscheidet vier Möglichkeiten. 1. Zwei Gesetze widersprechen einander. 2. Der Widerstreit liegt nicht in den Gesetzen selbst, sondern in der περίστασις. 3. Ein einzelnes Gesetz enthält Bestimmungen, die sich ausschliessen. 4. Auf ein an sich einfaches Gesetz stützen die Parteien disjunctive Ansprüche. An 4. knüpft er die Bemerkung, dass einige Rhetoren diese Art als asystaton betrachten. Fortun. (99, 11 f.) hat zwei modi: zwei Gesetze oder eins mit doppelter Bestimmung. Die vierte Möglichkeit des Jul. lehnt er (soviel lässt die hier lückenhaste Ueberlieserung erkennen) als zum negotialis status gehörig ab. Die zweite Möglichkeit hat er nicht. — Cap. (461) ist nur andeutend. Sein Beispiel — Fort. 87, 32 f., wo es zum genus comparativum legale beigebracht wird. — Sulp. (352) erklärt den status legum contrariarum als duplex scripti et voluntatis status. Dies wohl im Anschluss an Hermogenes (141. 169). 1)

Sulp. also steht für sich, Julius und Fortun. gehen, wenn man von des letztern Polemik absieht, im Ganzen zusammen. Nur

<sup>1)</sup> Die Erklärung ist freilich älter als Hermogenes. Vgl. Quint. VII 7, 1: inter omnis artium scriptores constitit in antinomia duos esse scripti et voluntatis status.

## 7. Ambiguitas.

Die Fassung des Gesetzes lässt Zweifeln über seine Auslegung Raum. Fort. (99) setzt fünf modi an: 1. per discretum et indiscretum, 2. per homonymiam, 3. per distinctionem, 4. per abundantiam, 5. per deficientiam. - Julius (383) findet die Fraglichkeit in scripto oder in voluntate. Bei in scripto unterscheidet er per distinctionem und per similitudinam (= ὁμωνυμίαν). Fortun atians erster modus deckt sich mit der voluntas bei Julius und hat dasselbe Beispiel. Sein zweiter und dritter modus geben den Inhalt der ambiguitas in scripto bei Jul. wieder. Der sonst so dürftige Capella (461) hat modus 2. des Fort., welchen er nicht benennt, mit dem Beispiel des Jul. 383, 15 und per distinctionem (3. Fort.) mit dem Beispiel des Fort. 99, 26. — Von der Schrift des Sulpicius ist das Ende, welches die status ambiguitatis und collectivus enthielt, ausgefallen. — Bei den drei Rhetoren liegt ein gemeinsamer Grundstock vor, Fort. ist am reichsten. Entlehnungen aus Quintilian und Hermogenes sind nicht vorhanden. Denn dass das Beispiel bei Fort. zu modus 4. (von der meretrix) sich bei Hermogenes II 141, 22 = 173, 14 wiederfindet, beweist nichts.1)

# 8. Status collectivus.

Eine Bestimmung, unter welche der vorliegende Fall sich ohne weiteres subsimiren lässt, liegt nicht vor, sondern die Entscheidung wird aus einem Gesetz durch logischen Schluss gewonnen.

<sup>1)</sup> Frz. Striller (De Stoicorum studiis rhetoricis — Breslauer philol. Abhandlungen I 2. Breslau 1886 S. 40) will aus Galen περὶ τῶν παρὰ τὴν λέξιν σοφισμάτων c. 4 (XIV 595 Kuehn.) nachweisen, dass Fortunatians 5 modi stoischen Ursprung haben, muss aber, um die Uebereinstimmung herzustellen, bei Galen zwei Benennungen ändern. Das ist doch bedenklich. — Eine aus-

Fortun. (100) hat fünf modi: a simili, a consequenti, a contrario, a minore ad minus, a minore ad maius. — Julius (384 f.) kennt im Allgemeinen zwei Möglichkeiten; entweder ist ein Gesetz vorhanden, das im Ganzen auf den Fall passt, ihn aber nicht ausdrücklich erwähnt, oder es ist kein Gesetz da, wo denn nach Analogie geurtheilt wird. Diese Scheidung übernimmt er von Quintilian (VII 8) und giebt die erste Möglichkeit im engsten Anschluss an diesen. Bei der zweiten hat er die modi des Fortun. mit Ausschluss des a consequenti; natürlich, denn dieser deckt sich mit seiner ersten Alternative. Die Beispiele zu a contrario und a majore ad minus sind bei ihm und Fort. die gleichen. -Der Collectiv-Status ist der einzige, bei dem Cap. (461, 26 ff.) modi unter dieser Bezeichnung anführt. Es sind die vier ersten des Fort. Auch die Beispiele stimmen, ausser dass zu a contrario das Beispiel, welches bei Fort. und Julius steht, in umgekehrter Weise angewandt und zu a consequenti ein eigenes beigebracht wird. Bei diesem Status wird Quintilian von der Schulrhetorik theils einfach übernommen, theils gekürzt, theils erweitert; in allen Fällen liegt er zu Grunde.

# 9. Status finitivus.

Die richtige Aussaung des Gesetzes hängt von der Definition eines seiner Worte ab.

Dieser Status ist von Cornificius in die Rhetorik eingeführt (I § 19), wenigstens bei ihm zuerst litterarisch greifbar, von Cicero (Inv. II § 153) übernommen; Quintilian giebt ihn auf. (Vgl. III 6, 88.) — Von unsern Technikern haben ihn Fortun. und Cap. (100 f., 462, 4 ff.). Das Beispiel des Cic. wird von Fortzusammengezogen, Cap. hat ein anderes. —

Auf die Statuslehre (im engeren Sinn) folgen bei Fort. (101 f.) einige Erörterungen über den Fundort das Status, über principalis und incidens status, über comparativae materiae. In der ersten dieser Auseinandersetzungen stehen die Namen des Theodorus (von Gadara) und Hermagoras. Zu diesem allen kann ich Analogien nicht nachweisen.

drückliche Auseinandersetzung mit Strillers Ansicht, dass Fort. stoische Lehre biete, vermeide ich deshalb, weil aus meiner Darlegung sich, wie ich hoffe, von selbst ergiebt, dass der Einfluss der Stoa auf ihn höcht geringfügig war.

Auf das genus iuridiciale beschränken Fortun., Julius und Sulp. stillschweigend die Statuslehre, die beiden anderen genera werden nicht einmal erwähnt. Nach Hermagoras fallen bekanntlich γένος ἐπιδεικτικόν und γ. συμβολευτικόν unter die ποιότης. Cicero (Inv. I 10, vgl. auch Top. 93) war der Ansicht, dass vielmehr die Status auf alle drei genera Anwendung finden und Quintilian urtheilt ähnlich (III 8, 4). Capella nun behandelt diese Anwendung c. 17 und 18 (462 f.) Er beweist c. 17 die Ciceronische Anschauung unter Abweisung der Hermagoreischen 1) (462, 15 f.) damit, dass suadere und dissuadere der Anklage und Vertheidigung verwandte Functionen sind und zeigt die Möglichkeit von coniectura, finis, ja sogar der praescriptio bei causae deliberativae auf. C. 18 führt er aus, inwiefern laudare und vituperare der Vertheitigung und Anklage ähnlich sei; die status werden als möglich hingestellt, aber nicht nachgewiesen. Vgl. hierzu Quint. III 7, 28: laudativum genus . . . qualitate maxime contineri puto, quamquam tres status omnes cadere in hoc genus possint. Die Anticatones finden sich bei ihm und Capella. - Dieser folgt also in beiden Capiteln den Classikern.

#### 5. Circumstantia.

Nach Auffindung der status räth Fortun. (102—104) den gesammten Stoff auf Grund der sieben circumstantiae zu betrachten Aus Augustin (141) wissen wir, dass dies Lehrstück eigentlich zu den Vorfragen gehört und sich an die Betrachtung von thesis und hypothesis, mit der es ja sachlich im engsten Zusammenhang steht (s. o. S. 75 f.), anzuschliessen hat. Die Begründung des Fortun., weshalb die περίστασις nach den Status zu erörtern sei, ist verworren.

Fort. zählt auf und bespricht als circumstantiae: persona, res, causa, tempus, locus, modus, materia. Augustin, (der nicht barbarisch wie Fort. von circumstantiae, sondern von partes circumstantiae spricht) hat die sieben Hermagoreischen Theile, d. h. dieselben, nur statt materia  $\dot{\alpha} \varphi \circ \varrho \mu \alpha \ell$ , latein. quibus adminiculis. Sachlich decken sich materia und adminicula; vgl. 104, 28 ff. und

<sup>1)</sup> Er tritt hier in Widerspruch mit seiner c. 11 (458, 22) gegebenen Definition: qualitas aut futuri temporis aut praeteriti: et praeteriti iuridicialis, futuri negotialis. Dernech ist die qualitas negotialis der rhetorische Ort für des γένος συμβουλευτικόν (Hermogenisch!).

142, 10 ff. Nun sagt Hermogenes περὶ εὐρέσεως (Il 212 Sp.): περίστασις δέ έστι τὸ πᾶν ἐν ἡμῖν καὶ λόγοις καὶ πράγμασι καὶ δίκαις καὶ ὑποθέσεσι καὶ βίψ, τόπος, χρόνος, τρόπος, πρόσωπον, αίτία, πρᾶγμα προςτιθέασι δὲ οἱ φιλόσοφοι καὶ εβδομόν τι, τὴν Ελην, ἣν ὁ ξήτως οὐκ ἰδία χωςίσας ἔχει, πιθανῶς δὲ ἐπιμερίζει τῶν ἄλλων ἑκάστῳ, ὅτῳ ἂν δύνηται. Er weiss also mit diesem philosophischen Theil der περίστασις nichts rechtes anzufangen; als eignes μέρος gilt er ihm nicht. Fortun. aber macht Gebrauch von demselben, indem er ihn für die  $\dot{\alpha}\varphi o \varrho \mu \alpha i$  des Hermagoras substituirt. Er folgt also einer Auffassung der περίστασις, welche dem Hermogenes bereits vorlag und ändert nach ihr die Hermogoreische ab. Sie findet sich noch bei den von Striller (De stoicorum stud. rhet. p. 27, 8, 6) beigebrachten Autoren: Anon. VII 13 und 21 W. Troilus VI 48 W.

Zur Eintheilung der causa in impulsiva und rationativa (103, 21 f.) haben wir als letzte Quelle wohl Cicero (Inv. Il 17) anzusehen: causa tribuitur in impulsionem et in ratiocinationem. übrigen liegt, wenn nicht dem Fort. selbst, so doch dessen Vorlage eine griechische Techne mit zu Grunde. Das beweisen die zahlreichen griechischen Ausdrücke 103, 22 f.: ὀρεκτικήν αἰτίαν, στοχαστικήν (so von Striller 31, Anm. gebessert), u. a. Auch die Theilung des locus (104, 17 f.) in den naturalis und positivus ist sicher griechisch, nämlich  $= \mathring{\eta} \varphi \acute{v} \sigma \epsilon \iota \mathring{\eta} \Im \acute{\epsilon} \sigma \epsilon \iota$ .

Julius bietet (374, 22) bei der allgemeinen Besprechung der Inventio die circumstantia mit den 7 Hermagoreischen Theilen. Die übrigen Rhetoren haben nichts dergleichen.

# 6. Divisio controversiae.

Die einzelnen Status wurden bei 4. darauf hin angesehen, unter welchen Möglichkeiten sie zu Stande kommen. Jeder hat seine modi, jeder modus ist ein status im Kleinen. Eine ganz andere Betrachtungsweise liegt vor, wenn nunmehr die einzelnen Status διαιρούνται. Es werden nämlich die Gesichtspunkte hervorgesucht, unter denen sie sich behandeln und abwandeln lassen; bei weitem nicht alle denkbaren sind im gegebenen Falle anwendbar. Vgl. Fortun. 105, 13: semper omnibus his locis coniecturam dividemus? non semper; nam ut non omne nomen omnibus litteris scribitur, ita non omnibus locis omnis materia dividitur... (,dies gilt für alle Status').')

Hermogenes hat in den στάσεις eine feste Systematik dieser Lehre mit ausführlicher Begründung geliefert. Ihn also haben wir heranzuziehen, wenn wir die divisio controversiae bei der Schulrhetorik antreffen und sie erklären wollen. Leider ist es unvermeidlich dabei die nackten Schemata zu confrontieren. Capella kommt nicht in Betracht, da er die διαίρεσις nicht behandelt.

## 1. Coniectura.

|                                         | 1. 40111                     | cctuta.               |                            |
|-----------------------------------------|------------------------------|-----------------------|----------------------------|
| Hermog.                                 | Fortun.                      | Julius                | Sulpit.                    |
| (143).                                  | (105).                       | (387).                | (325 ff.).                 |
|                                         |                              | 1. a persona          |                            |
|                                         |                              | 2. a causa            |                            |
| 1.π οαγοαφι-<br>κῷ ἔστιν ὅτε            | 1. paragraphe                |                       |                            |
| -                                       | 2. antipara-<br>graphe       |                       |                            |
|                                         | 3. non verisimili quaestione |                       |                            |
| 2. ἐλέγχων<br>ἀπαιτήσει                 | 4. ἐλέγχων<br>ἀπαιτήσει      |                       | 1. probationum expetitione |
| 3. βουλήσει                             | 5. voluntate                 | 3. a consiliis        | 3. voluntate               |
| 4. δυνάμει                              | 6. facultate                 | 4. a potestate        | 2. facultate               |
| 5. τοῖς ἀπ' ἀρ-<br>χῆς ἄχρι τέ-<br>λους | 7. ab initio ad finem        | 5. ab initio ad finem | 4. a summo ad imum         |
| 6. ἀντιλήψει                            |                              |                       | 5. iure absoluto aliquando |

<sup>1)</sup> Es ist daher verkehrt, wenn Volkmann (S. 369 fl.) die διαίρεσιε bei der Dispositio behandelt. Sie gehört zur Inventio, wie denn Hermogenes das Buch περὶ τῶν στάσεων seiner εὕρεσιε voranschickt. Quintilian, auf den V. sich beruft, giebt im 7. Buch keine διαίρεσιε, sondern eine allgemeine Besprechung der Status; modi treten viel eher bei dieser hervor, wenn der spätere Terminus auf ihn angewandt werden darf. Einzelnes allerdings streift an διαίρεσιε; z. B. VII 2, 27: ducitur coniectura primum a praeteritis: in his sunt personae, causae, consilia u. s. w. Sehr gern würde ich wie auch sonst bei diesem verwickelten Lehrabschnitt einfach auf V. verweisen. Das geht aber nicht an. Denn er stellt nur zusammen, was er bei Hermogenes und unsern Rhetoren findet, ohne sich auf eine Darlegung und Discussion der Congruenzen, Analogien und Discrepanzen überhaupt einzulassen.

| 8. μετ<br>αίτι<br>9. πιθ<br>10. ἀπο<br>ποι | ίας<br>τανη 9.<br>ολογία<br>ότητι 10. | derivatione causae πιθανῆ ἀπολογία quaestione | a translatione     causarum     a verisimili     defensione | derivatione<br>verisimili<br>probatione |
|--------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| xou                                        | _ '                                   | epilogica 1)                                  |                                                             |                                         |

Fortun. hat zwei loci, die bei Hermog. fehlen: antiparagraphe und non verisimili quaestione. Andrerseits finden sich bei Fort. nicht: ἀντιλήψει und μεταλήψει. Sulp. hat keinen locus, der nicht auch bei Hermog. vorhanden wäre. Denn iure absoluto entspricht der ἀντίληψις; vgl. Hermog. 146, 1 ff. Es handelt sich um die Frage, εἰ ἔξεστι. Es fehlen von den loci des Hermog.: 1.7.10. Während Fort. einfach aufzählt, bietet Sulp. Erörterungen; dadurch tritt seine Abhängigkeit klarer hervor. Dass er dem Hermog. auch insofern folgt, als er simplex und duplex coniectura kennt, ist oben gezeigt worden. Hier ist noch zu bemerken, dass bei der divisio der imperfecta coniectura die drei loci a voluntate, a facultate, iure absoluto aussallen (327, 17 u. 21). Ueberhaupt hat Sulp. eine relativ selbständige Um- und Weiterbildung der Hermogenischen διαίρεσις bei diesem status benutzt. — Julius verwendet zunächst die Ansätze zur divisio, welche er bei Quintilian vorfindet. Dieser nämlich behandelt 7, 2, 27-57 die Gesichtspunkte: personae, causae, consilia, an potuerit (= 4. Jul.), an fecerit (= 5. Jul.). Die Benennung aber des 5. locus bei Jul. ist Uebertragung des Hermogenischen τὰ ἀπ' ἀρχῆς ἄχρι τέλους; 3. a consiliis, 4. a potestate lässt sich mit βουλήσει und δυνάμει (3. 4. Hermog.) gleichsetzen. Color, welches Julius bei 6. a translatione causarum beibringt, begegnet bei Hermog. 147, 18 (χρώματα). Dies zeigt, dass er die μετάθεσις wiedergeben wollte. Die Punkte παραγραφή und ποιότητι κοινη sind in der allgemeinen Einleitung zur divisio, in der auf die generales und praescriptivae quaestiones aufmerksam gemacht wird (385, 37. 386, 22) vorgesehen. Keine Aufnahme hat die ἐλέγχων ἀπαίτησις gefunden. — Julius hat es fertig gebracht Quintilians lebensvolle Darstellung und die starre Systematik des Hermog. zu verquicken.

<sup>1)</sup> ποιότης κοινή wird 148, 20 = ἐπίλογοι und δευτεφολογίαι gesetzt. Vgl. Maximus Plan. V 284 W (bei Volkmann citirt). Also ist ποιότης κοινή mit quaestio epilogica zu identificiren.

|                                                   | 2. F            | 'inis.        |                              |
|---------------------------------------------------|-----------------|---------------|------------------------------|
| Hermog.                                           | Fortup.         | Julius        | Sulpit.                      |
| (153).                                            | (105).          | (388).        | (337).                       |
| 1. προβολῆ                                        |                 | ļ             |                              |
| 2. ὄρφ                                            | 1. definitione  | 1. definitio  | 1. finis                     |
| 3. ἀνθορισμῷ                                      |                 |               | 2. contraria de-<br>finitio  |
| 4. συλλογισμῷ                                     | 2. collectione  | 2. collectio  |                              |
| <ol> <li>γνώμη νομο-<br/>θέτου</li> </ol>         |                 |               | 3. ex voluntate legislatoris |
| 6. πηλικότητι                                     | 3. quantitate   | 3. quantitas  |                              |
| <ol> <li>πρός τι</li> <li>μία τῶ ἀντι-</li> </ol> | 4. comparatione | 4. comparatio |                              |
| θετιχῶν<br>μετάληψις                              |                 |               | ·                            |
| event.: ἀντίληψις                                 |                 |               |                              |
| 9. ποιότητι καὶ γνώμη                             | 6. qualitate 1) | 5. qualitas   | 4. qualitas con-<br>clusivα  |
|                                                   | 5. coniectura   | 6. coniectura | 4. voluntatis coniectura     |

Fortun. und Julius haben dieselben loci, sie lassen 1. 3. 5. 8. des Hermog. aus und fügen coniectura hinzu. Eine andere Auswahl trifft Sulp.; bei ihm fehlen 1. 4. 6. 7. 8.; hinzu fügt er voluntatis coniectura, was der coniectura bei Fort. u. Jul. entspricht. Es erhellt, dass die Schulrhetorik aus dem überkommenen Hermogenischen Gut eine Auslese trifft, deren Motive uns unklar bleiben.

# 3a. Qualitas iuridicialis.

### a. absoluta.

| Herm.                                            | 1  | Fortun. | Julius             | l  | Sulp.   |    |
|--------------------------------------------------|----|---------|--------------------|----|---------|----|
| (157)²).                                         |    | (105)   | (390).             |    | (344).  |    |
| $\pi$ $oldsymbol{arrho}$ ο $oldsymbol{ec{\eta}}$ | 2. | a summo | ad 1. ab initio ad | 3. | a summo | ad |
|                                                  |    | imum³)  | finem              | j  | imum    |    |

<sup>1)</sup> Es folgt noch: epilogica quaestione. Dies stimmt nicht zu der angegebenen Zahl 6. Simon (Schweinfurter Progr. v. J. 1872: Krit. Beiträge zur Rhetorik des C. Chirius Fortunatianus, S. 19) will deshalb de finitione streichen; es erhellt aber aus der Vergleichung mit den übrigen kleinen Rhetoren, dass dies unentbehrlich ist. Vielmehr ist zu lesen: qualitate, ... id est epilogica quaestione. Ebenso 106, 32: qualitate, id est epilogica quaestione.

<sup>2)</sup> Nur diejenigen werden angeführt, zu denen sich die Gleichung aufzeigen lässt.

<sup>3)</sup> Vgl. Hermog. Il 153, 17:  $\dot{\eta}$  προβολή έστιν αὐτὰ τὰ ἀπ' ἀρχῆς ἄχρι τέλους.

| μορίοις διχαίου        | 3. a partibus iusti¹)        | 2. a partibus iusti |                                               |
|------------------------|------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------|
| δρψ                    | 1. definitione               |                     | 1. finitivum prae-<br>cedens                  |
| αὐτῆ τῆ ἀντι-<br>λήψει |                              |                     | 2. ipsa qualitas<br>absoluta                  |
| ποιότητι χαὶ<br>γνώμη  | 5. epilogica quae-<br>stione |                     | <ol> <li>epilogica quae<br/>stione</li> </ol> |
|                        | 4. a voluntate               | 3. a consilio       | 5. voluntatis coniectura                      |

Von den fünf loci des Fort. finden sich nur vier bei Hermog., 4. a voluntate nicht. Ebenso bei Sulp., der von Fort. abweicht, da er a partibus iusti nicht kennt, dafür aber einen anderen locus des Hermog.:  $\alpha \vec{v} \tau \tilde{\eta} \ \vec{\tau} \tilde{\eta} \ \vec{v} \tau \iota \lambda \hat{\eta} \psi \epsilon \iota$  beibringt. Julius hat nur drei loci, die den drei mittleren des Fort. gleich sind. Alle drei Rhetoren stimmen in dem bei Hermog. nicht vorhandenen locus a voluntate. Hier also ist die Hermogenische Grundlage nur schwach erkennbar. — Fort. (105, 24): aliquando et locis scripti et voluntatis stimmt mit der Bemerkung des Sulp. (345, 9 f.): scire debemus qualitatem absolutam non rationalem esse, sed legalem, si reus se non naturali loco, sed aliqua lege defendet, ut scilicet dicat sibi lege licuisse, in der Tendenz überein.

b. adsumptiva.
4 Arten: relatio, remotio, compensatio, venia.

| Hermog.                | Fortun.                                 | Julius                                                                      | Sulp.                           |
|------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| (161).                 | (105 f.).                               | (391).                                                                      | (345-348)<br>(s. unten).        |
| προβολῆ                | 1. a summa ad imum                      | 1. ab initio ad fi-<br>nem                                                  | propositio crimi-<br>nis        |
| αὐτῆ τῆ ἀντι-<br>Υέσει | sumptione 3. a refutatione adsumptionis | 3. ab adsumptio-<br>nis destructione                                        | ipsa compensatio — relatio etc. |
|                        | per coniectu–<br>ram<br>vel             | <ul><li>a. coniectura</li><li>b. qualitate</li><li>c. definitione</li></ul> |                                 |

<sup>1)</sup> So mit Simon zu lesen für: a partibus, iusta voluntate.
Hermes XXVIII.

# A. REUTER

| 1                  |                    | d. translatione   |                   |
|--------------------|--------------------|-------------------|-------------------|
|                    | quantitatem        | e. quantitate     |                   |
|                    |                    | f. comparatione   |                   |
|                    | 4. a relatione     |                   |                   |
| ,                  | 5. a remotione     |                   |                   |
| ő <sub>Q</sub> ω   | 6. a fine          |                   |                   |
| συλλογισμῷ         | 7. a collectione   |                   |                   |
|                    | 8. [verdorben : a  |                   |                   |
|                    | maiestate,viel-    |                   |                   |
| διανοία            | leicht:] (a vo-    |                   | voluntas          |
|                    | luntate)           |                   |                   |
| πρός τι            | 9. a compara-      |                   | comparatio        |
|                    | tione              |                   |                   |
|                    | 10. a coniectura   |                   |                   |
| ποιότητι καὶ       | 11. communi qua-   |                   | qualitas conclu–  |
| γνώμη              | litate id est epi- |                   | siva              |
|                    | logica quae-       |                   |                   |
|                    | stione             |                   | _                 |
| μεταλήψει          |                    |                   | translatio        |
|                    | Sulpitius          | (345-348).        |                   |
| Compensatio        |                    | Remotio           | Venia             |
| aliquando prae-    |                    |                   |                   |
| scriptiv <b>um</b> |                    |                   |                   |
| praecedens         |                    |                   |                   |
| propositio crimi-  | propositio crimi-  | propositio crimi- | propositio crimi- |
| nis                | nis                | nis               | nis               |
| locus communis     |                    | *locus communis   | locus communis    |
| ex causis          |                    | ex causis         | ex causis         |
| ipsa compensatio   |                    | ipsa remotio      | ipsa deprecatio   |
| mit locus a sum-   |                    |                   |                   |
| mo ad imum         |                    |                   |                   |
| comparatio         | _                  | }                 |                   |
| translatio         | translatio         | translatio        |                   |
| _                  | 1                  | a summo ad imun   | a summo ad imum   |
| voluntas           | voluntas           | voluntas          |                   |
| •                  | qualitas conclu-   | 1                 |                   |
| siva               | siva               | siva              |                   |
|                    |                    | *finitivum prae   | -                 |
|                    | 1                  | cedens            | I                 |

Fortun. und Jul. setzen für alle vier Arten der qualitas diuridicialis adsumptiva gemeinsame loci divisionis fest, gerade wie Hermogenes (161, 15 αἱ ἀντιθετικαὶ πᾶσαι διαιροῦνται u. s. w.). Die Eintheilung der loci ist bei Jul. die einfachste und übersichtlichste; er hat nur drei, den dritten mit Untertheilen. Auch Fort. hat offenbar diese Theilung vorgelegen, er hat sie aber nicht durchgeführt. Denn er scheidet zunächst ganz wie Julius1); dann aber folgt eine Reihe von 8 loci, die mit dieser Scheidung in keinem Zusammenhange stehen. Nur Einzelnes lässt sich mit Hermogenes identificiren. - Sulp. giebt jeder der vier Arten der qualitas ads. ihre eignen loci. Einzelne kehren bei jeder Art wieder; so propositio criminis, translatio, voluntas, qualitas conclusiva, a summo ad imum; ipsa compensatio ist identisch mit ipsa relatio, remotio, deprecatio. Die propositio criminis ist gleich dem locus a summo ad imum, ipsa compensatio, relatio u. s. w., dem locus ab ipsa adsumptione bei den anderen Rhetoren; auch sonst stimmt Einzelnes mit diesen und Hermog., wie aus der Tabelle erhellt. Die Abweichung ist freilich beinahe bedeutender als der Consensus.

# 3b. Qualitas negotialis.

Fortun. (106) hat in seinem ersten Hauptheile: in scripto dreizehn loci, unter denen sich die sechs des Hermog. (S. 164) finden. Es sind nämlich:

1. νομίμφ = 2. cum quaeritur, an contra legem. 2. δικαίφ = 3. an honesta sit lex. 3. συμφέροντι = 4. an utilis vel iusta und 5. an necessaria (Hermog. theilt Z. 25 συμφέρον in χρήσιμον und ἀναγκαῖον). 4. δυνατῷ = 7. an possibilis in faciendo. 5. ἐνδόξφ fehlt als selbständiger locus, er ist aber in 4. versteckt. 6. τῷ ἐκβησομένφ = 13. cum quaerimus τὴν ἔκβασιν. Nur dieser Theil des Status, nicht der extra scriptum, kommt zur Vergleichung, da nur er symbuleutisch ist. — Julius (389 f.) bietet folgendes Schema: a. legum lationes; loci: lex obscura, contraria vetustis legibus, universales propositiones (utile, iustum). b. Die übrigen negotiales; 6 loci. Die 3 loci der ersten Kategorie entsprechen 1. (106, 8), 2., 3. u. 4. Fort. Die zweite Kategorie hat Aehnlichkeit mit der iniectio qualitatum und deren divisio bei Fort., bei diesem fehlt

<sup>1)</sup> Bei 3. werden per coniecturam und per quantitatem beigebracht, die sich bei Julius ebenfalls finden. Also ist per coniecturam nicht, wie Simon will, zu streichen.

consilio, er hat mehr: continentia, coniectura vel qualitate. ist die einzige Analogie zum 2. Haupttheil des Fort.: extra scriptum, auch diese ist unbedeutend. - Sulp. (343) kennt einen status negotialis rationalis und legalis. Den letzteren theilt er wie Hermog., nämlich legitimo, iusto, utili, possibili, honesto; nur 6. τφ έκβησομένω bleibt fort. Dagegen entsprechen die causae voluntariae mortis, welche er als Anhang zum status negotialis rationalis behandelt, dem Abschnitt bei Fort. 106, 30-32 und bieten auch Aehnlichkeit in der divisio. Die causae voluntariae mortis übrigens bringt Sulp. bei der qualitas negotialis nur unter, weil dies einmal üblich ist. Seiner Meinung nach gehören sie in Wahrheit zu den Controversien, deren status zweifelhaft ist. Das Lehrstück über derartige Fälle ist Sulp. eigenthümlich und an sich nicht ohne Interesse. Ich gebe es daher kurz wieder. Cap. 56-60 (349-351) werden folgende Controversien besprochen: 1. Ingrati actiones. Sie sind nicht finitiv, sondern gehören zur qualitas adsumptiva, und zwar entweder zur remotio oder zur compensatio; bisweilen sind sie der absoluta qualitas unterzuordnen. Quint. VII 4, 37 hat diese Fälle bei der adsumptiva. 2. De moribus: qualitas absoluta; ohne Analogie, 3. Causae mortis voluntariae. Nicht unter die negotialis fallen sie, sondern unter die adsumptiva, und zwar remotione oder deprecatione. Bei Quint. § 39: zur adsumptiva. 4. Abdicationes. Nur selten negotial, meistens zur absoluta oder adsumptiva gehörig. Quint. erwähnt sie § 27; doch weicht die Behandlung ab. 5. Iniusti repudii: zum status relationis. Quint. § 38: qualitas adsumptiva. 6. Dementiae 1): conjectural. Quint. § 29: qualitas adsumptiva. Von diesen sechs Arten begegnet nur Nr. 3 bei den kleinen Rhetoren; diese und alle übrigen mit Ausnahme von 2. treffen wir bei Quint. an. Die Einordnung stimmt mit diesem, ausser dass Sulp. die dementiae actiones zum Coniecturalstatus zieht. Er bringt also einige Einzelheiten aus der classischen Rhetorik, welche in der sonstigen Ueberlieferung sehlen, zur Geltung.

# 4. Translatio.

Die translatio rationalis bei Julius und die translatio bei Sulp. haben divisiones, welche unter einander und von Hermog. völlig abweichen. Dagegen stossen wir bei der translatio legalis

<sup>1)</sup> Iniustae 351, 9 ist aus 6 iniusti in den Text gekommen und zu streichen.



des Fort. (107) und Jul. (392) und der praescriptio des Sulp. (340) auf vollkommene Uebereinstimmung; es ist eben Marcomannus, der bei allen dreien vorliegt. Ueberall sind es die 8 gleichen loci divisionis. Die coniectura fehlt in der Aufzählung bei Julius, wird aber in der Erläuterung 393, 8 nachgetragen.¹) Mit Hermog. zeigen sich keine Congruenzen.

# 5. Scripti et voluntatis.

| Hermog.                     | Fortun.                      | Julius              | Sulp.                         |
|-----------------------------|------------------------------|---------------------|-------------------------------|
| (168).                      | (107).                       | (393).              | (351).                        |
| 1. προβολή ξη-              | 1. propositio                | 1. propositio       | 1. propositio                 |
| τοῦ                         | scripti                      | scripti             | scripti                       |
|                             | 2. deductio gene-            | 2. generis divisio  | _                             |
|                             | ris ad spec.                 | in spec.            |                               |
| 4. διανοία τοῦ<br>νομοθέτου | 3. voluntate legis           | -                   | 5. legislatoris vo-<br>luntas |
| 70,0000000                  | 4. interpretatione (scripti) | •                   | 2. interpretatione<br>scripti |
| 7. ἀντιθέσει                | 5. antithetica               | 3. aliquis incidens | _                             |
|                             | quaestione                   | rationalis status   |                               |
| 8. μεταλήψει                | 6. translatione              |                     | 7. translatio                 |
|                             | 7. tramotione [?]            |                     |                               |
|                             | 8. coniectura                |                     |                               |
| 15. ποιότητι καὶ            | 9. qualitate                 |                     | 9. qualitas                   |
| γνώμη                       | _                            |                     |                               |
|                             |                              |                     | 3. <i>par</i>                 |
|                             |                              |                     | 4. maius                      |
| 6. ὄρψ                      |                              |                     | 6. finis                      |
| 2. διανοία [?]              |                              | J                   | 8. voluntas                   |

Fortun. geht insofern mit Jul. zusammen, als 1. und 2. stimmen und von den andern loci antithetica quaestione, coniectura, qualitas rational sind. Mit Sulp. hat er 5 Punkte gemein, 4 fallen heraus. Mit Hermog. deckt er sich fünsmal. — Sulp. mit Hermog. ebenso ost, doch lässt er antithetica quaestione weg und giebt dasür sinis — Soos. Ob diaroiq mit voluntas gleichzusetzen

<sup>1)</sup> a fine hat Halm 392, 27 fälschlich in den Text gesetzt, wie die Vergleichung mit Fort. 107, 16 ff. ergiebt. a fine 393, 2 ist die 392, 28 angekündigte finitiva quaestio.

ist, scheint zweiselhast; 3 loci des Sulp. sind ohne Analogie. — Fortun. hat bei diesem Status ausser dem nackten Schema eine Betrachtung über die Frage: Voluntas legis quot modis consideratur? Wie schon Simon (a. a. O. S. 8) richtig erkannt hat, ist die Stelle aus Quint. VII 6, 5—8, nur die Reihensolge von 2. und 3. ist vertauscht. 3 Fort. = 2 Quint. ist bei Fort. stark zusammengestrichen 1).

# 6. Leges contrariae.

| Hermog.                    | Fortun.                                | Julius                     | Sulp.                              |
|----------------------------|----------------------------------------|----------------------------|------------------------------------|
| (169).                     | (107).                                 | (393).                     | (352).                             |
| προβολή δητο               | propositione<br>scripti <sup>2</sup> ) | propositione<br>scripti    | 1. propositione scripti            |
| διανοία                    | interpretatione scripti <sup>2</sup> ) | interpretatione<br>scripti | 2. interpretatione scripti         |
| δρφ                        | definitione                            | -                          | 4. finis                           |
| πότερον περιέ<br>χει καὶ   | legum                                  | comparatio<br>scriptorum   | 5. comparatio le-<br>gum vel rerum |
| πότερον περιέ<br>χεται τῶν | comparatione personarum                |                            |                                    |
| <i>ξητῶ</i> ν              | comparatione per qualitatem            |                            |                                    |
| διάνοια νομο-<br>θέτου     |                                        |                            | 3. utriusque legis voluntas        |
| μετάληψις                  |                                        |                            | 6. translatio                      |
| ποιότης                    |                                        |                            | 7. voluntas<br>8. qualitas         |

Julius' loci sind alle bei Fortun., dieser hat mehr die Specialisirung der comparatio und die definitio. Mit Sulp. ist die Uebereinstimmung noch grösser, es fehlt bei diesem nur die comparatio personarum und per qualitatem, mehr hat er 4 Punkte. Alle 6 Punkte des Fortun. und 7 des Sulp., z. T. dieselben, sind auch bei Hermog.; nur die voluntas (7. Sulp.) bleibt zurück. Die Erläuterung der comparatio bei Fort. und Julius findet Analogien

<sup>1)</sup> Die Vermuthung Simons, dass 107, 28 aliarum statt multarum gestanden hat, ist sicher richtig. Vgl. Quint. a. a. O. § 7.

<sup>2)</sup> So beide Male zu lesen statt interpretatione, scripto, wie Halm in der Fussnote z. d. St. vermuthet. Die Vergleichung setzt dies ausser Zweifel.

bei Quintilian (VII 7, 7-8). Doch geht die Aehnlichkeit nicht bis ins Detail. Zu vgl. auch Hermog. 171.

# 7. Ambiguitas.

Sulp. fällt hier und im folgenden Status aus, da seine Schrist mit dem vorigen Status abbricht. Von Fortunatians 9 loci finden wir nur den ersten bei Julius und Hermog. wieder (propositione eius quod ex scripto dictove excipimus ad utilitatem nostrae partis (108, 8 sf.) = propositione partis quae nobiscum facit (394, 23) =  $\pi \varrho o \beta o \lambda \tilde{\eta}$   $\ell \eta \tau o \tilde{v}$  (173).) Julius hat ausser diesem noch zwei loci.

# 8. Collectio,

| Hermog.            | Fortun.                 | Julius       |
|--------------------|-------------------------|--------------|
| (171).             | (108).                  | (394 f.).    |
| συλλογισμῷ         | 1. collectione          | collectione  |
| πηλικότητι         | 2. quantitate           | quantitate   |
| πρός τι            | 3. comparatione         | comparatione |
|                    | 4. coniectura           | -            |
|                    | 5. iusto 1)             |              |
|                    | 6. utili                | qualitate    |
|                    | 7. honesto              | -            |
| ποιότητι καὶ γνώμη | 8. epilogica quaestione |              |

Die Uebereinstimmung zwischen Fortun. und Julius ist ersichtlich; denn 4. qualitate Jul. entspricht 5. 6. 7. Fort.; nur 4 und 8 des letzteren bleiben übrig. Zu Hermogenes bieten sich einige Analogien.

# 9. Definitio legalis.

Diese hat Fortun. allein, deshalb ist auch ihre *divisio* singulär. —

Die Vergleichung der Divisio bei den einzelnen Schulrhetoren unter sich und mit der  $\delta\iota\alpha\iota\varrho\varepsilon\sigma\iota\varsigma$  hat gezeigt, wie gänzlich principlos die späte römische Rhetorik verfährt. Eine Affiliation aufzustellen ist schlechterdings unmöglich. Ebenso deutlich wie dieser Eindruck wird aber auch der sein, dass Abhängigkeit von dem durchgebildeten Schematismus des Hermogenes vorliegt.

<sup>1)</sup> iusto ist augenscheinlich von seiner Stelle Z. 12 nach Z. 14, vor utili, zu versetzen.

#### II. DIE PARTES ORATIONIS.

Die Abfolge bei der Behandlung der Theile der Rede ist bei den einzelnen Rhetoren sehr verschieden. Fortun. hält sich an die herkömmliche Reihe der Theile. - Julius geht von den argumenta aus (c. 5), bringt dann die argumentatio sammt den Beweisformen (c. 6-11), zu welcher jene doch logischer Weise gehören; hieran schliesst sich die reprehensio (c. 12), zuletzt bespricht er die nicht beweisenden Theile: propositio, partitio u. s. w. — Capella hat c. 21 nur argumenta; die partes setzt er an den Schluss des ganzen Buches (c. 44-53). - Aehnlich schiebt Sulpitius die partes hinter die Darlegung der officia oratoris (c. 16, 11-23). Es erhellt, dass sowohl die rhetorische Topik, - denn dies ist im Wesentlichen die Argumentenlehre bei Julius und Capella — als die Partes als solche sich verselbständigt hatten. Denn nur so erklärt sich ihre Sonderstellung bei Julius, Cap., Sulp. — Meine Erörterung geht auch hier von Fortun. aus. -

# A. Die Eintheilung.

Fort. (108) giebt eine Disposition zunächst nach den üblichen vier Theilen: principia, narratio, argumentatio, peroratio, die er aber sogleich erweitert. Ferner führt er bei der Behandlung selbst Theile ein, die in der Disposition nicht vorgesehen sind. So ergiebt sich folgendes Schema:

I. principia III. argumentatio Dazu: insinuatio Dabei: προηγούμενα und ἀναγκαῖα proecthesis argumentatio, andere Erläuterung; proparasceue in diese eingeschoben: partes probationis, II. narratio epichirema u. a. Dazu: excessus ύπεξαίρεσις IV. epilogi άνανέωσις partitio Dabei: ἀνακεφαλαίωσις. Dazu: propositio

Julius geht ohne Ankundigung vor (395). Als Theile stellen sich heraus: argumentatio, reprehensio, propositio, partitio, principia, narratio, epilogus. — Cap. (485): exordium, narratio, propositio, argumentatio, peroratio. Trotz dieser Ankundigung wird c. 48 partitio als eigner Theil behandelt. — Sulp. (322) führt

als Meinung quorundam die Viertheilung an, als die eigne die Fünstheilung, indem er die argumentatio in confirmatio und reprehensio spaltet.

Cicero hat Inv. I 19 die Sechstheilung: exordium, narratio, partitio, confirmatio, reprehensio, conclusio. Quintilian IX 3, 91 reducirt die partes auf fünf, indem er die partitio weglässt. Sulp. hat also die Quintilianische, Cap. die Ciceronische Theilung bewahrt. Die Abweichungen der anderen sind ohne grossen Belang.

#### B. Die Theile.

#### 1. Exordium.

Die officia principiorum bestehen darin den Richter attentus, benevolus, docilis zu machen. Orientirt werden sie nach den figurae materiarum. Deren sind fünf: endoxos-honesta, amphidoxos-anceps, paradoxos—admirabilis, adoxos—humilis, dysparacoluthetos—obscura, und zwar ist der Zusammenhang der, dass das Wohlwollen bei den ersten drei figurae, die Aufmerksamkeit bei der vierten, die Gelehrigkeit bei der fünften angestrebt wird. Bei der figura paradoxos ist eine besondere Form der Einleitung, die insinuatio, anwendbar. So Fortun. (108 ff.). Dieselbe Gedankenfolge findet sich bei Cap. (c. 45). In der Bezeichnung weicht er etwas ab: die admirabilis nennt er turpis (vgl. hierzu Quint. IV 1, 40); statt figurae sagt er formae. Auch er hat die insinuatio, doch versteht er ihren Zusammenhang mit einer bestimmten Figur nicht mehr, da er erst nach ihrer Erwähnung die formae bespricht und hierauf auf die insinuatio zurückkommt. - Sulp. (317) will die gesammte Rede nach den modi (wie er die figurae nennt) eingerichtet wissen, wenn auch der Einfluss derselben auf die principia am bedeutendsten ist. Bei dem exordium (322) lehrt er ebenfalls die Verschiedenheit der Behandlung je nach dem modus causae. Die Zahl und Benennung stimmt mit der der figurae bei Fort., auch die Abzweigung der insinuatio sur die admirabilis. - Schon Cicero Inv. I 20 f. trägt dieselbe Lehre vor, und aus ihm ist wohl fast alles geschöpst, was wir bei den kleinen Rhetoren lesen. Aber die Lehre selbst geht höher hinauf, bis zu Hermagoras. Dies ergiebt sich aus Augustin S. 147 f. Nur die eine Abweichung stellt sich dabei heraus, dass Hermagoras die δυσπαρακολούθητος = obscura nicht kannte; diese also ist später hinzugefügt. - Quintilian (IV 1; 40) erwähnt die fünf genera causarum nur beiläufig. IV 1, 6 verwirst er die triplex personarum ratio. — Die vitia principiorum werden bei den einzelnen Rhetoren verschieden bestimmt. Ich versolge diese Einzelheit, als zu unwichtig, nicht weiter.')

Julius kennt den Zusammenhang zwischen principia und figurae causae nicht. Er entlehnt den Abschnitt (421 ff.) aus Quintilian IV, 1 mit Ausnahme von 423, 8—17. Dies Stück enthält vier verschiedene Vorschriften, die in sich wie mit den vorhergehenden und folgenden übel harmoniren. 421, 22—33 hat er einiges selbständige mit Quintilianischem vermischt. 2)

Proecthesis. Proparasceue s. praeparatio s. praemunitio.

Diese beiden Abarten hat unter den Rhetoren nur Fortun. (110) Die erste wird in der Epitome Cornuti<sup>3</sup>) (I 428 f. Sp.) ähnlich wie bei ihm erläutert: εὐμάθειαν ποιεῖ προέκθεσις ... προέκθεσις ἐστίν, ὅταν ἃ μέλλει τις λέγειν ὡς ἐν κεφαλαίφ προεκθῆται.

Die proparasceue oder procatasceue — beide Formen finden sich bei Fort. — begegnet in den Schem. dian. 60, 22 H.: προκατασκευή est... cum rei de qua acturi sumus colorem praeparamus atque praetendimus; 29/30: haec figura dicitur Latine praeparatio, und bei Julius Rufinianus 46: προυπεργασία s. προπαρασκευή praemunitio, qua ante utimur, ut confirmetur id, quod subiecturi sumus.

Vielleicht hat Fort, hier eine Anleihe aus einem Figurenbuche gemacht; wenigstens passt hierzu die Anführung von Beispielen aus den Classikern, die der Gewohnheit der Figurenschreiber entspricht.

<sup>1)</sup> Fort. 110, 9 f.: In quantitate ... schliesst an 109, 29 an. 109, 25 ist angekündigt: virtus constat ... qualitate et quantitate. Aber nur qualitas solgt, dann werden die vitia principiorum ausgezählt, erst hieraus setzt die Besprechung der quantitas ein. Sie ist dahin zu rücken, wohin sie gehört. 110, 5 ist alia vitia widersinnig; nothwendig muss alia genera oder alia prooemia stehn. Die Entstehung der Verderbniss ist leicht zu begreisen.

<sup>2)</sup> Halm ist hier, wie auch sonst in der Angabe des Consensus mit Quintilian (sonst auch des Cicero) nicht ganz genau, namentlich nicht speciell genug. Ich unterlasse indessen ihn zu corrigiren, indem ich mich begnüge, auf diesen kleinen Mangel hinzuweisen.

<sup>3)</sup> So ist nach J. Graevens Darlegungen (Cornuti artis rhet. epit. Berolini 1891, Prolegomena) der Anonymus Seguerianus zu benennen.

#### 2. Narratio.

Fortunatians Darlegung (110, 29-113, 30) behandelt folgende Punkte: 1. quando non est narrandum, nebst Anwendung der concisa narratio; 2. die narratio an ungewöhnlicher Stelle; 3. Fehler; 4. Vorzüge; 5. genera und species; 6. Eigenheiten; prooemium μερικόν u. s. w.; 7. partitio vor der der narratio; 8. allgemeine Anforderungen an die narratio. Dazu kommen excessus und ἀνανέωσις. Direct aus Cicero (Inv. I 30, 31) übernommen sind 2. und 3.; auch 4. entspricht der Forderung Ciceros (§ 20). Das Beispiel zu 2. Quint. IV 2, 25. Die Frage, ob und in welchem Falle zu erzählen sei, ist Theodoreisch. Vgl. Apsines I 353, 19 und Schanz, die Apollodoreer und Theodoreer (diese Ztschr. XXV, 1890, S. 36 ff., bes. S. 45). — Zu den 5 genera: directum, conversum, convincens, solutum, proprium finde ich keine Analogie. Von den 8 species narrationum lassen sich nachweisen: paradiegesis, antidiegesis, in der Epit. Cornuti 435, 19. 22; epidiegesis, hypodiegesis und paradiegesis Rusus 463, 2. 467, 7. 466, 19 (epidiegesis bei Quint. IV 2, 128 ist etwas anderes); diasceua Hermog. I 231, wo die Beschreibung mit der Fortunatians stimmt. — Die μερικαί διηγήσεις hat auch Julius 425, 1 ff. und Cap. 487, 1. Vier von diesen Unter- oder Abarten stammen nach Cap. (486, 31) von Theodorus, (Byzantius, sagt er, gemeint ist der Gadarener), nämlich: hypo-, para-, anti-, catadiegesis, wozu prodiegesis tritt.1) — Eigenthumlichkeiten der narratio sind: procemium μερικόν, apostrophae, prosopopoeiae, έκαώνησις. Die Theil-Procemien hat auch Julius 421, 31. apostrophae und prosopopoeiae sind Figuren, die ihre natürliche Stellung bei den πίστεις und dem ἐπίλογος haben. Quint. erwähnt sie IX 2, 38 und 29, wo er die Figuren erörtert. έκφώνησις ist mir gänzlich unverständlich; vielleicht ist zu lesen hypothesis; dies wäre ebenfalls eine Figur; vgl. Anon.  $\pi$ .  $\sigma \chi \eta \mu$ . III 127 Sp. — Im Allgemeinen soll die Erzählung προκατάσκευος sein d. h. quaestionum semina enthalten. Dies wird erreicht durch Beachtung der sieben circumstantiae. Der bezeichnende Ausdruck semina kehrt wieder bei Sulp. c. 20 (323), ebenso die περίστασις, ohne dass doch der Zusammenhang beider angedeutet wird. Auch

<sup>. 1)</sup> Fort. 112, 5 wage ich nicht diegesis in prodiegesis zu ändern, obwohl die Möglichkeit nicht ausgeschlossen ist, dass Fort, so schrieb. Dann hätte er die ganze Fülle der jemals erdachten διηγήσεις wiedergegeben.

Julius (424, 26) sagt: probabilis erit narratio, si circumstantiam persequamur vel omnem vel quaecunque ex ea suppeditaverint. Cap. (486, 32 f.) spricht von elementa narrationis, deren er merkwürdiger Weise aber nur sechs aufzählt, modus sehlt. Hier liegt also eine gemeinsame Tradition zu Grunde. Cicero (Inv. I 21) giebt bei dem, was die Probabilität hervorrust, alles zur περίστασις gehörige — ausser modus — und fügt opinio hinzu. Sein Erklärer Victorin (206, 42-207, 26) weist mit Hülfe einer complicirten Tabelle nach, dass Cicero die durch die circumstantiae gegebenen Möglichkeiten habe erschöpfen wollen, mit der Bemerkung (207, 6): septem illa superiora . . . omnes artium scriptores tractarunt et in praeceptis suarum artium reliquerunt. Nun ist ein fester Punkt im System des Hermogoras die περίστασις. Diese tritt in der classischen römischen Rhetorik in den Hintergrund 1); hier, bei der Schulrhetorik finden wir sie wieder. Es scheint, dass gerade dies Lehrstück durch eine Tradition, welche neben der durch Cicero und Quintilian bekannten Doctrin herlief, sich bis in das vierte und fünfte Jahrhundert fortsetzte und zwar mit näherem Anschluss an die ursprüngliche Terminologie als diese bei den Classikern vorliegt. Für Hermagoras hinwiederum erhellt, dass er die Lehre von περίστασις nicht bloss bei den θέσεις und υποθέσεις, sowie den στάσεις, sondern auch bei den μέρη λόγου verwandt hat. — Der — übrigens gute — Abschnitt narratio ohne principia hat, soweit ich sehe, keine Analogie; doch ist die Lehre gewiss auf Theodorus zurückzuführen, der wie Schanz a. a. O. zeigt, dem strengen Schematismus entgegengetreten ist. Die Vorschrift, dass die narratio da zu enden hat, wo die ζητήματα beginnen, begegnet bei Quint. IV 2, 132.

Den excessus, griechisch διέξοδος, hat Hermagoras nach Cic. Inv. 197 nach der reprehensio und vor der conclusio beigebracht. Dieser Gebrauch hat sich, wie aus Fort. ersichtlich, nicht gehalten. Quintilian dagegen erwähnt IV 3, 1 als declamatorische Sitte prolato rerum ordine... [also nach der narratio] protinus utique in aliquem laetum ac plausibilem locum... excurrere. Er tadelt dies im Allge-

<sup>1)</sup> Vgl. Quint. IV 2, 2: sciens transcurram subtiles divisiones quorundam, plura eius [narrationis] genera facientium, non enim solum volunt esse illam negotii . . . expositionem, sed personae . . . loci . . . temporis . . . causarum. Die Anspielung auf die περίστασιε ist ebenso klar wie ihre Ablehnung.

meinen als Unsitte und will den excursus nur ausnahmsweise gestatten, ut, si expositior circa finem atrox fuerit (§ 5). § 11 am Ende heisst es dann: ceterum res eadem et post quaestionem perorationis vice fungitur. hanc partem παρέκβασιν vocant Graeci, Latini egressionem. Als Theil lehnt er — wie auch Cicero — die egressio ab. Darin folgt ihm Fortunatian, der auch die atrocitas rei übernimmt; die Begründung der Ablehnung als Theil ist bei ihm 113, 18 freilich ungemein läppisch. Schliesslich kommt Fort. auf die circumstantiae als Ausgangspunkt des excessus; ob wohl auch hier eine Reminiscenz an Hermagoras durchklingt? — Die ἀνανέωσις begegnet in der Epit. Cornuti I 428. Sie bedeutet die "Ausfrischung" des in der narratio Gesagten durch Zusammensasung. Vgl. Volkmann 125.

Julius c. 16 (S. 423 - 427) bietet anfangs (-425, 1) eine Bearbeitung des entsprechenden Abschnittes bei Quintilian (IV 2; vgl. §§ 31, 35, 41, 43, 46). Weiter schreibt er diesen aus, wenn auch zuweilen mit Auswahl und Zusammenziehungen. Nicht aus Quint. sind die kurzen Abschnitte über die narrationes μερικαί (425, 1-7), worin er mit Fort. stimmt, und über die ἐγκατάσκευοι. Der letztere geht auf Hermogenes zurück; vgl. Inv. II 7 (199, 7 und 12). — Die egressio behandelt er in einem eigenen Capitel (17 = 427-429). Auch dies ist aus Quint. (IV 3, 4-13 ff.). Mitten in diese Erörterungen eingeslickt ist ein Stück über die Wirkung der Komik in der Rede (428, 14-429, 2). Grösstentheils ist es Ciceros Orator (§ 87 - 87) entnommen, wie schon Halm gesehen hat, mit Anklängen an Quint. VI 3. Wie das Stück gerade hierher gekommen, ist mir unbegreiflich. Man könnte vermuthen, dass es zum folgenden Capitel, de epilogo gehöre; denn Quint. a. a. O. behandelt das Komische bei der peroratio. Die Stelle aber nach 428, 21 zu versetzen, geht nicht an, weil dort unmittelbar nach der indignatio Bemerkungen über die hilaritas unpassend wären. - Capella reproducirt, soweit er nicht mit Fort. übereinstimmt, in seiner durren Art Cicero Inv. (486 f.). Eigenthumlich ist ihm die Unterscheidung von narrationes ipsius negotii und incidentes; letztere sind willkürlich hinzugefügte, nicht durch die Sache selbst gesorderte. Die digressio = παρέκβασις führt er mehr an, als dass er sie erläutert. - Sulp. (322 f.) giebt die Vorlage, welche ihm mit Fort. und Jul. gemeinsam ist, am besten wieder. Ebenso wie Jul. exemplificirt er an der Miloniana Ciceros. Im

übrigen hat er die drei Forderungen Ciceros: narratio aperta, brevis, probabilis sit, ohne in der Ausführung sich an ihn anzuschliessen. Eigenartig ist die Ansicht, dass zur Erreichung der Klarheit die ὀξθόπτωσις d. h. der Beginn mit dem Nominativ "zweckmässig" sei. Als Beleg dienen die Redenanfänge Ciceros; wir haben es wohl mit der Beobachtung eines den Cicero commentirenden Rhetors oder Grammatikers zu thun. — Die egressio hat Sulp. nicht.

#### Partitio.

Fort. (113, 21-115, 3) bespricht partitio als besonderen Theil, hält sie aber nicht in allen Fällen für nöthig. Seine Unterscheidung zweier Arten: per seiunctionem und per enumerationem, stimmt, abgesehen von diesen termini mit Cicero Inv. I 31 ff.; ebenso die Vorschriften über beide Arten, welche folgen. Abweichend ist der Vorbehalt, dass die Abfolge der Partitio eventuell in der Darlegung selbst verändert werden dürfe, sowie die Regel, die einmal aufgestellte Eintheilung durch eine neue nicht direct aufzuheben, während es zur Erreichung eines bestimmten Effects wohl gestattet ist dies zu thun; endlich die zweite Eintheilung aller Partitio (115, 1 ff.) in  $\pi \rho \eta \gamma \sigma \nu \mu \epsilon \nu \eta$ ,  $\dot{\alpha} \nu \alpha \gamma \nu \alpha \ell \alpha$ ,  $\mu \iota \nu \tau \eta'$ . Diese ist offenbar im Anschluss an die Auffassung der  $\zeta\eta\tau\dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$  [der argumentatio] in προηγούμενα und ἀναγκαΐα entstanden, welcher wir weiter unten (117, 5 ff.) und bei Sulp. (324, 17. 18) begegnen. Zur Aenderung der Abfolge vgl. Quint. IV 5, 5: interim . . . etiam fallendus est iudex . . . ut aliud agi, quam quod petimus, putet . . . si re non ante proposita securum . . . intrarit oratio, efficiet, quod promittenti non crederetur. — Was Jul. c. 14 (417, 29-421, 17) vorbringt, ist aus Quintilian und Cicero theils ausgeschrieben, theils contaminirt, mit geringen Ausnahmen. Unterbrochen wird die Entlehnung durch 419, 17-29: es sind Beispiele, die Jul. irgendwo anders aufgelesen hat. Im letzten Abschnitt (420, 20-E.), der allgemeine Regeln über die Argumenta, also heterogenes enthält, wird einmal Cic. de oratore, zweimal Quint. (V 14, 33 u. 34) benutzt. Sonst ist das Stückchen selbständig. Wird doch sogar gegen die in der ersten Quintilian-Stelle ausgesprochene Ansicht gestritten (22 ff.).

Capella (487 f.) behandelt die Partitio, obwohl er sie nicht angekündigt hat. Seine Vorschriften stimmen mit Cicero; exemplifi-

cirt wird an den Reden pro Quintio und pro Tullio<sup>1</sup>). — Sulp. (323 f.) kennt nur die zweite Art der Partitio, welche Fort. per enumerationem nennt. Seine Regeln stimmen mit denen Ciceros.

# Propositio.

Die Aufstellung des Themas für die eigentliche Darlegung zeigt entweder, als einfache, unsere oder des Gegners Gründe auf, oder, als zusammengesetzte, die Gründe beider Parteien. Es können in ihr Haupt- und Nebenfragen verbunden werden. Dies sagt Fort. (115, 4—8) in grösster Kürze, Cap. (487) ausführlicher und mit einigen Erweiterungen. Beide geben Gedanken Quintilians (IV, 4) wieder. Ohne Analogie sind die Distinctionen Capellas, dass die propositiones aut simpliciter aut per inductionem und wiederum aut per concessionem aut per praeteritionem stattfinden<sup>2</sup>). Jul. schreibt (416 f.) das Quintilian-Capitel (IV, 4) aus. Sulp. hat die propositio nicht.

# 3. Argumentatio.

Der Haupttheil der Rede, in welchem Fort. die beiden partes des Cic. und Quint., confirmatio und reprehensio, zusammenfasst³), wird von ihm nach folgenden Gesichtspunkten behandelt (115—119): argumenta, reprehensio, quaestiones, argumentatio (andere Erläuterung); angehängt ist  $\hat{v}\pi\epsilon\xi\alpha i\varrho\epsilon\sigma\iota\varsigma$ . — Es ist zu bemerken, dass 115, 10—118, 7 (die argumenta) sich mit Capella c. 49—53 sachlich und grösstentheils auch wörtlich decken. Wenn Halm in der Fussnote zu c. 49 bemerkt (was auch für die ff. Capp. gelten soll): caput est ex Fortunatiano, so ist das zuviel gesagt. Denn Fortun. hat einiges, und zwar nicht unerhebliches, mehr⁴). Cap. hat also

<sup>1) 488, 7</sup> ist für plurimas quaestiones zu lesen principales; das fordert der Gegensatz incidentes in der folgenden Zeile.

<sup>2) 487, 15</sup> ist fit für fiunt zu schreiben.

<sup>3)</sup> Es ist ungenau, wenn er dem Cicero die Theilung der argumentatio in confirmatio und reprehensio zuschreibt (115, 13 f.). Vgl. Inv. I 19.

<sup>4)</sup> Nämlich 110, 4-6: a iudicato...pertinet. 116, 19-21: his omnibus... et reus. 117, 3-5: species...thetica (was sich schon bei Fort. als Zusatz zu dem Ursprünglichen herausstellt). 117, 32-36: Hypopharum...Verrinarum. Auch ein pasr gelehrte Notizen 115, 13: argumenta in quot partes M. Tullius divisit? — Zwei Beispiele Ciceronischer Reden: pro Cornelio, de rege Alexandrino 118, 2 f. Im Ganzen ist der Abschnitt über die artificialia argumenta bei Fort. ein wenig reicher.

nicht einfach abgeschrieben; näher aber als die Annahme, dass er den Fort. excerpirte, — wer wird einen Katechismus epitomiren? — liegt wohl die andere, dass beide dieselbe Quelle benutzten, von der Capella dann mehr strich als Fortunatian.

Die argumenta sind entweder artificialia oder inartificialia nach der geläufigen Doctrin, die schliesslich auf Aristoteles zurück-Bei den künstlichen Beweisen kennt Fort. vier loci: ante rem, in re, circa rem, post rem. Diese verästeln sich in eine grosse Menge Unter-Loci. Dieselbe Schematisirung hat Julius c. 6 (395 f.); abweichend ist mehrsach die Spaltung der vier Haupt-Loci, in welcher Fort. weiter geht. Ferner wendet Jul. die loci argumentorum auf die status an, endlich mischt er vielfach Quintilianisches Im Ganzen ist er reicher, auch prunkt er mit Belesenheit, Ciceros Reden werden häufig erwähnt, einmal sogar die Midiana des Demosthenes (396, 20). Die Punkte, aus denen Beweisgründe herzuleiten sind, möglichst erschöpfend ausfindig zu machen ist bereits von Aristoteles in der Rhetorik versucht worden, bei Cicero in der Topik (c. 2) finden wir nicht weniger als 13 loci beigebracht, Quintilian bietet V 10, 54-59 deren 11; obwohl sie an Zahl geringer sind als die Ciceros, ist seine Topik reichhaltiger. In der Tradition, welche Fort. und Jul. zu Grunde liegt, wird ein Anlauf genommen, die verwirrende Anzahl der τόποι durch Subsumption unter wenige Haupt-τόποι zu verringern; ein Anlauf, der freilich bei unseren kleinen Rhetoren sein Ziel nicht erreicht, da sich die 4 loci unendlich spalten. Aber jene Gruppirung, die sie wiedergeben, ist so wohl bedacht, dass ihr Urheber kein unbedeutender Rhetor gewesen sein kann. Dass sie von Hermagoras herrührt, wird man freilich Volkmann (S. 208) nicht glauben. Denn es geht nicht an, diesen Sachverhalt, wie er will, aus der Vergleichung der Viertheilung mit Quint. V 8, 6 zu erschliessen 1). Seine Scheidung der loci in hypothetische — ante rem — und thetische — in re,

<sup>1)</sup> Natürlich lassen sich die meisten, wenn nicht alle,  $\tau \acute{o}\pi o\iota$  bei Cic. und Quint. mit denen der kleinen Rhetoren identificiren. Wenn z. B. Cicero (Inv. l 34-43) die argumenta herleitet: 1. ex eo quod personis, 2. ex eo quod negotiis est attributum und 2. theilt: a) continentia cum ipso negotio, b) in gestione negotii, c) adiuncta negotio, d) quae gestionem negotii consequuntur, so lässt sich 1+2 a — ante rem. 2 c — circa rem 2 d — post rem setzen. Daraus folgt aber nichts für die Abhängigkeit der Lehre; die Eintheilung und neben dieser die Terminologie sind massgebend.

circa rem, post rem - ist durchaus willkürlich und in sich unbegreiflich. Eher mag Striller Recht haben, wenn er (S. 45) stoischen Ursprung für wahrscheinlich hält. Ueber eine blosse Vermuthung der Provenienz kommen wir jedenfalls nicht hinaus. -In der Aufzählung der unkünstlichen Beweise bietet Fort. das landläusige; vgl. Cic. Part. 48. Quint. V 1, 2. Jul. c. 6, § 5 u. 6: de artificialibus [argumentis] und de praeiudiciis ist aus Quint. mit Auslassungen und Aenderungen entlehnt, die Abweichungen sind unerheblich. - Sehr dürftig wird die Zurückweisung der Argumenta des Gegners bei Fort. behandelt (116, 29-117, 2). Er hat dabei die drei Möglichkeiten, welche Cicero Inv. 1 79 und Part. 41 anführt. - C. 26 eröffnet Fort. mit einer Gesammteintheilung der quaestiones in 8 species (117, 3-5), welche ausser Zusammenhang mit dem Uebrigen steht. Denn sofort wird gesagt (6 f.), dass jede Quaestio entweder προηγουμένη oder άναγκαία ist. Jene Zwischenbemerkung ist denn auch von Cap. nicht aufgenommen, jedenfalls, weil sie in der gemeinsamen Vorlage nicht stand. Aber auch die Betrachtungsweise, nach der die positive Beweisführung als die führende, also ursprüngliche und auch hauptsächliche, die Widerlegung des Gegners als die uns aufgezwungene gilt, ist völlig verschieden von derjenigen, auf welcher die bisherige Darlegung fusst. Hier setzt also eine andere Quelle ein. Προηγούμεναι und αναγκαΐαι ἀποδείξεις hat Apsines (I 385), wie Striller (S. 44) bemerkt hat, Sulp. bringt die ersteren bei (324, 17). Hypophora und Anthypophora, welche als Theile der avayxala quaestio c. 27 besprochen werden, finden sich bei Hermogenes de inv. (11 202), und zwar ist ὑποφορά ὁ τοῦ ἐχθροῦ λόγος, ἀνθυποφορά λύσις, ein Unterschied, der aus Fort. sich nicht deutlich ergiebt, aber doch wohl bei ihm anzunehmen ist. Dass der Abschnitt auf griechische Vorlage zurückgeht, leuchtet ein. Auffallend sind dabei die relativ zahlreichen Citate aus Cicero: 117, 35 Divinatio, 118 pro Cornelio und de rege Alexandrino. — C. 28. u. 29 besprechen die argumentatio mit ihren beiden Methoden, der inductio und der ratiocinatio. Eingeschoben 1) sind 118, 29-32. Diese Zeilen stören nämlich den Zusammenhang; es war c. 28 zuletzt vom Enthymem die Rede und dessen Arten werden 117, 33 angeführt.

<sup>1)</sup> Eingeschoben in dem Sinne, dass Fort, aus anderer Tradition, als die er sonst befolgt, hier ein Stückehen einfügt.

Der Inhalt ist unsinnig. Denn das epichirema besteht (vgl. Cic. Inv. 1 58) aus propositio, adsumptio, conclusio, also kann es nicht adprobatio propositionis sein. — Die inductio hat Fort. aus Cic. Inv. I 51-54 wortlich excerpirt. Die Antwort auf die Frage: Quid est ratiocinatio? quo aliquid probamus ist keine. Aus Cicero (§ 57) wäre sie etwa so zu ergänzen: oratio ex ipsa re probabile aliquid eliciens quo rem adprobamus. Aber es ist zu bezweifeln, dass Fort. so schrieb. Die Unterscheidung zwischen Syllogismus und Enthymem ähnelt der bei Quintilian V 14, 24. Von den Enthymemen werden 5 Gattungen unterschieden: ἐλεγχτικόν, δεικτικόν, γνωμικόν, παραδειγματικόν, συλλογιστικόν. Die ersten beiden hat schon Aristoteles II 22. Bei dem Anon. I 321, 25 Sp., der einen Auszug aus der Techne τοῦ κριτικωτάτου Λογγίνου giebt, treten die beiden folgenden hinzu. Die fünste finde ich sonst nicht. Jul. 412 f. hat dieselbe Lehre ausführlich dargestellt und auf die Epichireme ausgedehnt. 1) Er beschreibt dann ihre Anwendung auf die genera materiarum. - 119,7 Fort. liest Halm έξεργασία. Die Berner Handschrift hat έργασία, und so ist zu schreiben. Denn έξεργασία in der Bedeutung elocutio enthymematum findet sich sonst nicht; es dient bei Quint. VIII 3, 68 zur Bezeichnung einer Tugend der ἀφέλεια. ἐργασία begegnet bei Hermog. Il 218-220. Da ist es allerdings etwas anderes als bei Fort., nämlich = expolitio, Veranschaulichung. Das Enthymem dient zur Stütze der έργασία, diese wieder zur Stütze des Epichirem. Aber von dieser Bedeutung lässt sich diejenige, welche das Wort bei Fort. hat, als abgeleitet vorstellen. Man vergass den richtigen Zusammenhang mit dem Enthymem und behielt nur, dass sie überhaupt zu verbinden seien. Volkmann's Uebersetzung (S. 258) ,nähere Ausführung' ist demnach nur im Sinne Fortunatians, nicht des Hermogenes richtig. Zu der Beschreibung der Eigenschaften der έργασία bei Fort. finde ich keine Analogien. — C. 30 (119, 21 ff.) handelt von der ὑπεξαίρεσις. Sie entzieht etwas, was in der Darlegung des Gegners für uns gefährlich ist, der Argumentation. Ein Theil der Rede kann sie nicht sein, da sie eben im Verschweigen besteht. Sie ist vielmehr eine Figur. Danach kann

<sup>1) 413, 18</sup> ist eliciendo wohl aus elencticis verdorben, vor diesem iudicialibus materiis zu ergänzen. Vgl. Sulp. 316, 17 der ethicae, patheticae, iudiciales causae s. materiae unterscheidet.

Philod. Rhet. c. 21, 18 (Gros XX<sup>a</sup> 18 = p. 202 Sudhaus): οἱ μὲν τῶν σοφιστῶν τὰς κοινὰς φρένας ἔχοντες οὖ περὶ τῶν ἔ[ν] παντὶ προβλήματι προοιμίων καὶ διηγήσεων καὶ πίστεων καὶ ὑπεξαιρέσεων καὶ ἐπιλόγων ἑαυτοῖς οἴονται προσήκειν κτλ. zur Vergleichung nicht herangezogen werden, wie Spengel (Abh. d. bayr. Acad. d. W. phil.-philol. Cl. III 1, S. 230) thut, indem er aus Fort. folgert, dass Philod. sich auf die Stoa beziehe. Denn dort hat, wie Volkmann (S. 125) richtig sieht, ὑπεξαίρεσις den Sinn von refutatio. Diesen aber lehnt Fort. 20—22 ausdrücklich ab.

Julius bietet bei dem, was im Sinne Fort.s zur Argumentatio gehört, so viel mehr als das mit Fort. gemeinsame, dass er auch gesondert noch zu betrachten ist. Die Capitelüberschristen bei Halm leiten irre. VI § 7 ist zu VII zu ziehen oder vielmehr als Einleitung zu dem, was c. 7. 8. 9. 10. 11 auseinandergesetzt wird. Die Ueberschrift müsste lauten: De argumentatione. Der letzte Satz des kleinen Absatzes 407, 27 ist aus Cic. Inv. I 44 entnommen und aus diesem so zu ergänzen: cum igitur argumentum fuerit aliquo ex genere rem aliquam aut probabiliter ostendens aut necessarie demonstrans, argumentatio erit aut necessaria aut probabilis. Also: De argumentatione: 1. de necessaria, 2. de probabili: a. inductione (c. 8), b. de ratiocinatione (c. 9) nebst Enthymem und Epichirem (c. 10. 11). C. 7 (407, 30-408, 12) ist aus Cicero Inv. I 45 f. abgeschrieben (was Halm entgangen ist). Ebenso aus Cic., allerdings mit erheblichen Auslassungen ist c. 8.1) Mit c. 9 (ratiocinatio) steht es ebenso (vgl. § 58. 61. 73. 74), doch reproducirt er nicht Ciceros ausführliche Erörterungen § 62-72, dagegen fügt er Stücke aus Quint. V 14, aus ihrem Zusammenhang gerissen, nach Gutdünken ein. Die Erwähnung der quadripartita und tripartita ratiocinatio geschieht gegen Ciceros Ansicht, der für die Fünstheilung eintritt (§ 66 E.). Nur hierin und in den Uebergängen ist Jul. selbständig. Die Erörterung in c. 10, weswegen der Redner keinen vollständigen Syllogismus nöthig hat, sondern sich mit dem Enthymem begnügen darf, stimmt sachlich, aber diesmal nicht wörtlich mit Quint. V 14, 27-30. Nur am Schluss

<sup>1) 408, 36</sup> fordert die entsprechende Cicerostelle die Lessrt von 0: deinde oportet 409, 6 muss ad vor extremum fortfallen. 409, 15 ist für confessionem concessionem zu lesen.

ist eine directe Entlehnung. 1) Die im Anfang von c. 11 (— 412, 21) über das Epichirem benutzte Quelle ist für uns, wie es scheint, nicht zu erreichen; wenigstens finde ich keine Analogie zu dieser hübschen und lebhasten Schilderung. Am Schluss eine Entlehnung aus Cic. — Das Uebrige ist bereits besprochen. — C. 12, von der Reprehensio, stammt aus Cicero (Inv. I 41—96) mit einem kleinen Zusatz aus Quintilian (415, 8—22 — V 14, 20—23). 2)

Capella behandelt die argumenta nicht bloss an der Stelle, welche sich mit Fort. deckt, sondern auch c. 21-29, unmittelbar hinter dem Ductus (S. 464 ff.). Der Satz im Ansang: fides fit tribus modis: conciliando, docendo, permovendo: prior illa ethica, sequen8 apodictica, tertia pathetica nominatur erinnert an Fortunatians drei erste genera communia: ethicum, apodicticum, patheticum, sowie an die drei species causae des Sulp.: ethica, pathetica, iuridicialis. Unterscheidend ist aber, dass bei Sulp. und Fort. die ganze Causa unter eins dieser genera oder species fällt, während nach Cap. alle drei Arten bei derselben Causa Anwendung finden. Eine Analogie bietet Minucian (vgl. Volkmann S. 177) Ι 417: τῶν ἐντέχνων πίστεων αί μέν είσιν ήθικαί, αί δὲ παθητικαί, αί δὲ λογικαί . . . πραγματικαί δὲ . . . τὰς ἀποδείξεις ἔχουσαι. Hieraus entstand leicht die Form: πίστις ἀποδεικτική, wie sie bei Cap. vorliegt. Aristot. Rhet. I 2 (I 8 Sp.) liegt zuletzt der Lehre zu Grunde. Beim  $\eta \mathfrak{Sos}$  besteht freilich die Differenz, dass bei Aristot. das  $\tilde{\eta} \Im \sigma_S = \tau \sigma \tilde{v} + \lambda \epsilon \gamma \sigma \tau \sigma_S$  überzeugend wirkt, bei Minuc. das  $\eta^3 \mathfrak{So}_{\mathcal{S}}$  des Beklagten, bei Cap. das  $\eta^3 \mathfrak{So}_{\mathcal{S}}$  des Hörers, Beklagten, Redners, Gegners in Betracht kommt. - Es folgt (bis c. 27) eine dialectische Auseinandersetzung der loci artificialium<sup>3</sup>) argumentorum, welche so grosse Aehnlichkeit mit Cic. Top. § 8-23 besitzt, dass man sie als diesen entnommen betrachten darf. Ge-

<sup>1) 411, 9</sup> wegen des Z. 10 folgenden persuadere persuadendi zu lesen.

<sup>2) 415, 3</sup> nach potest einzuschieben: demonstremus esse; vgl. Cic. § 82. 415, 24—26 ist Confusion entstanden. Ich schlage vor 415, 24/5 quasi... ut zu streichen, dann nach vitiosum est stark zu interpungiren und hierauf zu schreiben: alque genus vitiosum est, cum (vgl. Cic. § 89). 416, 3 nach vel cum ist einzusetzen: perspicuum est, id est cum. Der ganze Abschnitt ist lückenhaft überliefert; so 414, 38; 416, 10; 416, 23, lässt sich aber aus Cicero leicht ergänzen, was ich nicht näher ausführen will.

<sup>3)</sup> Csp. wendet die Ausdrücke artificialis und inartificialis hier nicht sn, sondern unterscheidet: quae excogitantur ab oratore und quae a causa aut a reis suggeruntur. Ich brauche die bekannten Termini der Kürze wegen.

ringe Abweichungen in der Terminologie besagen nichts. Z. B. theilt Cic.: I. in eo ipso de quo agitur, II. quae extrinsecus adsumuntur, I. wieder in 1. ex toto, 2. ex partibus, 3. ex nota, 4. ex eis rebus, quae adfectae sunt ad id de quo quaeritur, während Cap. unterscheidet zwischen: in negotio und quae illud attingunt; letzteres ist = I 4 Cic. Halm vergleicht zu der Stelle Cassiodor de dial. II, p. 547 (Ed. Rothom. 1579, 577 sq.). Dieser Abschnitt ist aber nicht aus Cap. ausgezogen, weil Cassiod. zu den loci: a specie, a simili, a differentia, a causis andere Beispiele beibringt. Vielmehr haben er und Cap. dieselbe Vorlage benutzt, welche Cap. ausführlicher, Cassiod. gedrängter ausschrieb. Ich vermuthe, dass die Topica Ciceros eine Litteratur über diesen Gegenstand hervorgerusen haben, und dass ein Product dieser Litteratur sowohl Cap. als Cass. zu Grunde liegt. Es würde dann, wie in der Dialektik Capellas Varro durch mehrfache Vermittelung (vgl. Eyssenhardt praef. zu Cap. p. LII), so hier Cic. in zusammengestrichener und verdünnter Gestalt vorliegen. — C. 27 werden die inartificialia argumenta abgewandelt nach dem durchaus ungewöhnlichen Schema: in scriptura, in auctoritate, in necessitate. C. 28 und 29 wird gezeigt, wie die Hörer gewonnen und wie sie bewegt werden. Zu diesen letzten drei Capiteln kenne ich keine Analogie.

Sulp. bringt c. 22 (S. 324) über die argumentatio, welche auch bei ihm confirmatio und reprehensio begreift, nur wenige dürstige Notizen. Er contaminirt die Lehre von den  $\pi \varrho o\eta \gamma o \dot{\nu} \mu \epsilon \nu \alpha$  [und  $\dot{\alpha} \nu \alpha \gamma \chi \alpha \bar{\iota} \alpha$ ]  $\zeta \eta \tau \dot{\eta} \mu \alpha \tau \alpha$  mit der von confirmatio und reprehensio in der Art, dass er jene Fragen unter diesen partes versteht. Ein grosser, ja wohl der grösste Theil des Capitels scheint ausgefallen. Ohne diese Annahme lässt es sich nicht erklären, weshalb er nur die  $\pi \varrho o\eta \gamma o \dot{\nu} \mu \epsilon \nu \alpha$ , nicht aber die  $\dot{\alpha} \nu \alpha \gamma \chi \alpha \bar{\iota} \alpha$  erwähnt. Vgl. Striller p. 43.

# 4. Peroratio.

Fort. (119, 30—120, 19) setzt für den Schluss der Rede, die epilogi, drei Theile an: ἀναχεφαλαίωσις = enumeratio, δείνωσις = indignatio, οἶκτος = miseratio. Diese Eintheilung ist Cicero entnommen (Inv. I § 98 ff.). Auch die einzelnen Vorschriften entsprechen im Allgemeinen dem, was dort vorkommt (vgl. bes. § 100). Zur conquestio und zu den allgemeinen Regeln fehlt jede Analogie. Dass die Enumeratio im Speciellen und die Peroratio

generell nicht nur am Ende, sondern auch in anderen Theilen der Rede ihre Berechtigung hat, ist ein Gedanke, der an die von Quintilian (VI 1, 8) geäusserte Ansicht erinnert. — Cap. stimmt in c. 53 wörtlich mit Fortun. — Jul. (430) hat den Abschnitt de epilogo aus Cicero a. a. O. entlehnt. Eigen ist ihm nur 430, 19-26, wo er über die loci communes handelt, die bei der indignatio gebraucht werden können. Dies dient wohl zum Ersatz für die Aufzählung von 15 loci communes bei Cic. I § 106-109, die aber freilich loci misericordiae sind. Angefügt ist eine kurze Erörterung über die imitatio (430, 27-431, 3). Sie benutzt Quint. II 5, 7 f. Das Stück ist hier ebenso deplacirt, wie es c. 17 (de egressione) der Fetzen war, welcher von den Sales handelt. -Sulp. c. 23 (324, 21-325, 2) hat ebenfalls die Dreitheilung, wenn schon mit anderer Bezeichnung: renovatio, commiseratio, exaggeratio. In der Behandlung sind auch bei ihm die Ciceronischen Gesichtspunkte wohl erkennbar.

### DISPOSITIO.

Fortun, beschränkt seine Behandlung der dispositio auf zwei kurze Capitel, die beiden ersten von Buch III (120, 21-121, 23). Eigenthümlich, d. h. in der classischen Rhetorik nicht enthalten, ist ausser der Schlussbemerkung über die concatenatio criminum die Aufstellung von zwei modi, des naturalis und artificiosus; der naturalis ordo hat dann wieder, recht im Sinne der ewig spaltenden Schulrhetorik, acht Untermodi. Im Uebrigen wird Quint. VII 1, 2-31 mit starker Verkürzung ausgeschrieben. - Cap. spricht c. 30 (472, 1 f.) ebenfalls von der duplex ratio der Disposition, der natürlichen und der durch Kunst hervorgebrachten. Er hat Beispiele aus vier Reden Ciceros. — Anders steht es mit Sulp. (320). Er begreift unter dem Namen Dispositio ordo sammt olikoνομία, elocutio und pronuntiatio. Die οἰκονομία ist ihm dann - ordo artificiosus, ordo schlechthin das, was bei den anderen Rhetoren ordo naturalis heisst. Die Miloniana Ciceros wird von ihm Z. 24 f. ebenso wie von Cap. 472, 5 als Exempel für die Anwendung der künstlichen Ordnung citirt; in ihr folgt nämlich die narratio der argumentatio statt umgekehrt. Striller (35 f.) verweist auf Anon. VII 15-17 W., bei dem u. a. die διάθεσις in τάξις und οἰχονομία zerfällt, was genau zu Sulp. stimmt. --

Julius' 19. Capitel (431, 4—11) enthält nur die Definition der Dispositio, giebt aber keine Regeln, sondern verweist für die verba auf die unmittelbar anschliessende Elocutio, für die res auf die bereits tractirten membra orationis.

#### ELOCUTIO.

Während in der Lehre von den Status die Tendenz zu schematisiren einen geeigneten Stoff findet, vermag sie sich bei den übrigen Theilen der Inventio, sowie bei der Dispositio nur unvollkommen zu verwirklichen und scheitert beinahe an der Lehre vom Ausdruck. Wie ein gegebener Fall rhetorisch zu fassen ist, das lässt sich auf eine Formel bringen, mag diese auch nicht immer der Fülle des Lebens gerecht werden. Aber der Stil, das Eigenthümliche des Redners, spottet fester Schranken; zu übermächtig ist in ihm das subjective Element. So entbehrt denn die Darstellung der Elocutio bei Fortun. und seinen Collegen vielfach der straffen Gliederung; alle liefern sie mehr einzelne Bemerkungen als ein festes System. Für uns aber ergiebt sich, dass hier in noch höherem Masse als in den bisher betrachteten Lehrstücken eine exacte Zurückführung der Ueberlieferung auf ihre Quellen uns versagt bleibt; immer war ja die Anordnung d. h. das System in seiner äussern Ausprägung der Ariadnefaden, welcher durch das Labyrinth der Tradition hindurchleitete. Daher ist es geboten, sich auf die Wiedergabe des bei den Einzelnen vorhandenen Stoffes und auf den Nachweis von Analogien zu beschränken, welche gegenseitig und zu der Classik sich finden. -

Theile der Elocutio kennt Fort. zwei: 1. quantitas verborum, 2. structurae qualitas. In umgekehrter Reihenfolge begegnen diese bei Augustin 137, 13 f. 1. mit den Untertheilen copia und bonitas wird c. 3—7, 2. c. 10 M. (127, 10) bis 12 behandelt. Nun lag aber offenbar dem Fort. manches an Bemerkungen vor, was sich unter diese Eintheilung nicht beugen wollte. Dies hat er eingeschoben, und zwar de singulis verbis c. 6 (124, 1—10) zwischen verba splendida (123, 13 ff.) und antiqua (124, 11); ferner c. 8 = alia in elocutione observanda: ut verba sint Latina, aperta, ornata, apta; c. 9 = genera principalia und species; c. 10 = genera figurarum. Die Lehre von den Tropen wird vermisst. — Im ersten Haupttheil ist Quint. als Unterlage unverkennbar, doch finden sich mehr Anklänge als eigentliche

Analogien. So ist zu vgl.: zur copia verborum im Allgemeinen X 1, 8; im Besondern: zum novare I 6, 3 (hier wird er als vir perfectissimus rühmend citirt (122, 9)); zum Uebersetzen: X 4, 2; zu 122, 18 ut difficilia scribas X, c. 3; de tempore X 7; zur bonitas: das Beispiel serracum VIII 3, 21; antiqua verba VIII 3, 24; translatio VIII 6, 6 und 14. — Die Gliederung des Einschubes c. 8 ist die gleiche wie bei Cicero de or. III 10, 37 und Quint. VIII 1, 1. Fast macht es den Eindruck, als ob der Einschub nur stattfinde, um die Eintheilung des vir perfectissimus nicht zu übergehen. Denn dieser war Fort. in seiner Anordnung nicht gerecht geworden. — Ganz singulär ist die Aufzählung der Stilarten c. 10. Sie ergiebt als Schema:

ποσότης = άδοόν, ἰσχνόν, μέσον ποιότης = ὀρθόν, ἀποφαντικόν, ἐγκατάσκευον s. λοξόν, ἀσύνδετον, ἐκ παραλείψεως, συγκριτικόν, ἐλεγκτικόν

= genera publica

πηλικότης = μακρόν, βραχύ, μέσον.

Es ist klar, dass diese drei genera principalia (125, 19) sich nicht gegenseitig ausschliessen, dass vielmehr jeder lóyog nach den drei Gesichtspunkten πόσος, ποῖος, πηλίχος ἐστί betrachtet werden muss und dann jedesmal einem der Nebengenera zusällt, so dass sich für ihn drei Epitheta ergeben; es kann z. B. άδρός, ὀρθός und μαχρός sein. Ueberall sonst begegnen wir bekanntlich nur den drei Arten des erhabenen, anmuthigen und mittleren Stils, nebst Abarten, von denen Fort. mehrere anführt. Vgl. Volkmann 532 ff. 1) — Der kleine Abschnitt von den species elocutionis = singulorum et coniunctorum verborum dient nur zur Ueberleitung zu den Figuren. Bei diesen ist merkwürdig die Dreitheilung in  $[\sigma\chi\dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha]$   $\lambda\dot{\epsilon}\xi\epsilon\omega\varsigma$ ,  $\lambda\dot{\epsilon}\gamma\sigma\upsilon$ ,  $\delta\iota\alpha\nu\delta\iota\alpha\varsigma$ . Sie findet sich nur noch an drei Stellen, (die Striller p. 53 nachweist): Victorin 271 H., Ael. Herod. III 90 Sp., (Jul. Rufin.) de schem. lex. 54 H. λέξις bedeutet in diesem Falle das einzelne Wort; die Figur kommt zu Stande, indem das Wort in anderer Flexion gebraucht wird, als der gewöhnliche Sprachgebrauch sie verlangt z. B. nuda genu

<sup>1)</sup> Es ist beachtenswerth, dass 128, 7 f., wo es sich um Anwendung der structura auf die genera handelt, die gemeinüblichen genera orationis beigebracht werden, von ποσότης und πηλικότης aber keine Rede ist.

für nudo genu. Nun ist es gerade den Stoikern eigenthümlich λέξις für das Wort in seiner Vereinzelung, λόγος für die Verbindung von Worten d. h. Rede zu gebrauchen. Hieraus folgert Striller mit Recht, dass hier bei Fort. stoische Doctrin als Unterlage dient. Was er S. 54 f. über προθεράπευσις als ebenfalls stoischen Terminus sagt, ist sehr ansprechend und macht seine Ansicht noch plausibler. — Die structurae qualitas bedeutet dasselbe, was sonst compositio heisst, wie sie auch 127,7 als Erläuterung für compositio gebraucht wird. Die Eintheilung: rotunda, plena, gravis begegnet sonst nicht; von den vier modi: conversione, adiectione, detractione, immutatione finden sich die drei letzten bei Quint. IX 4, 147. Im Einzelnen Analogien zu Cic. de or. III 171, zu Quint. IX 4, 33. 37. 42. 23. 32 f. und 131 f. Ein Schlusscapitel betreffend die Anwendung der structura bei den genera dicendi u. s. w. steht ohne Analogie da. 1)

De elocutione ist bei Halm nur das 20. Cap. des Julius Victor überschrieben. Unter diesen Titel gehören aber auch c. 21 und 22.2) Nach Vorbemerkungen über den Begriff der elocutio, über Latinität und Deutlichkeit der Worte, über das Lesen von Autoren behandelt Jul. den Schmuck der Rede nach folgenden Gesichtspunkten (431, 24-436, 4):

- 1. verba singula a) propria b) translata
- 2. coniunctio verborum { a) conlocatio b) structura
  3. figurae { a) dictionum b) verborum

Zwischen 3 a und 3 b wird eingeschoben: controversiae figuratae, obliquitas, quomodo contra figuras responderi oporteat. Angehängt werden Einzelheiten, die mit dem ornatus im Zusammenhange stehen, nämlich: cacozelon (436, 5 ff.), descriptio (436, 18 bis 437, 17), sententiae (437, 18-34), epiphonema (437, 35-438, 7), genera dicendi (438, 8-439, 19), forma eloquendi triplex (439, 20 bis 31), ethos und pathos (439, 12-440, 9). - Der Begriff der Elocutio, sowie die Bemerkung über Latina et aperta verba stammt

<sup>1) 128, 13</sup> ist für varie varia zu lesen.

<sup>2)</sup> Die Ueberschrift De obliquitate zu c. 22 führt irre. Denn diese wird nur in den ersten Zeilen geschildert.

aus Quint. VIII 1, 1. Der Rath, die Fähigkeit des Ausdrucks durch Lecture zu üben, lässt sich nicht identificiren. Bei dem Schmuck der Rede, soweit er auf der Wahl der Worte beruht, liegt Cic. de or. III zu Grunde (§ 149. 150. 155. 157. 163, 11 — 164 M. 170); die Stellen sind theils wörtlich herübergenommen, theils ausgezogen. — Bei der coniunctio verborum wird ebenfalls Cicero (ebend. 153 f. 193. 190) benutzt, doch auch Quint. (IX 4, 37. 61. 62, 72. 92), der freilich selbst in diesem Abschnitt Cic. ausschreibt. Einzelnes trifft hier wörtlich mit Fort. zusammen; so ist 432, 34 f. = 127, 17 f. 433, 3-7 = 127, 18-21. 433, 25-27 = 128, 2 f.Also hat beiden dieselbe Bearbeitung dieses Stückes vorgelegen. -Die Erörterung über die σχήματα διαγοίας (433, 30=434, 3) ist stark verkürzt aus Cic. or. 137; nur sind griechische Bezeichnungen hinzugefügt. Diese finden sich wieder in den Schem. dian. 72, 41 1) und Aquila Rom. 24, 25. — Die figuratae controversiae entlehnt Jul. dem Quint.; während er die obliquitas im ausgesprochenen Gegensatze zu diesem behandelt, der dies genus, wie Jul. selbst 435, 12 sagt, als supervacuum ablehnt (IX 2, 85). Die Methode, wie den Figuren des Gegners beizukommen ist, cacozelon, descriptio, sententiae, epiphonema stammt wieder aus Quint. den tria genera dicendi (βαρύ, Ισχνόν, μέσον) tritt dagegen Cic. Orator ein. Anfangs (bis 439, 3) wird er zusammengestrichen, dann aber merkwürdigerweise fast wörtlich ausgeschrieben (439, 3-19 = § 69-71); die Anordnung wird nicht beibehalten; es werden nämlich nach einander benutzt: § 76-87 (- 438, 9-21) 92-99 (- 438, 22-439, 3; § 99 sehr verdorben durch Jul.), darauf § 69-71 (= 439, 3-19). Also muss anfangs ein Auszug, dann Cic. selbst dem Jul. zu Handen gewesen sein, falls nicht der Epitomator, den er wiederum auszog, einzelnes aus Cic. einfach abschrieb, worin ihm dann Jul. folgte. Letzteres ist wahrscheinlicher, schon weil er 431, 33 und 430, 30 ff. entschieden einen Auszug nochmals excerpirt. - Die triplex eloquendi forma: comma, colon, periodus giebt Quintilians Eintheilung; sonst aber ist das Stück ohne Analogie; es bringt Beispiele aus Ciceros Reden. Auch die Bemerkungen über ethos und pathos, sowie die Ermahnung das apte loqui aus Büchern zu lernen, die wahrhaftig nach der Schule schmeckt, ist mit der sonstigen Ueberlieferung incommensurabel.

<sup>1)</sup> Darnach ist, wie Halm richtig vermuthet, 433, 23 ἐπιμονὴ κατὰ τοῦ αὐτοῦ zu schreiben.

Bei Cap. überrascht der Umfang der Partie, welche er der Elocutio widmet. Sie umfasst 11 Capitel (31—41 = 472, 18 bis 483, 9), also fast den fünften Theil des ganzen Buches. Er bespricht nach der Einleitungssentenz, dass die Grundlage der Elocutio Latinität und Deutlichkeit, ihr Gipfelpunkt Fülle und Schmuck sei,

- 1. singula verba { a) propria (cap. 31 f.)
- 2. compositio dabei vitia und die pedes clausularum (c. 34-37);
- 3. figurae { a) sententiarum (cap. 38—41).

Diese Anordnung hat mit der des Julius grosse Aehnlichkeit; aber bei diesem fehlen die vitia und die pedes. Im Einzelnen lassen sich wenig Analogien aufzeigen: zu c. 31, propria verba, ist etwa zu vergl. Quint. VIII 3, 24 f., zu nova § 30 f., zu c. 32 translata verba Cic. de orat. III 155 ff. 1) Von den Fehlern der compositio finden sich λαβδακισμός bei Quint. I 5,52, cacemphaton VIII 3, 44, hiulca und aspera bei Jul. 432 f. und Fort 127, 17; sonst ist die Lastertafel einzig in ihrer Art. Man hat den Eindruck, dass die Lehre, welche hier von Cap. reproducirt wird, auf eingehender Kenntniss Ciceros basirte und ihn mit Auswahl benutzte. Eigenartig im vollen Sinne ist das Stück von den rednerischen Füssen in den Satzenden (c. 35-37). 476,7 wird versichert: Cicero [pedes clausularum] permixta confusione perturbavit. Also im Widerstreit zu ihm — or. 213 ff. — wird die Rhythmik in Angriff genommen. Demnach haben wir hier einen Brocken besserer nachclassischer Rhetorik vor uns, einer Rhetorik, die unter Widerspruch gegen den gefeierten Namen des Cic. dies Lehrstück aufund auszubauen versuchte. Leider ist das Stück am Ende verstümmelt.2) C. 38-41 sind aus Aquila (§ 7-46) nicht einfach abgeschrieben, sondern mit starker Verkürzung reproducirt. Cap. hat 5 S. + 9 Z., Aquila 13 S. + 11 Z., das Verhältniss also ist annähernd 1:3. Dabei laufen zahlreiche Flüchtigkeiten unter; gegen Ende wird die Reproduction fast zum Auszug. 3)

<sup>1) 473, 25</sup> ist aus dem sinnlosen luxurios am Charybdim nach Civ. de or. III 163 zu corrigiren: luxurios um bonorum Charybdim.

<sup>2)</sup> Volkmann S. 526 verweist auf Gramm. Lat. (Keil) VI 1,308 ff. Ich finde dort nichts entsprechendes.

<sup>3)</sup> Flüchtig ist er namentlich c. 40. Die eine Art der Figuren dient nur zum Schmuck, die andere will eine bestimmte rednerische Wirkung erzielen;

Sulp. c. 15 (320, 31—321, 14) verlangt von der Elocutio: Latinitas, perspicuitas, robur, nitor, compositio,  $\pi \varrho \acute{\epsilon} \pi \sigma \nu$ . Diese Classification von Anforderungen an den guten Stil ist ohne Beispiel, wenn sich auch alles Einzelne bei den übrigen Rhetoren wiederfindet.

# MEMORIA.

Fortun. (128—130) behandelt die Memoria als naturalis und artificiosa; bei der letzteren wird zuerst auf die Mnemotechnik, wie Simonides, später Charmadas und Metrodoros sie lehrten, hingewiesen, hierauf eine bessere und einfachere Art der Schulung, durch planvolles Auswendiglernen, angegeben. Der Abschnitt ist ein Auszug aus Quint. XI 2. Auch die Anordnung ist fast dieselbe wie bei ihm; nur wird die Vorschrift über das wörtliche Auswendiglernen (129, 27 f.) zwischen die zusammengehörigen Stücke 129, 25 und 130, 1 ungeschickt eingefügt. Die Erklärung (129, 22 ff.), weshalb die zur Nacht gefassten Gedanken besser haften, findet sich nicht bei Quintilian.

Zu Capellas 42. Cap. (483 f.) bemerkt Halm in der Fussnote: caput est ex Fortunatiano III c. 13. Aber abgesehen davon, dass der Wortlaut erheblich abweicht, bietet Cap. beträchtlich mehr.

dies sagt Aquila § 21 und 30. Capella spricht nur von der ersten Art, so dass er unverständlich wird, wenn er von aliae figurae, nicht schlechthin von figurae redet. Er hat nach der παλιλλογία (481, 13), nach welcher Aq. 30 auf die zweite Art der figurae kommt, diese Bemerkung seines Originals weggelassen. Daher ist es zweifelhaft, ob man ein Recht hat 481, 9 vor continuo bis einzuschieben, was der Sinn verlangt, ob 481, 3/4 simile determinatione für das mindestens schiefe simili modo determinatum zu lesen ist, ob 479, 17 für quae [nämlich περίοδος] multis [!] constat ex membris, qui ambitus aus Aquila eingesetzt werden darf. Zu ändern ist aber wohl sicher: 479,9 et vor non in quae, 480, 22 cetera in pariter; 481, 18 ist optime Glossem; dann ist mit Halm (in d. Anm.) zu schreiben: anadiplosis id est reduplicatio; 482, 27 scheint ένεζευγμένον dem iniunctum am nächsten zu liegen, so wäre dann auch bei Aquila 36(141) zu lesen. - Gegen Ende verliert Cap. offenbar die Geduld; er lässt die Erklärung von Figuren weg und fährt nach Anführung ihrer Bezeichnung mit einem nam- oder cum-Satz fort. So 452, 4 bei der συμπλοκή, 7 beim πολύπτωτον, 15 bei der κλίμαξ. — Mitunter spreizt er sich mit dem Anschein der Gelehrsamkeit. So bemerkt er zur ἀποστροφή 478, 5 frequens apud Ciceronem ac nobilis figura. Zum Caesum giebt Aquila ein zweites Beispiel aus Cic. mit dem Avertissement et alibi; Cap. setzt dafür aus seiner gewiegten Kenntniss ein: et in Verrinis. Bei Aquila 35, 21 lese ich: ut omnes (ad ornatum), non ad aliquam utilitatem.

Bei der Mnemotechnik nämlich hat er die Cicerostelle de orat. Il 353. 358. 360 ausgezogen, wenn auch seine Beispiele nicht daher sind. Im Uebrigen freilich zeigt er die grösste Uebereinstimmung mit Fort., auch in der Abfolge. Also hat Beiden dieselbe Bearbeitung der Memoria vorgelegen; diese schöpfte aus Cic. de or. und aus Quint., Kleinigkeiten beifügend. Jeder der beiden Rhetoren hat sie in etwas verschiedener Weise excerpirt. )

Julius (440) geht sehr summarisch zu Werke. Er erhärtet die Wichtigkeit der Memoria durch ein Cicero-Citat, lehnt die Mnemotechnik ab, räth zum Auswendiglernen, auch der eigenen Schriften, und empfiehlt divisio und compositio im wörtlichen Anschluss an Quint. (XI 2, 36 f.). Interessaut ist nur, dass er im Gegensatz zu Quint. — licet Quintiliano vehementer displiceat Z. 18 — das Memoriren der Schüleraussätze billigt. Diese Gewohnheit der Schule hat sich demnach trotz Quintilians Tadel (II 7, 1—3) bis ins vierte Jahrhundert gehalten. — Sulp. kennt die Memoria als eignen Theil nicht.

#### PRONUNTIATIO.

Fortun. (130-134) entnimmt die einleitende Zweckbestimmung der Pronuntiatio - Actio: ut conciliemus, persuadeamus, moveamus Cicero de or. III 213 (bei Quint. XI 3, 154). Die Pronuntiatio hat ihm in Anlehnung an Quint. XI 8, 14-157 vier modi: voce, vultu, gestu, cultu; nach diesen handelt er sie ab. Bei 1. voce, welches ja die pronuntiatio im engern Sinne begreift, fordert er wie Quint.: emendata debet esse, dilucida, ornata, apta. Auch im Einzelnen ist die Abhängigkeit von diesem evident. So gleich im Beginn 130, 11—13 = Quint. XI 3, 14—19; dann 132, 2—7 = 41. 45. 61-65. 43. Ferner ist c. 21, de vultu, Excerpt aus § 72 bis 81, bezw. 159; in c. 22 de gestu 133, 26-134,  $2=\S 82$ bis 85<sup>2</sup>), 134, 5-7 == 124 f. C. 23, de cultu, bis auf die Schlusszeilen, = 137. 139. 144. Dagegen sind die Vorschriften über die Pslege der Stimme c. 16-18, (sie enthalten ein förmliches training) ohne Analogie. In c. 19 und 20 (132, 8 — 133, 2) führt er das apte pronuntiare nach den Gesichtspunkten: tota causa, partes orationis, sensus, verba, personarum, locorum, temporum quali-

<sup>1) 483, 12</sup> bei Cap. vor brevibus ist non einzuschieben.

<sup>2) 133, 28</sup> ist vor adlevatio: sit einzufügen.

tas näher aus, ohne dass wir dies mit den Regeln bei Quint. (XI 3, 150—152) völlig identificiren könnten. Sehr beachtenswerth ist in diesem Abschnitt, dass 132, 13—15 beim Vortrag der Principia die genera endoxon u. s. w. berücksichtigt werden. Sonst bleibt noch ohne Analogie der Anfang des gestus-Capitels (133, 21—25) und das Ende des Ganzen: quae καθόλου observanda sunt? u. s. w. (134, 16 ff.). Die Freude am Detail und die Sucht zu systematisiren ist auch in diesem letzten Theil des rhetorischen Katechismus in peinlicher Weise ersichtlich. 1)

Zu Cap. c. 43 (484 f.) vergleicht Halm die entsprechende Partie bei Fortun. In der That herrscht in dem Abschnitt, welcher bis 484, 24 reicht, genaue Uebereinstimmung mit jenem; nur hat Cap. gekürzt, wie er denn cultus und gestus nicht scharf von einander trennt. In dem Rest des Capitels dagegen fehlen die Beziehungen zu Quint. bezw. Fort.; vielmehr ist Cic. de or. III 220. 222 benutzt, wobei die Urtheile Ciceros über Piso und Hortensius angeführt werden. So hat man auch hier wieder den Eindruck, dass die eine Vorlage Caps. auf eingehender Cicerolectüre gefusst hat. Bei dem ersten Abschnitt des Capitels ist Cap. derselben Quelle gefolgt wie Fort.; diese schöpfte wesentlich aus Quintilian.<sup>2</sup>)

Sulp. (321) bemerkt von der pronuntiatio: artis quodam modo non est; trotzdem sei sie für den rednerischen Erfolg von grossem Belang. Als Hauptpunkte führt er wie die andern vox, vultus, gestus an, erläutert sie aber nicht.

Julius c. 24 (441, 30—443, 19) hat die Eintheilung vocis et corporis moderatio, welche der nach vox und gestus (im weiteren Sinne) entspricht. Der erste Abschnitt ist 442, 14 zu Ende, der Beginn des zweiten in der Behandlung nicht ausgehoben. Das Ganze ist compilirt aus Quint. I 11 und XI 3. Cic. de orat. III 213 und or. 56 sind nur scheinbar verwendet 442, 18/19 und 443, 15 f. Denn sie werden dort in derjenigen Form wiedergegeben, welche bei Quint. XI 3, 6. 177. 178 vorliegt. Nur zu 441, 1—3 mag der Orator wirklich eingesehen worden sein. Ausser den kleinen Stücken 441, 4—7. 13—16 (vgl. Cic. or. § 42) fällt ein grösseres 19—29 heraus. Es behandelt 1. den Unterschied, welchen die

<sup>1) 131, 14</sup> nach gravitas ist wohl cibis einzuschalten.

<sup>2) 484, 11</sup> ist mit Volkmann (S. 573) für oris: corporis zu schreiben.

Pronuntiatio bei den einzelnen Fällen zu machen hat, (der pedaneus iudex Z. 22 wirkt individualisirend), 2. die Nachahmung lebender Muster. Dies also ist aus anderer Vorlage. Das Buch des Julius schliesst nicht mit der pronuntiatio ab, sondern fügt drei Capitel hinzu: c. 25: de exercitatione, c. 26: de sermocinatione, c. 27: de epistolis. Um nichts zu übergehen, will ich sie kurz erörtern.

Das für die Schule überaus wichtige Thema der Uebung hat Jul. so behandelt, dass er ein Mosaik aus Bemerkungen Ciceros in den Büchern de oratore und Quintilians zusammenstellt. Ueberwiegend ist Cicero. Er geht mit dem Stoff frei genug um, indem er weglässt, verändert, bisweilen erweitert. Eine feste Disposition fehlt; es sind lauter Einzelheiten, die hier und dort zu-Nicht aus Cic. und Quint. ist nur das sammengerafft werden. kleine Stück 445, 33-39, wo davor gewarnt wird, rudis auf das Forum zu gehen. Anderes, wie 414, 15-18 dient nur zur Ueberleitung. — C. 26 enthält eine kurze Theorie der gesellschaftlichen Unterhaltung, und zwar nach folgenden Gesichtspunkten: 1. verba (446, 15-20), 2. argumenta (20-30), 3. occasiones sermonum (31-36). Dann folgen einzelne Vorschriften, die sich insgesammt auf den guten Ton beziehen. So 447, 22 die Tischregel: man soll nicht Wein umgiessen und mit diesem Umrisse auf die Tafel zeichnen. Zum Schluss werden als Muster des sermo elegans togatae, tabernariae, Atellanae, mimofabulae [? etwa mimorum fabulae?], Briefe, besonders des Cic. angepriesen. 1) C. 27 de epistolis erörtert zuerst die negotiales, dann die familiares; es enthält lauter Einzelbemerkungen. Das entsprechende Stück der Excerpta Parisina (589 H.) ist sehr straff disponirt: quis, ad quem, qua de re [genus dicendi], ordo, elocutio, compositio, tota epistolae forma. Aehnlichkeiten zwischen den Exc. und Julius sind fast gar nicht

<sup>1)</sup> Die Anführung der alten Bühnenpoesie, auch der Gebrauch des seltenen Wortes friguttire = lallen, von Betrunkenen (447, 25), das sonst nur im alten Latein, dann wieder bei Fronto und Apuleius begegnet, legen die Vermuthung nahe, dass dies Lehrstück von Fronto und seiner Schule cultivirt und von ihnen auf die Rhetorschule übergegangen ist. Jenes Kleinmeisters würdig wäre es jedenfalls, für das tägliche Gespräch rednerische Vorschriften aufzustellen. Wenn übrigens der Hinweis des Julius befolgt worden ist, so muss es sich verwunderlich ausgenommen haben, in der Unterhaltung einer barbarisirten Epoche Worte und Wendungen einer halbcultivirten anzutreffen.

vorhanden; nur etwa: Kürze und Klarheit 448, 2 und 5 ff. ~ 589, 12 f. [epistolae] sint dilucidae, breves, significantes und 448, 16 f.: epistola, si superiori scribas, ne iocularis sit, si pari, ne inhumana, si inferiori, ne superba  $\sim$  589, 27 f.: [epistolae forma]. ad superiores officiosa, ad humiliores moderata, ad ceteros grata. Auch in den bei Hercher, Epistolographi, der Sammlung vorangeschickten Lehrstücken finde ich keine Analogie.

Weit eher einem Commentar als einer Untersuchung gleichen die Erörterungen, zu deren Schluss ich nunmehr gelangt bin. Bei der erdrückenden Fülle des minutiösesten Details, das eine ebenso minutiöse Behandlung erheischte, war die Unübersichtlichkeit schwer zu vermeiden. Daher scheint es gerathen, die Resultate zusammenzufassen, und zwar der Kürze und Deutlichkeit halber in Form einer Tabelle.

Vorfragen. (Definition der Rhetorik u. s. w.)

Fort. ~ Jul. Ouelle: Cic. — Hermag.

Sulp. : geringer Einfluss des Hermag.; eigenthümliche Lehre von thesis und hypothesis: alte (griech.?) Quelle.

Cap.: Cic.

# INVENTIO.

Gliederung: Fort. = Jul.; Cap., Sulp. eigenthümlich.

# I. Statuslehre.

1 a. an consistat.

Fort. ~ Jul. ~ Cap.

Fort.: enger, Jul.: weiterer Anschluss an Hermag.

Cap.: schwacher Anklang an Cic.

Sulp. [fehlt]1)

1 b. causae asystatae.

Fort. (1. Reihe) = Jul.: Hermagoras.

Fort. (2. Reihe) ~ Sulp.: Hermogenes.

2. ductus.

Fort. = Cap. Quelle unbekannt.

3. genera controversiarum.

<sup>1)</sup> Wo ein Lehrstück bei einem der Rhetoren fehlt, wird dessen Anführung weiterhin unterlassen.

- a) Fort. ~ Cap.: entwickelt aus Cic. und Quint.
- b) Fort. ~ Sulp.: griechische, auch sonst bezeugte Tradition.
- 4. Status: ihre Bedeutung.

Definition: Fort. ∼ Jul. ∼ Cap.: Hermag. durch Cic. vermittelt.

Sulp.: Anklang an Hermagoras.

Eintheilung: Cap.: Cic.

Fort. ∼ Jul. ∼ Sulp.: Hermag. (Fort. und Jul. modificirt).

1. Coniectura.

Fort.: Moduslehre hier und sonst singulär, entwickelt aus Quint.

Jul. ~ Sulp.: Hermog., Sulp. mit Erweiterungen.

Cap.: Cic.

2. Finis.

Fort. > Jul. > Sulp.: Quellen (bei Fort. u. Sulp. griech.) unbekannt.

Cap.: Cic.

3. Qualitas.

Eintheilung: bei allen mehr oder weniger Cic.

luridicialis.

Fort. ∼ Jul. ∼ Cap. ∼ Sulp.: Cic., am engsten an ihn angeschlossen Cap.

Negotialis.

Fort. ~ Jul. ~ Cap.: Cic. + Quint. + Hermog.

Sulp.: Hermog., also partiell ≈ den andern.

Sulp., Controversien von zweifelhaftem Status: Quint.

- 4. Translatio.
  - Fort. ~ Jul. ~ Sulp.: Marcomannus Jul. daneben: Hermog.

    Cap.: singulär, Quelle unbekannt.

Cap.: Singular, Quene

5. Scripti et voluntatis. Fort. : Quint.?

Jul.: Excerpt aus Quint.

Cap., Sulp. zu kurz, daher unbestimmbar.

6. Leges contrariae.

Hermes XXVIII.

9

Fort. ∼ Jul.: ohne Analogie. Jul. hat einiges aus Hermog.

Cap. wie bei 5.

Sulp.: Hermog.

7. Ambiguitas.

Fort. ~ Jul. ~ Cap.: Quelle unbekannt.

8. Status collectivus.

Fort. ~ Jul. ~ Cap.: Quint.

9. Status finitivus.

Fort. ~ Cap.: Cicero.

Anwendung der status auf genus deliberativum und demonstrativum: nur Cap.: Cic. + Quint.

5. Circumstantia.

Fort.: griechische Quelle - Hermagoras, modificirt.

Jul.: Hermagoreische Eintheilung.

6. Status: ihre divisio.

1. Coniectura.

Fort ~ Sulp. ~ Jul.: Hermog. (Sulp. am nächsten).

Jul.: Hermog. + Quint.

2. Finis.

Fort. ∼ Jul.: Hermog.

Sulp.: Hermog., andere Auswahl.

3. Qualitas.

a) Iuridicialis.

absoluta: Fort. ~ Jul. ~ Sulp.: Hermog. (Abweichungen im Einzelnen).

adsumptiva: Fort. ~ Jul. ~ Sulp.: Hermog. nur stellen-

weise.

b) Negotialis.

Fort. und Jul. zeigen geringe Aehnlichkeit: Hermog.

Sulp.: näher an Hermog. (~ Fort.).

4. Translatio.

rationalis: Jul. > Sulp. Quelle?

legalis (= praescriptio).

Fort. = Jul. = Sulp.: Marcom.

5. Scripti et voluntatis.

Fort. ~ Jul. ~ Sulp.: Hermog.

6. Leges contrariae.

Fort. ∼ Jul. ∼ Sulp.: Hermog.

Fort. und Jul. daneben: Quint.

7. Ambiguitas.

Fort. und Jul. zeigen geringe Aehnlichkeit unter sich und mit Hermog.

8. Collectio.

Fort. ∼ Jul.: Hermog. stellenweise.

9. Definitio - nur bei Fort.

# II. Partes orationis.

Eintheilung: im Allgemeinen dieselbe: Cic. und Quint.

1. Exordium.

(mit insinuatio) Fort. ~ Cap. ~ Sulp: Cic. (Hermog.)

Jul. ~ Quint.¹), weniges eigne: ohne Anal.

proecthesis und proparasceue nur bei Fort.: Quelle vielleicht ein Buch de figuris.

2. Narratio.

In der Hauptmasse mannichfache Abweichungen zwischen den einzelnen.

Fort.: Cic. (Quint. — Hermag.).

Jul.: Quint., theilweise ≥ Quint., ein kleines Stück = Hermog.

 $\left. { \begin{array}{c} Sulp. \\ Cap. \\ \end{array} } \right\}$  Cic.

περίστασις bei allen vier: Hermag.

Partitio.

Fort. ~ Jul. ~ Cap. ~ Sulp., doch nicht durchgehend.

Fort.: Cic. (mit Ausnahmen); Jul.: Cic. und 2 Quint. + Cic.

Cap. und Sulp.: Cic., Sulp. nur zum Theil.

Propositio.

Fort. und Cap.: Quint. — Jul. 2 Quint.

3. Argumentatio.

Eintheilung und Detail der Topik: Fort. = Jul., unbekannte, nachclassische Quelle.

<sup>1)</sup> Das Congruenzzeichen bedeutet, dass Jul. den Quint, direct ausschreibt.

Auch sonst Fort. ~ Jul.: Cic.
Fort. ~ Sulp. singulär, griech. Quelle.
Jul. ~ Cic. + Quint., theilweise singulär.
Cap. (soweit er nicht — Fort.): Cic.

4. Peroratio.

#### DISPOSITIO.

Fort. ~ Cap.: Cic. (Fort. fast ~ Cic.). Sulp. > den andern: stoische Quelle. Jul. unbedeutend: ohne Analogie.

#### ELOCUTIO.

Fort. Jul. nur an einer Stelle, sonst jeder für sich.
Fort.: Anklänge an Quint., Cic.; genera singulär: Quelle unbekannt.

Jul.: Quint., Cic.; zum Theil 

Quint. und Cic. Cap. in der Anordnung 

Jul.: Cic. mit Auswahl, wenig Quint.

clausulae: gute nachclassische Quelle.

figurae 🕿 Aquila Romanus.

Sulp.: ohne Analogie.

### MEMORIA.

Fort. = Cap.: Cic. + Quint.
Jul. sehr kurz: ohne Analogie.

#### PRONUNTIATIO.

Fort. ∼ Cap. ∼ Jul.

Fort. 2 Quint., einiges ohne Analogie.

Cap.: Quint. + Cic.

Jul.: Quint. + Cic., ein Stückchen ohne Analogie.

Exercitatio, sermocinatio, epistolae: nur bei Jul., ohne Analogie.

Im Ganzen und Grossen sind es nur Aehnlichkeiten, die sich zwischen den verschiedenen Trägern der Tradition herausgestellt haben, Aehnlichkeiten in den verschiedensten Abstufungen; die Congruenzen sind selten, völliger Dissensus ist es auch. Am nächsten zusammen rücken Fortunatian und Julius Victor, weiter ab steht Capella, noch weiter Sulpitius.

Die Arbeitsweise der Rhetoren bietet folgendes Bild: sie übernehmen das meiste von der classischen Rhetorik, fügen diesem
aber allerlei hinzu. Sie benutzen eine Ueberlieferung, die direct
von Hermagoras, nicht durch die Classiker vermittelt, zu ihnen
gelangt, ferner Hermogenes, endlich eine Anzahl geringerer Quellen,
von denen nur Marcomannus mit Namen bekannt ist; einiges
Wenige ist aus sonstigen rhetorischen Schriften für uns greifbar.

Aber wir thun wohl Unrecht, wenn wir diesen kleinen und späten Technikern eine so complicirte, ja wenn wir ihnen irgend welche Methode zuschreiben. Vielmehr scheint es, dass sie als Reservoirs anzusehen sind, in welche die verschiedensten Kanäle der Tradition ausmünden. Und von der Entwicklung der Tradition geben sie eine Vorstellung, wenn auch eine ungenügende.

Offenbar war der Techne der nachclassischen Zeit der Zug zur strengsten Systematik, ja eine wahre Wuth der Schematisirung eigen. Hermogenes zeigt dies auf das deutlichste; die Filigranarbeit seiner Distinctionen ist in ihrer Art mustergiltig. Einzelne Partien des ausgedehnten Gebietes leisteten diesem Zuge fast unbezwinglichen Widerstand: so vor allem die Elocutio, auch Memoria und Pronuntiatio, weniger schon die Partes orationis. In diesen Theilen finden wir daher im Wesentlichen die Lehren Ciceros und Quintilians wieder; Julius schreibt sie, namentlich den letztern, theilweise einfach aus. Stark schematisirt war schon seit alter Zeit die Argumentenlehre; die nahe Beziehung zur Dialectik macht sich da geltend. Wir sahen, dass hier die spätere Techne sogar eine Reaction zur Vereinfachung vollzogen hat, allerdings auf Kosten der Individualisirung. Ganz vorzüglich aber entsprach die Statuslehre der Tendenz zur Gliederung bis ins Kleinste. Da wurde aufgenommen, was von Hermogenes sich fassen liess. Diairesis, welche für uns wenigstens zuerst bei ihm vorliegt, diente als willkommene Bereicherung; andere unbedeutendere Techniker wurden herangezogen. Eine Neubildung, deren Genesis sich gänzlich in Dunkel hüllt, ist der Ductus; es liegt ihm ein unverächtlicher Gedanke zu Grunde.

Eine frische rednerische Kraft zu schulen, einer naturwüchsigen Begabung die Hülfen zur vollen Ausbildung zu bieten: diese Aufgabe einer Techne, die diesen Namen verdient, haben die uns vorliegenden Büchelchen sicher nicht erfüllt. Sie konnten es nicht, ihrer eigenen Jämmerlichkeit wegen. 1) Aber die Aufgabe war überhaupt in jenen Zeiten unlösbar. Denn damals strebten die wahrhaft lebendigen und wirkungsvollen Kräste ganz anderen Zielen zu als dem formeller Ausbildung in der Fähigkeit zu reden. Das zeigt Niemand besser als Augustin, der kleine Rhetor und grosse Kirchenlehrer.

Marburg (Hessen).

A. REUTER.

<sup>1)</sup> Es ist unhistorisch geurtheilt, wenn Burckhardt, Constantin 2 S. 280 sagt: "Ein Blick auf die geretteten Lehrbücher der späteren römischen Rhetorik genügt, um uns mit tiefer Beschämung zu erfüllen." Die Feinheit der Regeln, welche er nicht ohne Grund bei den Rhetoren anerkennt, eignet ja nicht ihnen, sondern der Tradition, die sie empfingen und weitergaben.

#### VARROS SATIRE ANDABATAE.

Varros Menippeische Satire Andabatae hat ihren Namen von den mit geschlossenen Visiren kämpfenden Gladiatoren, über die Paul Jonas Meier de gladiatura Romana (Bonn 1881 Diss.) S. 44 f. handelt; dass dies ein Bild ist für Blindheit und Irrthum der Menschen, hat Adrian Turnebus richtig gesehen, und Krahner, Riese und zuletzt Norden (in Varronis saturas Menippeas observationes selectae, Leipzig 1891 S. 287) haben Vermuthungen über die Veranlassung und Durchführung des Vergleiches aufgestellt. Dabei ist ihnen aber die Bedeutung des Fragmentes 26 Buech. entgangen:

candidum lact e papilla cum fluit, signum putant

partuis, quod hic sequatur mulierem e partu liquor. Die zu Grunde liegende Beobachtung ist natürlich eine uralte, wichtig ist hier nur, dass sie ein typisches Beispiel far die Lehrbücher und Lehrvorträge der Logik geliefert hat. Als bekannt setzt dies schon Aristoteles in der Rhetorik voraus (I 2, 1357 b 15): τὸ δὲ οίον εἴ τις εἴπειεν 'σημείον, ὅτι νοσεί ' πυρέττει γάρ' η 'τέτοκεν, δτι γάλα έχει' άναγκαῖον. Man darf annehmen, dass die Epicureer in ihrem mit grosser Schärfe gegen die Berechtigung einer deductiven Logik geführten Kampfe sich dieses Beispiel nicht entgehen liessen, das so schlagend die Entstehung des Urtheils aus der Erfahrung lehren konnte, obwohl Philodem in seiner bereits etwas verblassten Streitschaft περί σημείων καὶ σημειώσεων nur den eng verwandten Rückschluss vom Rauch auf das Feuer anführt und Lucrez, der die Logik grundsätzlich aus seinem Gedichte verbannte, sich des typischen Beispieles nur zur Erläuterung eines physikalischen Vorganges bedient (V 813 sicut nunc femina quaeque Cum peperit, dulci repletur lacte). Aber offenbar sind die Stoiker durch die Polemik bewogen worden, diese und ähnliche Schlüsse für eine besondere Kategorie des hypothetischen Urtheils zu erklären, nämlich für das σημείον ἐκκαλυπτικόν, das 'den Bestand des Nachsatzes aus sich heraus enthüllt' (Prantl Gesch. der Logik I 458): ,wenn sie Milch hat, hat sie geboren'. In diesem Zusammenhange wird das typische Beispiel neben dem vom Feuer und Rauch angeführt von Pseudo-Galen Hist. Philos. 9 (Diels Doxogr. 605): ωσπερ έπλ τῆς γάλα ἐχούσης εὐθὺς γινώσχομεν, ὅτι τετοχυῖά ἐστιν und Sextos Emp. Pyrrh. hyp. II 106 (neben 100): ἐχκαλυπτικὸν δέ ἐστι τοῦ λήγοντος, ἐπεὶ τὸ ,γάλα ἔχει αὕτη' τοῦ ,κεχύηχεν αὕτη' δηλωτικὸν εἶναι δοχεῖ ἐν τούτψ τῷ συνημμένψ, εἶ γάλα ἔχει αὕτη, χεχύηχεν αὕτη'.

Es kann keinem Zweisel unterliegen, dass Varro das Beispiel in demselben Sinne angewendet hat; er gebraucht sogar den terminus technicus  $signum = \sigma \eta \mu \epsilon I \sigma \nu$  für das Urtheil, genau genommen das empirische Urtheil. Und auch das darf man als so gut wie sicher betrachten, dass Varros Anführung nichts mit dem unfruchtbaren Schematismus der stoischen Urtheilslehre zu thun hat, sondern in peripatetisch-epicureischem Sinne steht. Man schliesst aus der Milch auf die Niederkunst; das kann in der Satire Andabatae wohl nur eins bedeuten: unser Wissen ist Stückwerk, wir sehen in einen dunkeln Spiegel, die Philosophen selbst haben im Grunde keine tiesere Einsicht in das Wesen der Dinge, auch sie können nur Analogieschlüsse außstellen, die an die Erfahrung gebunden sind; sie schliessen aus der Milch auf die vorangegangene Geburt, weil in allen beobachteten Fallen auf die Geburt das Milchen folgte.

Vermuthlich hat es eine ähnliche Bewandtniss auch mit dem bisher nicht aufgeklärten, aber von Buecheler zu dem eben besprochenen Fragmente geordneten Fr. 25:

anima ut conclusa in vesica, quando est arte religata, si pertuderis, aera reddet.

Norden weiss keine schlagendere Parallele anzusühren als den Vergleich der Seele im Körper mit Lust in einem Schlauche, bei Jamblichos. Allein damit ist er schon auf einer salschen Fährte und könnte, wollte er es auch versuchen, die letzten Worte Varros nicht erklären. Bei der Erklärung dieses Stückes muss man von der vesica ausgehen. Einen Fingerzeig hat Nonius, der die Verse überliesert, gegeben durch sein Lemma aer: sonus. Offenbar handelt es sich darum, dass eine ausgeblähte Blase mit einem Knall platzt; so sagt Priapus bei Horaz S. I 8, 46 nam, displosa sonat quantum vesica, pepedi Dissa nate sicus. Dieser Vorgang war also allgemein bekannt, und Savaro hat 1599 aus Sidonius Apoll.

Ep. III ita vivens ... omnibus risui, vesicarum ruptor fractorque ferularum, bibendi avidus etc. geschlossen, es sei im Alterthume üblich gewesen, die Parasiten beim Gastmahle neben anderen Hänseleien mit solchen luftgefüllten Blasen zu schlagen, die dabei natürlich häufig platzten. Diese Erklärung stützte er ausserdem auf eine Senecastelle, wo (Nat. Quaest. II 27, 3) von einem schrillen Ton gesagt wird qualem audire solemus, ut cum super caput alicuius dirupta vesica est; und dazu vergleicht Köler Sen. Nat. Quaest. Göttingen 1819 S. 357 treffend Plaut. Capt. 88 qui colaphos perpeti Potis parasitus frangique aulas in caput; vgl. auch Blumner griech. Privatalterth. 502, 5. Aber auch abgesehen von der Benutzung der Schweinsblase den Parasiten gegenüber ist die allgemeine Kenntniss des akustischen Vorganges unleugbar; und daraus erklärt sich, wie gern man seit den ältesten Zeiten die zerplatzende Blase zur Erklärung einer physikalischen Erscheinung, des Donners, heranzuziehen pflegte. Das thut Seneca an jener Stelle und II 28, 2. Es ist wahrscheinlich, dass schon die ältesten Naturphilosophen diesen Vergleich gebraucht haben, obwohl es dafür keine directe Ueberlieferung giebt; indirect bezeugt es Aristophanes in den Wolken, wenn er, um den Blitz zu erklären, den in den Wolken eingeschlossenen Wind diese aufblähen lässt wie eine Blase (405 ωσπερ κύστιν φυσα. Vgl. Ovid Met. XV 303 ceu spiritus oris tendere vesicam solet). Eine bessere Erklärung wussten auch Peripatetiker, Stoiker und Epicureer für den Donner und Blitz im Grunde nicht zu geben, wenn sie auch im Einzelnen kleine Variationen anbrachten; und so erklärt auch Lucrez VI 121 ff. den Donner und schliesst mit der beweisenden Analogie (130 f.):

nec mirum, cum plena animae vensicula parva saepe det haut parvum sonitum displosa repente.

Nichts anderes hat Varro auch gethan. Anima in Fr. 25 muss wie bei Lucrez die Luft bedeuten, nicht die Seele; und das ut zeigt noch, dass er den ganzen Vorgang nur als Beleg und Erklärung eines solchen physikalischen Vorganges angeführt hat.

Varro hat sich also auf zwei Analogieschlüsse berufen, das eine Mal bei Besprechung der Möglichkeit einer Urtheilsbildung, das andere Mal zur Erläuterung einer physikalischen Erscheinung. Solcher Einsicht kann man sich freilich rühmen, wie das Seneca zu thun liebt; aber der bescheidenere und einsichtigere Denker erkennt die Grenzen alles menschlichen, an die Erfahrung gebun-

denen Wissens und Urtheilens. Und so dachte ohne Zweisel der Versasser der Andabatae, der akademische Skeptiker. Kein Wunder, wenn bei ihm der Pessimismus durchbricht in den Worten sed quidvis potius homo quam caruncula nostra (Fragm. 31), wenn er nur ein Hinundher sieht (mortales multi rursus ac prorsus meant 28), aber keinen Fortschritt, keine Entwickelung des Menschengeschlechtes.

Aus den Ueberresten geht hervor, dass die Andabatae die Form eines Dialoges hatten, dessen Gang zu errathen der Phantasie des Einzelnen überlassen bleibt. Ich vermuthe als Inhalt Folgendes: Der schliesslich siegende Dialogführer, der Pessimist, wird den Vergleich mit den blinden Gladiatoren gebraucht haben, dessen Stichhaltigkeit der Gegner bestritt. Dieser mag seine ganze Gelehrsamkeit ausgekramt haben, von der vernünftigen und der animalischen Seele (Fr. 32), von der Benennung der Genitalien (35), der Wärme und des Fiebers (33), und er hat sich vielleicht auch im Irrealis gerühmt et me Juppiter Olympiae, Minerva Athenis suis mystagogis vindicassent (Fr. 34). Mochte er sich glücklich preisen wegen seines Reichthums (vgl. Fr. 30) oder einem anderen nachrühmen, er habe sich stets seine Hände rein gehalten (Fr. 27): immer wieder musste er das Schlagwort von der Blindheit hören, das ceterum censeo des Gesprächsführers (Fr. 30 und 29). Und in diesem Streite kann die erkenntnisstheoretische Abführung sehr gut den Höhepunkt gebildet haben.

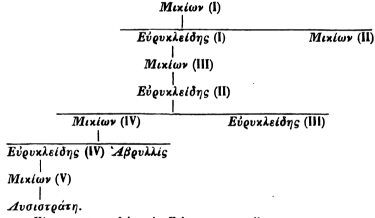
Göttingen.

ALFRED GERCKE.

## ZWEI ATHENISCHE FAMILIEN AUS DEN DREI LETZTEN VORCHRISTLICHEN JAHRHUNDERTEN.

# I. Die Familie der Εὐρυκλείδης καὶ Μικίων Κηφισιεῖς.

Durch die im Δελτίον ἀρχαιολ. 1891, 46 = Bullet. de corresp. Hell. XV 353 und Δελτ. 1891, 127 veröffentlichten Inschriften haben wir neues Material für die Familiengeschichte des Eurykleides und Mikion gewonnen. Mit Berücksichtigung dieses und in Berichtigung des von mir, Prosopographiae Atticae specimen. Progr. des kgl. Friedr. Wilh. Gymnas. Berlin 1890 p. 8 gegebenen Stemmas wird der Stammbaum der Familie der beiden Kephisier mit ziemlicher Sicherheit in folgender Weise aufgestellt werden können:



Hierzu. mögen folgende Erläuterungen dienen:

 $E\dot{v}$ ρυχλείδης (I) Μιχίωνος (I) Κηφισιεύς. Inschriften und Münzen: CIA II 334, 2 (1). 334, 35 (2). 858 (3). 379 (4). Δελτ. άρχ. 1891, 46 — Bullet. de corresp. Hell. XV 353 (5). Beulé, monnaies d'Athènes 339. cf. 297 (6).  $\parallel$  Εὐρυχλείδης Μιχίωνος [Κηφισιεύς] 1. Εὐρυχλείδης Κηφισιεύς) 2. [Εὐρυ]χλείδης Μιχίωνος [Κηφισ

σιεύς] 3. (Εὐρυκλείδης Κηφισιεύς) 4. Εὐρυκλείδης 5. Εὐρυκλεί $(\delta \eta \varsigma)$  6. Εὐρυκλείδης Paus. II 9, 4. Εὐρυκλείδας Polyb. V 106.  $\vec{Ev}(\varrho v)$  x  $\lambda \epsilon i \delta \eta \varsigma$  Plut. Arat. 41.  $\parallel T \alpha \mu i \alpha \varsigma$  στρατιω [τιχῶν] ums J. 2291), 1.4 zu Anfang. Ἐπέδωκεν εἰς τὴν σωτηρίαν τῆς πόλεως καὶ τὴν φυλακὴν τῆς χώρας in demselben J., 2. 'Αγωνοθέτης [ἀνήλω]σεν έπτὰ τάλαντα, [τῆς χώρας κατὰ] τοὺς πολέμους άργοῦ καὶ ἀσπόρου οὖ[σης αἴτιος ἐγέ]νετο τοῦ ἐξεργασθῆναι καὶ σπαρηναι [χρήματα πορί]σας, την έλευθερίαν ἀποκατέστησ[εν τη πόλει με]τὰ τοῦ ἀδελφοῦ Μικίωνος (II), τὰ εἰς τὸν στέφανον τοῖς στρα[τιώταις τοῖς] ἀποκαταστήσασιν μετὰ Διογένου[ς τὰ χωρία χρήμα]τα ἐπόρισεν im J. 229 καὶ τοὺς λιμένας ώχύρωσ[ε καὶ τὰ τείχη τοῦ] ἄστεως καὶ τοῦ Πειραιέως ἐπεσκεύ[ασε μετὰ Μικίωνος (II) τοῦ] ἀδελφοῦ, καὶ πόλεις Έλληνίδας κ[αὶ συμμάχους προση]γάγετο in dem zu Ehren des Eurykleides verfassten Decrete bald nach dem J. 229, 4. Στρατηγός ἐπὶ τ--- um dieselbe Zeit, 3. Auf Veranlassung des Eurykleides (Hdss.  $E v \times \lambda \epsilon t \delta \eta \varsigma$ ) und Mikion weigern sich die Athener, Aratos gegen Kleomenes zu unterstützen im J. 223, Plut. Arat. 41. Vgl. Droysen, Hellenismus III 2, 109. 'Αθηναΐοι χρώμενοι προστάταις Εύρυκλείδα και Μικίωνι των μεν άλλων Ελληνικών πράξεων οὐδ' ὁποίας μετείχον, ἀχολοθοῦντες δὲ τῆ τῶν προεστώτων αίφέσει καὶ ταῖς τούτων ὁρμαῖς εἰς πάντας τοὺς βασιλεῖς ἐξεκέχυντο, καὶ μάλιστα τούτων εἰς Πτολεμαῖον (Φιλοπάτορα), καὶ πᾶν γένος ὑπέμενον ψηφισμάτων καὶ κηρυγμάτων, βραχύν τινα λόγον ποιούμενοι τοῦ καθήκοντος διὰ τὴν τῶν προεστώτων ἀκρισίαν um das J. 217/6, Polyb. V 106; vgl. Droysen a. O. 119. Eurykleides und Mikion beantragen die Aufstellung der Bildsäule des Eumaridas von Kydonia um dieselbe Zeit (Archon Archelaos) 5. Eurykleides und Mikion (Hdss. Mikon) δήτορες καὶ οὖκ ἀπίθανοι  $auarphi^{\sim}$   $\delta\eta\mu\omega$  werden auf Veranlassung von König Philipp vergiftet

<sup>1)</sup> In dem zu Ehren des Eurykleides abgefassten Dekrete CIA II 379 aus der Zeit bald nach d. J. 229, d. h. der Befreiung Athens durch Diogenes, wird vor Erwähnung der Verdienste des Eurykleides um die Befreiung Zeile 1 mit dem fragmentarischen σ[τ]ρατιω[τ.] die Thätigkeit des E. als [ταμίαs] σ[τ]ρατιω[τικῶν gemeint sein, wozu man schon durch die folgenden Worte [κα]ὶ τὴν τῶν στρατ[ιωτικῶν ἀρχὶν(?) διε]ξήγαγεν διὰ τοῦ ὑοῦ geführt wird. Somit ist CIA II 334, wo E. als ταμίας στρατιωτικῶν αυσατακλίch bezeichnet wird, vor CIA II 379 abgefasst. Auch steht hiermit in Einklang, dass dem προανήλωσε[ν κ]αὶ [αὐτὸς οὐ]κ ὀλίγα χρήματα in 379, 3 die Erwähnung des E. in 334, 35 unter den ἐπιδόντες entsprechen.

um 213, Paus. II 9, 4; vgl. Polyb. VIII 14. Bei seinem Tode muss Eurykleides, dessen Sohn bereits um 229 Staatsämter bekleidet hatte, ziemlich bejahrt gewesen sein. Eurykleides zugleich mit Mikion wird erwähnt auf attischen Tetradrachmen 6; da diese Münzen das Bildniss der Dioskuren tragen, werden sie zweifelsohne auf unser Brüderpaar zu beziehen sein, vgl. Grotefend, Philol. XXVIII 84; letzterer identificirt auch Beulé 297 den Eurykleides auf den Tetradrachmen, die die Namen  $Evenket(\delta\eta_S)$ ,  $Aeiae(\delta\eta_S)$  tragen, mit unserem Eurykleides.

Mικίων (II) Μικίωνος (I) Κηφισιεύς. Inschriften und Munzen: CIA II 858 (1). 334, 36 (2). 379 (3). Bulletin de corr. Hell. XV 353 (4). Beulé, monnaies d'Athènes 339 (5).  $\| [ \text{Μικίων Μι} ] \text{κίωνος } \text{κ} [ \eta \text{φισιεύς} ]$  1. Μικίων Κηφισιεύς) 2. Μικίων (Κηφισιεύς) 3. Μικίων 4. 5. Plut. Arat. 41. Polyb. V 106. Μικ(ί)ων Paus. II 9, 4. Ἐπέδωκεν εἰς τὴν σωτηρίαν τῆς πόλεως καὶ τὴν φυλακὴν τῆς χώρας um d. J. 229, 2. [ Αγωνοθέτης] Παναθ[ηναίων] um dieselbe Zeit, 1. Im Uebrigen siehe unter Εὐρυκλείδης (I) Μικίωνος (I) Κηφισιεύς.

Μικίων (III) Εὐουκλείδου (I) Κεφισιεύς. Inschriften: Δελτ.  $\alpha \rho \chi$ . 1891, 127, (1). 379 (2). 982 (3). 966 B 21 (4). 983, 8 (5).  $\parallel M\iota$ κίων Ευρυκλείδου Κηφισιεύς 1. Μικίων Ευρυκλε[ίδου Κηφισιεύς] 3. Μικίων Κηφισιεύς 5. Μικίων Εὐουκλ[είδου Έρεχθείδος φυλής ] 4. Ύὸς Εὐρυκλείδου 2. || Τὴν τῶν στρατ[ιωτικῶν άρχην(?) διε ξήγαγεν (Εὐρυκλείδης Ι) διὰ τοῦ ὑοῦ (Μικίωνος ΙΙΙ) .... καὶ ἀγωνοθέτης ὑπακούσα[ς ἀνήλω]σεν έπτὰ τάλαντα, καὶ πάλιν τὸν ὑὸν δοὺς [ἐπὶ ταύτην] τὴν ἐπιμέλειαν . . . . in einem Decrete bald nach dem J. 229, 2. Ίερεὺς ᾿Αφροδίτης ἡγεμόνης, Inschrift eines von der  $\beta ov \lambda \eta'$  unter dem Archon Dionysios geweihten Altars 1. Mit mehreren anderen [τ - - καὶ] τὸν πύργον ἀνέθηκε Ende des III. oder Ansang des II. Jhds., 3. [Ένίκησε] ἄρμα[τι τὰ Παναθήναια] ums J. 190, 4. Ἐπέδωκε καὶ ὑπὲρ τοῦ ὑοῦ Εὐουκλείδου (II) καὶ τοῦ υίδοῦ Μικίωνος (IV) ums J. 180, 5. Da Mikion (III) schon vor 229 erwachsen war, muss er um 180 ein Achziger gewesen sein.

Εὐρυκλείδης (II) Μικίωνος (III) Κηφισιεύς. Inschriften: CIA II 966 A 39 (1). 983, 9 (2).  $\parallel$  Εὐρυκλείδης Μικίωνος Ἐρεκθείδος φυλῆς 1.  $E[\mathring{v}ρν]$ κλείδ[ης] Μικίωνος Κηφισιεύς 2.  $\parallel$  [Ένίκησε τὰ Παναθήναια] ήνίοχος ἐγβιβάζων ums J. 190, 1. Ἐπέδωκε ums J. 180, 2.

Minter: CIA II 966 A 44 (1). 983, 10 (2). 1047, 2 (3). Beulé, monnaies d'Athènes 334 (4).  $\| [Minter E \hat{v} \varrho] vx\lambda \epsilon t \delta ov E \varrho \epsilon \epsilon \epsilon \delta c g v \lambda \tilde{\eta}_S v \epsilon \omega \tau \epsilon (\varrho c_S)$  1. Minter  $E[\hat{v} \varrho v] x\lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  Kηφισιεύς 2.  $[Minter E \hat{v} \varrho v] x\lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  Kηφισιεύς 2.  $[Minter E \hat{v} \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  Kηφισιεύς 3. Minter  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4.  $[E v \varrho v] \lambda \epsilon t \delta (\upsilon v)$  4. [E v

Εὐρυκλείδης (III) Εὐρυκλείδου (II) Κηφισιεύς. Inschriften: CIA II 970 (1). 1047, 3 (2).  $\parallel$  [Ε] ἐρυκλείδης Εὐρυκλείδου 'Αθηναίος 1. [Εὐρυκλεί]δης Εὐρυκλείδ[ου Κηφισιεύς] 2.  $\parallel$  'Ενίκησεν παγκράτιον in einem agonistischen Katalog nach dem J. 162, 1. In einem Katalog vornehmer Athener nach Mitte des II. Jhds., 2.

Εὐρυκλείδης (IV) Μικίωνος (IV) Κηφισιεύς. CIA II 1047, 17 in einem Katalog vornehmer Athener nach Mitte d. II. Jhds.

'Aβρυλλίς Μικίωνος (IV) Κηφισιέως θυγάτης. Inschriften: CIA II 1388 (1). 2169 (2). | Priesterin der Athene Polias II. Jhd., 1. Ihr Grabstein 2. Da Habryllis Pristerin der A. Polias war, ist zu schliessen, dass die Familie des Eurykleides und Mikion dem Geschlecht der Eteobutaden angehörte; vgl. Köhler, Athen. Mitth. IX 301.

Δυσιστράτη Μικίωνος (V) Κηφισιέως. Athen. Mitth. VIII 58  $[ Δυσ]ιστ[ \varrho ] ά[τ]η [ M ]ικίωνος Κη[ φ ]ισιέ(ως) in einem Ergastinenverzeichniss aus dem Anfang des I. Jhds.$ 

# II. Die Familie des Mνησίθεος Έχεδήμου Kυδαθηναιεύς.

Diese Familie lässt sich ebenso wie die der beiden Kephisier durch die 3 letzten vorchristlichen Jahrhunderte verfolgen. In den Urkunden des 3. und 2. Jhdts. finden sich mehrfach Mitglieder beider Familien neben einander; wie die Familie des Eurykleides und Mikion von Kephisia, so hat auch die des Kydathenaiers Mnesitheos im genannten Zeitraum zu den einflussreichsten Athens gehört. Ich lasse die nachweisbaren Mitglieder der Familie des Mnesitheos in chronologischer Ordnung folgen:

Μνησίθεος (Ι) Έχεδήμου (Ι) Κυδαθηναιεύς. 'Αθήναιον

VII 480. Enimelying noming enairedeig im J. 281/0; vgl. Dittenberger SIG 3824.

"Ισανδρος Έχεδήμου (Ι) Κυδαθηναιεύς. Inschriften: 'Αθήναιον VII 480 (1). CIA II 1403 (2).  $\parallel$  "Ισανδρος Έχεδήμου Κυδαθηναιεύς 1. 2.  $\parallel$  Έπιμελητης πομπης im J. 280/1, 1. Ihm als θείος wird ein Standbild gesetzt von seinem Neffen Έχέδημος (II) Μνησιθέου (I) Κυδαθηναιεύς Mitte des 3. Jhdts., 2.

<sup>1)</sup> CIA Il 982 gehört dem J. des Archon Zwaiyévis an. Dieser Name kommt nicht vor in der Archontenliste CIA II 859, wo uns 9 Archonten aus der Zeit von etwa 230-220 (vgl. Rh. Mus. XLVII, 551) genannt werden. Wenn nicht an einer der drei Stellen von 859, wo der Archontenname ausgefallen ist (Frg. d su Anfang; Frg. b zu Anfang; Frg. b 3) Σωσιγένης gestanden hat, so ist das J. dieses Archonten vor oder nach dem Zeitraum von c. 230-220 zu setzen. Nun finden wir CIA II 982 hinter Ἐχέδημος Μνησιθέου Κυδαθηναιείς, der an erster Stelle genannt ist, an zweiter Stelle Μικίων (III) Εὐουκλείδου (I) Κηφισιεύε, den Sohn des bekannten Eurykleides. Da dieser Μικίων vor dem J. 229, wie oben gezeigt, nur eine untergeordnetere Rolle neben seinem Vater spielte, ist es nicht wahrscheinlich, dass er sich schon in jener Zeit selbstständig an der Weihung des πύργος betheiligt hat. Hiernach fiele also 982 in die Zeit nach 220. Vergleichen wir nun 982 und 983 l ff., wo beide Male Ἐχέδημος (II) Κυδαθηναιεύς an erster, Μικίων (III) Κηφισιεύς an zweiter Stelle genannt ist, so werden wir zu der Annahme geführt, dass 982 nicht allzu weit in der Zeit von 983 (etwa aus dem Jahre 180) entfernt gewesen sein kann. Beiden Männern Έχεδημος und Μικίων war wegen ihrer hervorragenden politischen Stellung, ebenso wie wegen ihres ehrwürdigen Alters auf die Zeit von 983 trifft das sicher zu - auch äusserlich ein Ehrenplatz unter den αναθέντες bezw. den έπιδόντες zugewiesen worden.

<sup>2)</sup> Der Name  ${}^{\prime}E_{\chi\dot{\epsilon}}\delta\eta\mu\sigma$  ist bei den Attikern überaus selten und kommt ausser in der Familie der Kydathenaier in attischen Inschriften überhaupt nicht vor; (ein Athener  ${}^{\prime}E_{\chi\dot{\epsilon}}\delta\eta\mu\sigma$ , ' $\dot{\sigma}$   $\delta\dot{s}\dot{v}\tau\dot{\epsilon}\varrho\sigma$  ' $\Delta\tau\dot{\sigma}\dot{\epsilon}\delta\tau$   $\Phi\dot{\sigma}\dot{\rho}\sigma\dot{\sigma}$ ' wird erwähnt Anthol. Palat. XII 55). Dass somit der bei Polybios genannte mit unserem Kydathenaier identisch ist, unterliegt keinem Zweifel. Oi  $\pi\dot{\epsilon}\varrho\dot{\tau}$  ' $E_{\chi\dot{\epsilon}}\delta\eta\mu\sigma\dot{\tau}$  kann nach dem Sprachgebrauch von  $\pi\dot{s}\varrho\dot{\tau}$  heissen Männer von der Partei des Echedemos; dass also Echedemos in Person an der Gesandtschaft Theil genommen, ist aus dem Wortlaut der Stelle noch nicht zu schliessen.

Aitolern im J. Ol. 147, 2 (191/0 v. Chr.) zu den Scipionen. Polyb. XXI 2. 3. Έπεδωκε καὶ ὑπὲρ τῆς γυναικ[ὸς] ᾿Αριστίπτης καὶ ὑπὲρ τῶν ὑῶν Μνησ[ιθέου] (II) καὶ ᾿Αρκέτου (I) um das J. 180, 3. Da der Vater des E., wie wir annehmen noch in jüngeren Jahren, bereits im J. 281/0 als ἐπιμελητῆς πομπῆς erscheint, muss Ἐχέ-δημος um 180 hoher Achtziger gewesen sein. Dass auch der an zweiter Stelle CIA. II 983 I 8 erwähnte Μικίων (III) Κηφισιεύς, der schon ums J. 190 (CIA II 966 A 44) einen erwachsenen Enkel besass, an die achtzig Jahre gewesen sein muss, wurde oben erwähnt.

'Αριστίππη Έχεδήμου (ΙΙ) Κυδαθηναιέως γυνή. CIA ΙΙ 983 Ι 5. Vgl. 'Εχέδημος (ΙΙ) Κ.

Μνησίθεος (II) Έχεδήμου (II) Κυδαθηναιεύς. Inschriften: CIA II 966 B 13 (1). B 19 (2). 983 I 6 (3).  $\parallel$  Μνησίθεος Έχεσδήμου Πανδιονίδος φυλῆς] 1. Μνησίθεος Έχε[δήμου Πανδιονίδος φυλῆς] 2. Μνησ[ίθεος] Κυδαθην[αιεύς] 3.  $\parallel$  Ένίκησε τὰ Παναθήναια ἡνίοχος ἐγβιβάζων καὶ ἀκάμπιον ums J. 190, 1. 2. Ἐπέδωκε ums J. 180, 3.

"Αρκετος (l) Έχεδήμου (II) Κυδαθηναιεύς. Inschriften: CIA II 966 Β 17 (1). 983 Ι 7 (2). 446, 68. 81. 83. 84. (3).  $\parallel$  "Αρκετος Έ[χεδήμου Πανδιονίδος φυλῆς] 1. "Αρκετος Έχεδήμου Κυδαθην[αιεύς] 2. "Αρκετος Πανδιονίδος φυλῆς 3.  $\parallel$  Ένίκα τὰ Παναθήναια ums J. 190, 1. Έπέδωκεν ums J. 180, 2. Als Vater des Έχέδημος (III) genanut 3.

Ἐχέδημος (III) ἀρκέτου (I) Κυδαθηναιεύς. CIA II 446, 68. 83. 84 ἐνίκα τὸν ἀγῶνα τῶν Θησείων τῆ λαμπάδι τῶν ἱππέων, δίαυλον (?), ἀκάμπιον, ums J. 150. Derselbe Name scheint vorzuliegen V. 81, wo überliefert ist [ζε]έγει ε[-------Δ]ρκέτου Πανδιονίδος φυ[λῆς].

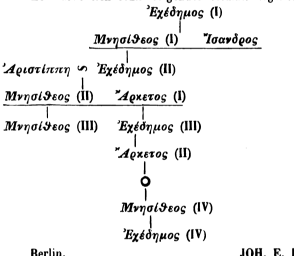
"Αρχετος (II) Κυδαθηναιεύς. Bull. de corr. Hell. I 88. VI 491, wozu vgl. Rhein Mus. XLII 148. Ὁ ἐπὶ τὰ ἱερά in Delos unter dem ἐπιμελητὴς Αράκων Ὁφέλου Βατῆθεν im letzten Drittel des 2. Jhdts.')

<sup>1)</sup> ClA II 445 d 17 in einer Liste der Sieger in den Theseien etwa aus dem Jahre 160 wird ὑΩφέλας ဪρωνος Βατήθεν als ἱππαρχῶν und ebenda e 40 sein Sohn Δράκων ὑΩφέλου Βατήθεν als Sieger ἵππω λαμπρῷ erwähnt. Wenn hiernach das Geburtsjahr des Drakon etwa um 180 anzusetzen sein wird, gelangt man zu der oben angegebenen Zeit für sein Epimeletenamt in Delos. Vgl. auch ClA II 984 II 42 [Ὀφέλ]ας Βατήθεν ὑπὲρ ἐαυ[τοῖ καὶ τῶ]ν ὑῶν Δράκοντος κα[ὶ Ἅρρωνος?] ἐπέδωκεν etwa ums Jahr 160.

Μνησίθεος (III) Μνησιθέου (II) Κυδαθηναιεύς. CIA II 1047, 6 [Μνησίθεος] Μνησιθέου Κυδαθηναιεύς in einem Katalog vornehmer Athener nach Mitte des 2. Jhdts. Die Zeitverhältnisse geben es an die Hand, den Vater unseres Μνησίθεος mit Μνησίθεος (II) zu identificiren.

Έχεδημος (ΙΝ) Μνησιθέου (ΙΝ) Κυδαθηναιεύς. CIA ΙΙ 1220 (1). 1375 (2).  $\| [E\chi] \epsilon \delta \eta \mu o \varsigma M \nu \eta \sigma \iota [\Im \epsilon] o [v] K \upsilon \delta \alpha \Im \eta \nu \alpha \iota \epsilon \dot{\upsilon} \varsigma 1$ . [E]χέδημ $[o_S]$  Μνησιθέ[ov K]νδαθηνα $[ιεύ_S]$  2.  $\|$  In einer Weihinschrift der îmreig aus dem Zeitalter des Augustus 1. In einer Weihinschrift derselben Zeit 2. Vielleicht ist er ein Urenkel des Arketos II.

Es würde sich somit folgendes Stemma ergeben:



Berlin.

JOH. E. KIRCHNER.

#### MISCELLEN.

#### ZU DEN OINOTROPEN BEI KALLIMACHOS.

Durch scharfe Analyse von Ovid Met. XIII 622 ff. und des alten Vergilscholions zu Aen. III 80 hat kürzlich G. Wentzel (Philol. N. F. V 46 ff.) eine beiden gemeinsame ältere Erzählung über die Oinotropen ausgesondert, welche Ovid mit anderen Versionen und eignen Zuthaten verschmolzen, Lykophron sowie der Vergilscholiast mit anderen Sagenmomenten und -varianten zusammengestellt hat. Diese Erzählung habe in den Aitien des Kallimachos gestanden. Davon habe ich mich jedoch nicht überzeugen können. Was mich an Wentzels Resultat zweiseln lässt, sei hier in der Kürze dargelegt.

Wenn es urkundlich feststeht, dass zur Zeit des Kallimachos auf Delos heilige Tauben gepflegt wurden, so giebt das wohl der Verwandlungsfabel einen interessanten Hintergrund: aber da Lykophrons φάβαι (V. 580) den Aitien des Kallimachos vorangehen und wir bei jenem eine ältere Vorlage gerade hier am wenigsten entbehren konnen, so wird es heilige Tauben auf Delos schon vor beiden Dichtern gegeben haben: für das, was Kallimachos von den Oinotropen berichtete, können sie kein Zeugniss abgeben. Aber es giebt auch kein anderes directes Zeugniss, dass es die von Ovid und dem Vergilscholiasten wiedergegebene Verwandlungsfabel war, die in den Aitien stand. Allerdings wird Kallimachos gerade im Scholion zu demjenigen Verse Lykophrons genannt, in dem die Oinotropen ,Tauben' heissen (Wentzel S. 61). Ich kann darin aber keinen Beweis für die Verwandlungsfabel bei Kallimachos erblicken. Denn der Scholiast zu 580 sagt nicht etwa: φάβαι · μαφτυρεῖ δὲ ταῦτα καὶ Καλλίμαχος, ja er beruhrt die Verwandlungsfabel überhaupt mit keinem Wort, sondern paraphrasirt vielmehr die folgenden Lykophronverse 581-583 über die wirkliche Ankunft der

Oinotropen vor Troia: αὖται δὲ τοὺς Ἑλληνας λιμώττοντας έλθοῦσαι εἰς Τροίαν διέσωσαν und setzt hierzu sein μαρτυρεῖ δὲ ταῦτα καὶ Καλλίμαχος. Nun wissen wir jetzt freilich, was solche Scholiensubscriptionen besagen wollen, und Wentzel hat Kallimachos um so weniger für die unmittelbar vorausgehende Version verantwortlich machen wollen, als diese im Scholion allerdings nur Paraphrase des Textes ist (S. 59 f.) und ,also gar nicht den Inhalt der Kallimacheischen Erzählung wiedergeben' wolle. Das unmittelbar folgende μαρτυρεί δὲ ταῦτα καὶ Καλλίμαχος würde dann nur bezeugen, dass K. auch von den Oinotropen erzählt habe, aber wir hätten das Recht anzunehmen, dass diese Erzählung anders lautete als die des Scholiasten. Wir hätten das Recht - wenn auch andere Umstände uns veranlassten, die Subscriptio von der vorhergehenden Version zu trennen, oder wenn wir auch nur keinen Grund hätten, von den Oinotropen bei Kallimachos anders zu denken. Jene Umstände aber scheinen mir zu fehlen, dieser Grund ist, wie ich glaube, vorhanden.

Betrachten wir das Scholion für sich, ohne Rücksicht auf andere Berichte, so würde zunächst wohl jeder denken können, dass die vom Scholiasten erzählte oder umschriebene Version aus Lykophron 581/3 sehr wohl auch die des Kallimachos gewesen sein könne. Lykophron hat die Verwandlungsgeschichte so kurz und dunkel angedeutet - die Oinotropen, Zarex' Töchter, Tauben -, dass zu allen Zeiten unbedingt die Kenntniss der Sage dazu gehörte, V. 580 zu verstehen. Auch die umständlich erzählte Geschichte von Anios (nach Pherekydes oder den Kyprien, Wentzel S. 62) und die von der wirklichen Ankunft der Oinotropen vor Troia bedürfen in der Fassung, wie L. sie giebt, der Erklärung. Fällt es aber nicht auf, dass wir für diese denn auch die nöthigen Angaben im Scholion finden, für die dunkel nur mit dem einen Worte  $\phi \acute{\alpha} \beta \alpha \varsigma$  berührte Version aber nicht? Und seltsam würde es immer bleiben, trotz des "zerfetzten Zustandes unserer Scholien", wenn gerade die zum Verständniss des Dichters nothwendigste Version ausgefallen wäre, oder wenn der Scholiast, der die Verwandlungssage auch als kallimacheisch gekannt hätte, das auf sie bezügliche Citat nicht der Erklärung der ,φάβας' Lykophrons, sondern gerade derjenigen Version zugefügt hätte, welche nicht bei Kallimachos stand? Tzetzes hat aus vollständigeren Commentaren geschöpft (vgl. z. B. zu V. 581 Wentzel S. 63) und dennoch ist auch

bei ihm die Verwandlungssage nicht berührt. Und dennoch wird in den beiden grossen Scholien zu Lyk. 570 und 580 Kallimachos für die Sage von den Oinotropen genannt. Nun weiss der Scholiast (V. 570), der sie den Aitien zuweist, dass die kallimacheische Erzählung von derjenigen der Kyprien und des Pherekydes verschieden war (Wentzel S. 58). Sind wir darum aber ohne Wahl auf die von Ovid und dem alten Vergilerklärer gebotene Geschichte angewiesen? Bleibt dann nicht noch eine dritte, gleichfalls von Pherekydes (Wentzel S. 62), aber auch von Ovid-Servius verschiedene Erzählung übrig, in deren unmittelharer Folge nun einmal Kallimachos genannt ist (schol. Lyc. 580)¹)? Und bezeugt das μαρτυρεῖ δὲ ταῦτα καὶ Καλλίμαχος hier doch vielleicht mehr als die sonst üblichen Subscriptionen? Zu einer sichereren Bejahung dieser Fragen führen uns andere Spuren.

Genauer als Lykophron 581/3 und die Paraphrase im Schol. 580 (zu der Kallimachos citirt ist) berichtet Tzetzes aus dem vollständigeren Commentar zu 581 (also zu der richtigen Stelle), dass, als die Griechen von Hunger gequält wurden, Agamemnon die Oinotropen holen liess durch Palamedes und diese nach Rhoiteion kamen und den Griechen Nahrung gaben. Agamemnon sendet wohl auch bei Ovid und Servius nach ihnen, ohne Erfolg, aber von Palamedes ist bei keinem von beiden die Rede. Tzetzes aber hat das nicht erfunden: bei Servius zu Aen. II 81 lesen wir, dass Palamedes den Griechen unermessliche Nahrung verschaffte. Schon an sich liegt der Gedanke nahe, damit die Notiz des Tzetzes zu identificiren. Anderes kommt hinzu. Palamedes steht mit diesem Erfolge im Gegensatz zu Odysseus, dem eine zu dem gleichen Zweck übernommene Expedition misslungen war: cum Ulixes frumentatum missus ad Thraciam nihil advexisset, a Palamede est vehementer increpatus. Et cum diceret, adeo non esse negligentiam suam, ut ne ipse quidem, si pergeret, quicquam posset advehere, profectus Palamedes infinita frumenta devexit. Von diesem Fouragierungszug des Odysseus nach Thrakien aber hat Kallimachos erzählt, und dass es in den Aitien geschah, ergiebt sich daraus, dass er die Geschichte als Aition des Namens der Stadt Ainos in Thrakien anführte: Serv. Aen. III 16 Euphorio et Callimachus hoc dicunt etiam, quod Aenum dicatur a socio Ulixis illic sepulto, eo

<sup>1)</sup> Vgl. Wagner Ep. Val. 184, 1.

tempore quo missus est ad frumenta portanda. Dass wir damit auch die Quelle der in der ersterwähnten Serviusstelle berichteten Sage haben, ist ohne weiteres klar, und man würde schon allein auf Grund dieser beiden Stellen die ganze, auf den Triumph des Palamedes zugespitzte Erzählung Serv. Aen. II 81 auf Kallimachos zurückführen.1) Aber wir wissen ja noch mehr. Wir wissen, dass Kallimachos wirklich in den Aitien die Oinotropen erwähnte (schol. Lyc. 570), und hinter der Notiz, dass diese - von Palamedes nach Troia geholt Tzetzes a.a. 0. — die hungernden Griechen gerettet und gesättigt hätten, lesen wir μαρτυρεί δέ ταῦτα καὶ Καλλίμαχος (schol. Lyc. 580). Ich glaube, man wird jetzt nicht mehr zweifelnd fragen müssen, worauf diese Subscriptio zu beziehen sei. An Lykophrons Verwandlungssage v. 580 und damit an Ovid und Serv. III 80 kann meines Erachtens nicht mehr gedacht werden.

Das Aition, das wir nach schol. Lyc. 570 für die kallimacheische Darstellung verlangen, ist dasjenige von Ainos. Odysseus benannte diese Stadt nach seinem Genossen<sup>3</sup>), den er dort begrub, als er auf einem Fouragierungszug nach Thrakien kam. Die Noth der Griechen und der Befehl Agamemnons (missus: ebenso holt bei Tzetzes Palamedes die Oinotropen auf Agamemnons Geheiss) führten ihn dahin. Allein seine Expedition hatte (vielleicht in Folge der Kämpfe mit den Eingeborenen, in denen u. A. auch sein Genosse Ainos fiel) keinen Erfolg und den mit leeren Händen zurückkehrenden empfing Palamedes mit Schmähungen und Spott. Als Odysseus ihm gereizt erwiderte, auch er werde nicht im Stande sein, das Gewünschte zu beschaffen, machte sich Palamedes mit Willen Agamemnons (Tzetzes) auf und bringt infinita frumenta, d. h. er holte die Oinotropen (Tzetzes), welche die Griechen von der Hungersnoth befreiten (Lyk. und Schol.).<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Euphorion folgt dem Kallimachos hier, wie so oft, s. Schultze Euphorionea. Strassburg Diss. 1880.

<sup>2)</sup> Steph. Byz. s. v. nennt Ainos einen Bruder des Guneus (B 748).

<sup>3)</sup> Es wäre denkbar, dass bei Apollodor (Ep. Vat. p. 62 Wagner) — so richtig auch mit der Kinyrasepisode dort S. 184 schol. ζ 164 — Simonides fr. 24 verbunden worden ist — der Wahnsinn des Odysseus, den Palamedes enthüllt (XIII), seine Rache an diesem (XIV) und die Oinotropen (XV) im Zusammenhange stünden (— Serv. II 81), und dass vielleicht auch Kallimachos von alledem bei jener Gelegenheit erzählt habe. Allein es ist nicht sicher.

In diesem Zusammenhange standen, wie ich glaube, die Oinotropen bei Kallimachos. 1)

Darmstadt. FERDINAND NOACK.

#### CONECTANEA IN PHILODEMI RHETORICA.

Pag. 4 (Sudh.) Col. II post v. 11 scriba unum versum omiserat, quem in huius et sequentis columnae intervallo supplevit. Hunc Sudhaus ad sequentem columnam errore rettulit, unde factum est, ut utroque loco sententia obscuraretur. Col. II 7 sqq. scribendum:  $o\dot{v}$   $\gamma\dot{\alpha}[\varrho]$   $i\sigma\omega\varsigma$   $\dot{\alpha}\gamma\dot{\epsilon}\nu\eta\tau o\nu$   $o\dot{\iota}\delta'$   $o\dot{\nu}\chi$   $\delta\varrho\dot{\omega}\mu\epsilon\nu o\nu$   $\dot{\epsilon}\nu$   $\tauo\bar{\iota}\varsigma$   $\varphi\alpha\iota\nu o\mu\dot{\epsilon}[\nu]o\iota\varsigma$ ,  $\dot{\delta}$   $\nu\epsilon[\dot{\iota}]\nu\epsilon[\tau]\alpha\iota$   $\delta\iota\dot{\alpha}$   $\tau[\dot{\epsilon}\chi]\nu\eta\varsigma$   $\tau[\iota\nu\dot{\delta}\varsigma$ ,  $\delta\iota\dot{\alpha}]$   $\tau\alpha\dot{\nu}\tau\eta\varsigma$   $(\tau\dot{\epsilon}\chi\nu\eta\varsigma)$   $\sigma\nu\nu\tau\epsilon\dot{\epsilon}\epsilon\bar{\iota}$ - $\sigma\vartheta\alpha\iota$   $\kappa\alpha\dot{\iota}$   $\delta\iota'$   $\check{\alpha}\lambda\lambda\eta\varsigma$   $[\tau]\iota\nu\dot{\delta}\varsigma$   $\mathcal{A}$ .  $\omega N\omega\nu$   $[\tau\dot{\epsilon}]\chi\nu\eta[\varsigma]$ .

Pag. 5 Col. II 36. εἶναί τι[ν]α τέλε[ι]ον τε[χ]ν[είτ]ην ος [μεταλαβών τ]ῆς τέ[χνης ἐν πᾶσιν ἐ]κπεπ[όν]ηται μέρεσιν, ut docent quae his opponuntur.

Pag. 6 Col. III 5. ους εἴ τις εὐθύνων οἴεται τὸν τέλειον εὐθύνειν λήθαργός ἐστιν· ῷ δὴ παραδείξει [π]εριπετεῖς καὶ τους τὰ νῦν ἐξεταζομένους. Παρακείμενον δὲ καὶ τοιοῦτον ἐξουσιάσει παραπλάττεσθαι χαρακτῆρα μοχθηρίτητ[ο]ς etc.

Pag. 7 Col. IV 3. κἂν λόγω ποτὰ πείθειν συγχωρηθη τινὰς ἰδιώτα[ς], ἀλλ' οὐχ ὅτι γ[ε] ¦βέλτ[ε]ιον τῶν τεχν[ει]τῶν ἔσται δεδειγ [μένον etc.

11. πολλὰς δέ τινας εὑρήσε[ις] τῶν ἀποδείξεων [τὸ πραγματι[κὸ]ν ἐκβεβηκυίας etc.

Pag. 8 Col. IV 23. πολλὰς δὲ καὶ τῆ δυνάμει μὲν οὐ διαφερούσας ἀλλ'  $\dot{\phi}$ [ς ᾶν] περιβλ[η]μάτων χειρισμοὺς etc. Nam ὅταν περιβάλωνται ferri non potest. περιβλημάτων ex προβλημάτων corruptum esse suspicor.

Pag. 9 Col. V 8. Star δο[x] ωσιν.

<sup>1)</sup> Wentzel weist jetzt auf die Glosse des Et. M. 293,36 hin, welche kurz den Raub der Mutter der Oinotropen, Dorippe, berichtet, die von den Räubern aus Thrakien nach Delos und so zu Anios geführt wurde. Die Herkunst der Glosse aus den Kallimachosscholien hält er aus verschiedenen Gründen für gesichert. Wir haben dann anzunehmen, dass Kallimachos die Dorippe genannt und möglicherweise auch eine, vom Scholiasten in der genannten Weise erklärte Andeutung ihres Raubes gegeben habe. Ich sehe keinen Grund daran zu zweiseln. Die Gelegenheit für die Erwähnung der Mutter der Oinotropen ist in der von Wentzel erschlossenen Fabel gegeben — aber sie hat auch in der von mir vorgeschlagenen Version nicht gesehlt; von Einfluss aus die obigen Bedenken ist die Glosse also nicht.

33. post  $\delta\eta\tau o \varrho\iota x\dot{\eta}\nu$  plene interpungendum est: novum enim incipit enuntiatum; scribendum:  $o\dot{v}$   $\gamma(\dot{\alpha}\varrho)$   $\varepsilon\dot{t}$   $(\delta^2)$   $\dot{\eta}$   $\mu ov\sigma\iota x\dot{\eta}$  etc. Hoc enim sententia postulat, quamquam ex tradita scriptura elici non potest.

Pag. 10 Col. VI 9 μήποτε εὖ κἀν[ταῦ] θα λέγη τις.

28. scribe:  $o\vec{v}[\mathbf{x}\ \hat{t}]\sigma\omega\varsigma$  pro  $\delta\tau[\iota\ \hat{t}]\sigma\omega\varsigma$  (ita iam Gomperzius, vid. adn.).

37. πο[ιεί]σθαι scribendum pro πο[νεί]σθαι.

Lib. B. fr. VI (p. 15) 8 μέλλω.

Pag. 23 Col. IV 4. δ τεχ[νίτ]ης οὐκ ἀ[ρ]νεῖται τε[χνί]της υπά[ρ]χειν, δ δὲ ἑήτωρ. [Εἰ] διαφορά τις [οὖν] τοιαύτη(ι) τεχνῶν ἐ[στι], ὥστε τοὺς μὲν ἐγχει[ροῦντας? ἐνί]οτε [λανθ]άν[ειν βούλεσθαι], τοὺς δὲ σ[υ]νομο[λογεῖν τῆς τέχ]νης τὸ μεθο[δικόν, οὐ προσηκ]όντως ἕνε[κα] τούτου τέχνην τὴν ἑητορικὴν οὐκ ἐροῦμεν.

26. οὐ γὰρ διὰ παν[τὸς ο]ὐδὲ πρὸς πάντας ἀλ[λὰ ἐνίο]τε καὶ πρὸ[ς ἐν]ἰους ἐπαρνοῦνται τὴ[ν] τέχνην.

Pag. 25 Col. V 32. Πᾶς τεχνίτ[ης ἐπ]α[γ]γέλλεται τὸ τέ[λος π]ο[ιή]σειν, δ δὲ ξήτως <math>[οὐ x] ἐπα[γ]γέλλεται πείσειν.

Pag. 27 Col. VII 16. Οὐ  $\mu[\hat{\eta}\nu]$  ἀλλὰ τῆς [ἑητο]ρικῆς [καθ'  $\hat{\eta}\mu]$ ᾶ[ς] οὖ[σης τέ]χνης, προσ[δ]εομ[ένης δὲ τριβ]ῆς [οὐκ] ὀλ[ί-γης κ]αὶ τοῦ πλείστου [ἀπὸ φύ]σεως καὶ ἀσκήσε[ως δυ]ναμένης μετα[σχεῖν . . . δ]ιὰ τοῦ . . . . αυ . . . . ς ν . ν περ[ί]σω [ζ]εσθαι, τί το[ὑτων] θαυ[μαστόν], εἰ πρότερον μὲν ἔ[γένον]το μεγα[λ]ο[φ]υεῖς κ[αὶ φιλόσοφοι, με]τὰ δὲ τὰς [εὑρέσεις τῶν] τεχνολογ[ιῶ]ν οὐ [τοιοῦτοι;

Pag. 31 Col. X 3. Εἰ μὴ τέχνην μ[εθώ]δευον ο[ἱ ῥήτορες οὐκ] ἂν πολλοὶ [προ]σήεσαν αὐτοῖς cet.

Pag. 35 Col. XIII 5.  $\Pi \rho$ ]  $\tilde{\omega}$   $\tau$   $\sigma \nu$   $\tilde{\omega}$   $\tau$   $\tilde{\omega}$   $\tilde{\omega}$ 

ibid. 12. ἃς ἐν ἄλλοις τόποις εὐκαιρ[ί]τερον ὑπο[δεί]-ξομεν, ἄλλως δὲ κᾶν διατριβαῖς προσεληλύ[ $\mathfrak{P}$ ω]σιν.

Pag. 38 Col. XV 5. ante πέμπουσιν plene interpungendum est. Novum enim adversariorum hic argumentum infertur.

Pag. 39 Col. XVI 5 pro εως scrib. δπως.

15 desidero [τῶν] ἐπὶ ἀτὴν δ[ύναμιν αὐτοὺς] τὴν ἔμπρακτον προ[βιβ]ασάντων cet.

Pag. 44 Col. XIX 20 scrib.  $l\sigma\tau[o\varrho]\dot{\eta}\sigma\alpha[\varsigma\tau]\grave{\alpha}$  τῶν πολιτικῶν ἔργα: [οὕτω δὲκαὶ] ἐπὶ τῶν συ[νγραμμ]άτων <math>[ασν] συ[ντ]ετάχασιν

[ο]  $\hat{\iota}$  πανηγυ[ $\varrho\iota$ ]×[ $\varrho$ ] $\hat{\iota}$   $\hat{\varrho}$ ή[ $\iota$ ]ο $\varrho$ ε[g. T $\hat{\iota}$ ] ἀξιούμενον οὐ[ $\chi$  ὅμοιόν ἐστ]ιν, εἰ καὶ [ $\chi$ ω $\varrho$ ὶ]g λόγου [ $\gamma$ ]ν[ $\varrho$ [ $\iota$ ] τιg, [ὅ]τι τέχ[νη]g ἔ $\varrho$ γα ταῦτ ἐσ[τιν, ἔ[νια δὲ] τῶν πο[λιτιχῶν ἔ $\varrho$ γ]ων [ἃ πα] $\varrho$ ατ[ $\iota$ - θέασ]ιν οὐ[δ' ὅλωg ᾶν ὁ μὴ πε $\varrho$ ὶ τούτ]ων τὸ[ν ν]οῦν ἔχω[ν] τ[έ]χνην [ὲμ $\varrho$ ]αίν[ει]ν etc.

Pag. 45 Col. XX 13. Ante  $\epsilon i \mu \dot{\eta}$  plene interpungendum: novum enim adversariorum argumentum infertur, quod  $\dot{\alpha} \nu \tau \iota \sigma \tau \rho \dot{\epsilon} \phi \epsilon \iota$  Philodemus Col. XXI 7.

ibid. 35. συμπαρέξεται.

Pag. 47 Col. XXI 28  $\tau \dot{\eta} \nu \ \gamma \dot{\alpha}[\varrho]$ .

Pag. 51 Col. XXIV 23.  $\delta \hat{\epsilon}$  scrib. pro  $\gamma \hat{\alpha} \varrho$ .

ibid. 27. καθάπες γὰς [β]άσιν έ[πλ ταύ]της προϋποκείσθαι δε[l] φύσιν.

Pag. 52 Col. XXV 26. Οὐ μὴν ἀλλ' αὐ[το]ύς γε χρῆν ώστερ, ἃ  $\pi$ [οιεῖ φύσις καὶ τριβὴ παρατεθείκασιν etc.

Pag. 53 Col. XXVI 26. οὐ δ[ι]εστάλκασιν.

ibid. 28 pro θέλουσιν malim δοκοῦσιν.

Pag. 56 Col. XXVIII 13. τὸ δὲ παρατε[τ]ηρηκέναι —  $\varphi[\alpha]$ νερὸν καθ[ί]στη[σι] τὸ κατὰ τὸν δεύτερον etc. Haec est adversariorum argumentatio, sequentia Philodemi sunt, itaque 26 pro τοίνυν scrib. μέντοι.

Pag. 60 Col. XXXI 18.  $\tau[\grave{\alpha}_S \ \delta\iota\alpha]\phi o \varrho \grave{\alpha}_S \ \acute{\epsilon} xx\epsilon[\imath]\sigma \vartheta \alpha \iota \ [\tau \tilde{\eta}_S \ \tau]\acute{\epsilon} \chi[\nu \eta_S \ \pi]\varrho[\grave{o}]_S \ \tau \grave{\alpha}_S \ [\mu \grave{\eta} \ \tau \acute{\epsilon}]\chi \nu \alpha_S.$ 

Pag. 65 Col. XXXV 6. dele interpunctionem post τέχνην. —  $\Pi \tilde{\omega}_{S}$  την πολιτικήν, λεγ[ομέ]νην ὑπὸ τῶν ἀν[δρῶν] οὐ τέχνην πολύ τε τ[οῦ] τῆς τέχνης [l]δίου (x...) διωρισμένην, τέχνην ἀπεφή νατο καὶ παραστήσαι πεπείραται;

ibid. 22 scrib. παρατηρήσαι.

Pag. 70 Col. XXXVIII 19. ά]φείσθω δ' εί κ[αὶ πλατύ]τερον καὶ ἰδιωτ[ικῶς] τέχνη λέγεται [τὸ ἔχον παρ]ὰ τριβῆς πάντω[ς καὶ] πανόλως τὸ τοιοῦτον.

ibid. 30. pro γε τε scrib. γάρ τοι.

Pag. 71 Col. XXXIX 16. pro puncto commate interpungendum est.

ibid. 24 coniungenda sunt inter se μᾶλλον τῶν ἀτέχνων. Ἐπεὶ κᾶν τυγχάνη cet.

ibid. 26. puncto sublato scribe:  $o\dot{v}$ ]  $\mu\dot{\epsilon}\nu\tau o\iota$   $\gamma \dot{\epsilon}$   $\dot{\alpha}\pi\dot{o}$   $\tau\tilde{\eta}\varsigma$   $\delta\iota[\alpha$ - $\vartheta]\dot{\epsilon}\sigma\epsilon\omega\varsigma$   $\tau\tilde{\eta}\varsigma$   $\tau\tilde{\omega}\nu$   $\times o\iota\nu[\tilde{\omega}]\nu$   $\times \alpha\iota$   $\sigma\tauo\iota\chi\epsilon\iota\omega[\delta\tilde{\omega}]\nu$   $\ldots$   $\epsilon$   $\ldots$   $\iota\iota\tilde{\chi}\tilde{\eta}\varsigma$ 

 $\hat{\epsilon}\pi\hat{\iota}$  τ $[\hat{\eta}\nu$   $\hat{\epsilon}\xi\epsilon\varrho\gamma]\alpha\sigma\hat{\iota}[\alpha]\nu$  καταν $[\tau\hat{\eta}\sigma]\alpha\varsigma$   $[\tau\tilde{\omega}\nu]$  κατ $\hat{\alpha}$  μέ $\varrho\sigma\varsigma$ ,  $[\sigma\hat{\nu}\lambda]$   $\hat{\alpha}\nu$  ε $[\tilde{\iota}\pi\sigma\iota\mu\epsilon]\nu$   $\hat{\alpha}\pi[\hat{\sigma}]$  τέχν $[\eta\varsigma$  τετυχη $[\chi\epsilon[\nu]\alpha\iota$  cet.

Pag. 75 Col. XLII 8. καὶ μ]ὴν ἐγὼ μὲν τὴ[ν συνήθε]ιαν o[v] φημι κυρ[ίως] ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτ[α] τέχνας καλεὶν ἀλλὰ τ[α] προσφερόμενα τὸ μεθοδικὸν [ἀεὶ] προχει]ρότα]τα κατα τὴν τῆς τέχν[ης] ἀναφώνη[σιν] ὑποπίπτ[ειν καὶ ὑπὸ τ[ὴν] τῆς ξ[π]ισ[τήμ]ης, ὅταν ταὐτὸ ἐπι[φέ]ρηται τῆ τέχνη καὶ κατὰ τα[ψτ]ὸ εἰδος α . . . | ἀπλῶς [εὶ δ' ἐ]νποιεί (ἀ)διαφόρω[ς πάντα τὰ] ἐν τῷ [βί]ωι τέχνας τις πρ[οσ]αγ[ορε]ψειν · ὧστε καὶ τὴν (ἱ)σ[τορί]α[ν καὶ] παρατήρησιν [τ]ῶν ἐν ἑκάσταις χώραι[ς ὄντ]ων τίπω[ν] ἢ πράξεων ἤ τι[ν]ων ἄ[λλων], ἃ χρήσιμα πολλάκις νὴ τὸν Δί' ἀγν[οη]θέντα γείνεται, πάντα πληροῦν ἐπιστημῶν καὶ μηδὲν ἄτεχνον ἀπ[ολ]είπε[ιν], ἔνεκά γ' ἡμῶ[ν] μὴ κωλ[ν]έσθω.

Pag. 77 Col. XLIII 26 pro Aλλά scribendum Ίνα δὲ.

ibid. 35 post ημείς commate interpungendum est.

ibid. 36 inde a verbo παραθήσομαι apodosis incipit.

Pag. 89 Col. LII 3. τέχνη καὶ δύ[ναμ]ι(ς) δ[μω]νύμως λέγονται.

Pag. 91 Col. LIII 20  $\pi$ ]ερ[ὶ δὲ] τοῦ μηδὲν μέ[ρο]ς αὐτῆς  $\tau$ [ε]χνικ[ὸν ὑ]πάρχειν, ἀμύθητ(α) ὅσα, καὶ τούτω[ν ἐπαγ]γέλλεται ποιήσεο[θαι τ]ὴν συναγωγήν.

Pag. 95 Col. LVI 7 κακῶν quod Sudhaus dubitans posuit in adnotatione, certum duco.

Pag. 98 Col. VIII 22  $[\tilde{\omega}\sigma]\pi\epsilon\varrho$   $[\sigma\dot{v}\delta]$ è  $\tau\sigma\tilde{v}$   $[\pi v]$ vòs  $\mu\epsilon\varrho\sigma$  cet.

ibid. 29 διαλεγόμενοι?

ibid. 34 οὐδ' ἂν ἐμνήσθην.

Pag. 99 Col. IX 4b  $\hat{\epsilon}]\hat{\alpha}[\nu]$   $\mu\hat{\gamma}$   $\mathcal{S}[\alpha\hat{\nu}]\mu[\alpha]\tau\alpha$ ,  $\tau \ell \nu \alpha$   $\tau \alpha \tilde{\nu} \tau$   $\hat{\epsilon}\sigma$ - $\tau \ell \nu$ ; ut evincit sententiae conexus.

Pag. 120 Col. XXI 12  $\tau \epsilon \chi \nu \eta \nu$   $o[\dot{v}$   $\sigma v \nu] \epsilon \varrho \gamma \dot{\rho} \nu$   $\tau \tilde{r} \varsigma$  etc.

Pag. 136 Col. XXXII 16 scribendum παραχθέντος.

ibid. 19 τοῖς [δ]ὲ σπαν[lω]ς [ή] πρόσοδος. Pag. 151 Col. VII 18 οὖτ' ἐπὶ π[άντων] λόγων.

Pag. 154 Col. XI 11 μη]δὲ βαρβαρίζειν.

Pag. 187 Col. Va. 26 ἀπολιπε $[\tilde{\iota}v]$  αὐτὸν  $[\tilde{\eta}_S]$  τὸν Φοίνειχα cet.

Pag. 193 Col. XIa. 25 Άλλ' εἰ μὲν cet.

Pag. 211 Col. XXXa 13 ἀδυνατήσει (pap. ἀδυνατήσειν). Pag. 224 Col. XLIII 17 μηδὲν εἰς τὸ τοιοῦτο φορὸν προσφερομένους.

Pag. 267 Col. XXX 16 tollendum comma, quod sententiam obscurat.

Pag. 269 Col. XXXII 15. κακῶς φρονοῦντες.

Petimus nos Philodemeorum studiosi ab omnibus qui Rhetorica legunt, ut suas quamvis minutas inventiunculas in medium proferant. Nam in eo posita est huius auctoris spes et salus ut varia multorum opera perpurgatus in pristinam integritatem restituatur.

Halis Saxonum.

H. v. ARNIM.

#### KANDAKE.

Im CIG. III 5080 hat Franz nach Gau folgende Inschrift mitgetheilt:

'Αρποκράς ήκω ἀναβαίνων μ[ε]τὰ Έ[.... πρεσβευτοῦ καὶ Ταλίου γραμματέ[ως, τῶν περὶ] τὴν κυρίαν [β]ασίλισσαν καὶ τὸ προς[κύνημα] ἐπί ησα ὧδε παρ[ὰ] τῷ κυρίω Έρμ[ῆ] Θε $\~ω$  μεγίστω], κ[α]ὶ Έμάτου κ[α]ὶ 'Ανθούσης κ[α]ὶ ['Αλε]-ξα[ν]δρήας. ν[κ] [Κ]αίσ[αρος . . .

Franz sowohl als Letronne (der den Schluss Liz Aδριανοῦ Καισαρος τοῦ κυρίου las) setzen die Inschrift in die Zeit des Hadrian, halten daher die Königin, von der die Inschrift redet, für die kaiserliche Gemahlin Sabina und glauben, dass Harpokras sowie der Gesandte und der Secretär der Umgebung dieser Frau angehörten. Eine wesentlich andere Interpretation ergiebt sich aus der m. W. noch nicht benutzten Abschrift bei Lepsius, Denkm. VI n. 407, eine Interpretation, die historisch nicht ohne Interesse ist und daher hier kurz mitgetheilt sei. Nach Lepsius lautet der Schluss, soweit er erhalten ist¹):

# LIZ KAIL MEXE

Da die letzten 4 Buchstaben nothwendig zu dem ägyptischen Monatsnamen  $M\epsilon\chi\epsilon\ell\varrho$  (= Jan. Febr.) zu ergänzen sind, muss der

<sup>1)</sup> Ausserdem l. nach Lepsius: 2  $Ta\mu iov$ , 6  $\xi av\delta \varrho sias$ . In 5 wird  $\ell \mu a \tau o \tilde{v}$  (für  $\ell \mu a v \tau o \tilde{v}$ ) zu lesen sein.

Kaisername lediglich durch die Gruppe zwischen dem Jahresdatum  $L\iota\zeta$  und dem Monatsnamen ausgedrückt sein. Diese ist aber zweifellos

in KAI $\stackrel{\triangle}{=} K\alpha\iota\sigma^{\alpha}$  zu corrigiren, was nur in  $K\alpha\iota\sigma\alpha(\varrho o \varsigma)$  aufgelöst werden kann. Die Inschrift stammt daher aus dem 17. Jahre des Augustus und ist im Januar/Februar des Jahres 13 vor Chr. gesetzt.

Wer ist nun die χυρία βασίλισσα? Ich denke, die Antwort wird durch den Fundort nahe gelegt. Der Stein ist gefunden im heutigen Dakkeh, dem alten Pselkis, einer Stadt des "Zwölfmeilenlandes' (δωδεκάσχοινος), das, wie wir früher gezeigt haben, als Tempelgut der Isis von Philae zum südlichsten ägyptischen Gau, dem von Elephantine-Ombos gehörte (diese Ztschr. XXIII 596 A.). Das Nachbarland Aethiopien stand in jener Zeit bekanntlich unter einer Königin Kandake, die von 24 v. Chr. an mit Augustus in Fehde lag, bis sie im Winter 21/20 nach Absendung einer Gesandtschaft Frieden schloss. Von dieser — resp. ihrer gleichnamigen Nachfolgerin') - scheint mir die Inschrift zu reden. Ich ergänze:  $\Hed{\eta}$ κω ἀναβαίνων . . .  $[\pi \varrho \grave{o}_{\mathcal{G}}]$  τ $\mathring{\eta}$ ν κυ $\varrho$ ίαν βασίλισσαν. Unser Αρποκράς zieht also in Begleitung eines Gesandten und eines Secretärs den Nil aufwärts zu seiner Herrin der Königin und bringt im Vorübergehen dem Gotte von Pselkis die übliche Adoration dar. Der Ausdruck την κυφίαν zeigt, dass er in ihren Diensten steht. Dass dasselbe auch von dem Gesandten und dem Secretär gilt, ist nicht nothwendig, aber wahrscheinlich. Es ist vielleicht äuffällig, einen Mann mit ägyptisch-griechischem Namen, der, wie die Inschrift zeigt, im gewöhnlichen Leben griechisch sprach, übrigens auch nach ägyptischer Chronologie rechnete, im Dienst der äthiopischen Königin zu finden. Die einfachste Erklärung würde die Annahme bieten, dass er als Dolmetscher sich bei ihr verdungen habe. Möglich, dass er aus dem Zwölfmeilenland stammte, wo ja eine lebhaste Sprachenmischung bestand, möglich, dass besondere Beziehungen gerade zu Pselkis ihn zu dieser Inschrift veranlassten. Wie dem auch sei, der Stein lehrt uns, dass im Jahre 13 v. Chr. Verhandlungen irgend welcher Art zwischen Kandake und der römischen Regierung, denn an diese kann nur gedacht werden,

<sup>1)</sup> Wie lange die Feindin des Augustus gelebt, ist nicht bekannt. Dass die Königinnen Aethiopiens alle den Namen Kandake führten, sagt Bion von Soli, FHGr. IV 351,5. Plinius, h. n. VI 186. Vgl. Act. Apost. 8, 27.

stattgefunden haben. Bei dem Mangel an Nachrichten über die weiteren Beziehungen Aethiopiens zu Rom in den nächsten Zeiten nach dem Frieden von 21/20 müssen wir uns allerdings damit bescheiden, dieses Factum zu registriren. — Es sei nur noch auf die Aehnlichkeit unserer Inschrift mit der "südlichsten" aller lateinischen hingewiesen, der von El-Mesaurat oberhalb von Meroë (CIL. III 83), die nach Mommsen (RG. V 594 A. 1) "vermuthlich ein aus Rom zurückkehrender Abgesandter einer afrikanischen Königin, der lateinisch redet, vielleicht nur um zu zeigen, dass er in Rom gewesen sei", gesetzt hat. Unter der domina regina dieser Inschrift (vgl.  $\tau \dot{\eta} \nu$   $\nu \nu \varrho l \alpha \nu$   $\beta \alpha \sigma i \lambda \iota \sigma \sigma \alpha \nu$ ) wird man am ehesten wohl auch eine Kandake zu verstehen haben. Die Beziehung auf Zenobia, die Mommsen neuerdings in CIL. Suppl. 6583 für möglich hält, dürfte doch Manches gegen sich haben.

Breslau.

ULRICH WILCKEN.

#### ZU KAIBEL EPIGR. GR. EX. LAP. CONL. 553.

Τὸν πάσης ἀρετῆς εἰδήμονα φῶτα Φίλιππον, πρέσβυν Εἰαονίης ἐμπέραμον σοφίης, Αὐσονίων ὑπάτου πατέρα κλυτὸν ᾿Αντιγόνοιο, Θρέψε Μακηδονίη, δέξατο δ᾽ Εἰταλίη.

Diese Grabschrift ist seit Jahrhunderten bekannt und öfters gedruckt worden (zuletzt *Inscr. Gr. Sicil. Ital.* 888); doch hat man meines Wissens nicht bemerkt, dass die in ihr genannten Personen auch bei einem Historiker vorkommen, und dass dadurch ihre Zeit bestimmt ist.

Dio Cassius (77, 8) erzählt, dass Caracalla in seiner Schwärmerei für Alexander den Grossen und die Macedonier in Entzücken gerathen sei, als er von einem tüchtigen Tribunen erfahren habe, er sei aus Macedonien und hiesse Antigonus Sohn des Philippus (wie der Feldherr Alexanders); sofort habe er ihm die übrigen militiae equestres verliehen und später ihn auch noch zum Senator mit dem Range eines Prätoriers gemacht. Es müsste ein merkwürdiges Spiel des Zusalles sein, wenn der in jener Grabschrift als Sohn des Philippus aus Macedonien genannte Antigonus, Consul

<sup>1)</sup> Dies sind die στρατεΐαι bei Dio. Vgl. Mommsen, Staatsrecht III 549,1.

in Rom, verschieden wäre von jenem Tribunen aus Macedonien und späterem Senator Antigonus, Sohn des Philippus. Dass Antigonus in der Inschrift Consul genannt wird, während Dio nur von prätorischem Rang des früheren Tribunen berichtet, steht nicht im Wege. Antigonus kann sehr wohl, einmal durch Caracalla in den Senat versetzt, später, unter einer der nächsten Regierungen, auch den Rang eines Consuls erhalten haben, ohne dass Dio dies zu erwähnen brauchte. - Zu erwägen wäre auch, ob in der Inschrift nicht das Wort  $\sqrt[g]{\pi \alpha \tau o g}$  abusiv von einem nicht consularischen Senator gebraucht sein kann. Leuten aus Macedonien, wie Philippus einer war, dem eigentlichen Griechenland und manchen andern Ländern griechischer Zunge, lag es nahe, ὕπατος und ὑπατικός von Prätoriern zu gebrauchen, da ihnen solche als ανθύπατοι in den Provinzen Macedonia, Achaia, Creta und Cyrenaica, Cyprus entgegen traten.1) Aber einen bestimmten Beleg für diesen Gebrauch habe ich nicht gefunden. Ob die Abkömmlinge von Sophisten, von denen Philostratus rühmt, sie seien ἕπατοι gewesen (vit. soph. 1,25,1 ή μέν δή τοῦ Πολέμωνος οἰκία πολλοί υπατοι καὶ ἔτι, 2,4 ώς νῦν ἔτι τὸ ἀπ' αὐτοῦ γένος ύπάτους είναι, 2,17 πολλοί υπατοι τὸ ἐκείνου γένος), wirklich alle das Consulat geführt haben - eine adlectio inter consulares gab es damals noch nicht -, möchte ich bezweifeln, möchte eher glauben, dass manche unter ihnen nur Prätorier oder einfache Senatoren gewesen sind (vgl. Philostratus 2, 25 von einem andern Sophisten: εὐδοκιμώτατοι δὲ καὶ οἱ ἀπ' αὐτοῦ φύντες, ξυγκλήτου γας βουλής άξιοῦνται πάντες); aber bei der Ruhmredigkeit des Philostratus ist daraus für den sonstigen Gebrauch des Wortes unavog nichts zu schließen. — Keinesfalls wird in der Grabschrift des Philippus, wie B. Pick im Index zu Inscr. Gr. Sicil. Ital. p. 734 sagt,  $v_{\pi\alpha\tau\sigma\varsigma}$  blos laudationis loco gesetzt sein. Auch in der Inschrift Inscr. Gr. Sicil. Ital. 1960 (= Kaibel ep. Graec. ex. lap. conl. 674) wird es consul bedeuten. Senatorischen Standes waren der in dieser Inschrift als  $\Im\pi\alpha\tau o\varsigma$  bezeichnete Arrius und seine Gattin Publiana, die sich rühmte, von den Scipionen abzustammen, jedenfalls. Publiana ist nämlich ein und dieselbe Person

<sup>1)</sup> Bekanntlich war nur für die Proconsulate von Asien und Afrika vorherige Bekleidung des Consulats erforderlich; die andern Proconsuln waren in der Regel Prätorier.

mit der in der lateinischen Ehreninschrift CIL. VI 1478 als clarissima femina (Senators-Gattin) bezeichneten Oscia Modesta Cornelia Publiana. Ich schliesse dies aus ihrem zweiten Gentilnamen Cornelia — der wird mit ihrer Abstammung von den Scipionen zusammenhängen — und daraus, dass ihr Enkel, der ihr die Inschrift gesetzt hat, neben andern Gentilnamen auch den Namen Arrius führt; so hiess er nach seinem Grossvater, dem Gemahl der Publiana.<sup>1</sup>)

Berlin.

H. DESSAU.

#### PONTARIUS.

Auf einer schon Marquardt Gudius bekannten Inschrift aus Pompeii (IRN 2378 = CIL X 1074) werden unter anderen Fechtern und Künstlern des Amphitheaters auch pontarii genannt (pompam tauros taurocentas succursores pontarios paria III pugiles cateruarios et pyctas ludos omnibus acruamatis pantomimisq. omnibus e. q. s.). Bei Forcellini-de Vit wie bei Georges wird zur Erklärung des Wortes eine Notiz des Festus p. 242, 9 herangezogen, wonach Cato punctariolas leues pugnas appellat; pontarius ware dann eine vulgare Entstellung aus punctarius und zu punctim, pungere zu stellen. Friedländer bespricht SG. II6 536 einzelnes aus der Inschrift und bemerkt zu pontarii: , contarii von κοντός? vgl. κοντροκυνηγέσιον CIG. 3422'. Allein die Schreibung des Wortes ist jetzt sichergestellt durch eine Glosse der Hermeneumata Monacensia CGl. III 173, 24 gefirobatis pontarius; sie steht durchaus an der richtigen Stelle unter der Rubrik quae in amphitheatro. Was die γεφυροβάται pontarii zu thun hatten, lässt sich nur vermuthen. An ähnlichen Bildungen kennen wir - von dem etymologisch unklaren anda-

<sup>1)</sup> Dass in einer metrischen Ehreninschrift aus der Hauptstadt Cilicien (Bull. de correspondance hellénique 1883 S. 325) ein vornehmer Mann dieser Provinz 'Pωμαίων ὕπατος genannt und zugleich geprieseu wird, weil sein Sohn durch kaiserliche Gunst in den Senat aufgenommen worden sei, ist freilich, wenn ὕπατος auch hier consul heisst, auffallend, da für den Sohn eines Consuls der Eintritt in den Senat selbstverständlich war; aber besondere Umstände, etwa das jugendliche Alter des Sohnes, mögen die Cilicier, die die Inschrift gesetzt haben, veranlasst haben, der Standeserhöhung des Sohnes ihres Mitbürgers besonders zu gedenken.

batae1) abgesehen — aus demselben Glossar 173, 39 dendrobatis arborarius (vgl. Hermeneumata Einsidl. CGl. III 240, 57 δ δενδροβάτης arborarius)<sup>2</sup>); ausserdem wird in der Vita Carini c. 18 neben dem neurobates auch ein tichobates genannt, qui per parietem urso Vielleicht balancierten die pontarii auf schmalen eluso cucurrit. Brücken, um zuletzt wie in der berühmten Wasserpantomime des Circus Herzog mit einem lustigen Sturze ins Wasser zu enden. Allerdings erwähnen sowohl Tacitus (ann. XII 57) als Plinius (n. h. XVI 190 und 200) Brücken aus den Amphitheatern, aber beidemal handelt es sich um pontes naumachiarii (Plinius), und wenn auch der unmittelbare Zusammenhang, in dem pontarios auf der Pompejanischen Inschrift steht, bei diesem Worte ebenfalls Beziehung auf Kämpfe wahrscheinlich macht (vgl. Friedländer a. a. O.), so verwehrt eben dieser Zusammenhang doch auch anzunehmen, dass Clodius in sein Programm auch eine Naumachie aufgenommen habe. Zu voller Klarheit über die pontarii gelangen wir also auch jetzt noch nicht.

Kiel. A. FUNCK.

#### DES FULGENTIUS SCHRIFT ÜBER DIE MUSIK.

In den Jahresberichten von 1882 (Heft II S. 242) machte Sittl auf einen Fund in dem Catalog der Bibliotheca Vallicelliana zu Rom aufmerksam; dieselbe habe besessen Fulgentii cognomento Placidi de musica excerptum ex libro de fictitiis poetarum; die Handschrift fehle jetzt, sei also bei der Annexion gestohlen. Der wunderliche Titel hat weder ihm noch Schwabe Bedenken erregt, der in Teuffels Litteraturgeschichte § 480, 3 die Schrift zuversichtlich unter den verlorenen aufführt. Hätte Herr Sittl das Jedermann zugängliche Inventar nachgeschlagen, so hätte er gesehen, dass der Codex (B 49) auch aus Censorinus, Macrobius und Isidor ähnliche Excerpte als eigene Schriften bietet, sowie ferner, dass derselbe schon im Jahre 1810 fehlte, und dies konnte

<sup>1) [</sup>S. oben S. 135 ff. A. d. R.]

<sup>2)</sup> Vielleicht erhält durch die Beziehung auf Kletterkünste der Athleten das Verbum δενδοοβατεῖν in dem Antiphanes zugeschriebenen Gedichte der Anthologie (A. P. XI 338, 3-ἢν ἐπὶ γῆς φεύγης, ἀγχοῦ λίκος ἢν δὲ πρὸς τόψος δενδοοβατῆς, ἀσπὶς δεῖμ' ὑπὲς ἀκρεμόνων) einen besonders nachdrücklichen Sinn.

auf die richtige Spur führen. Die Handschrist ist nämlich nicht verloren, sondern besindet sich zu Florenz in der Bibliotheca Asburnhamiana No. 1051. Im 14. Jahrhundert geschrieben, bietet er eine vom Schreiber wahrscheinlich selbst gemachte Zusammenstellung von 12 Tractaten oder Ausschnitten über die Musik von Censorinus bis zu Ludwig dem Heiligen; jede Angabe, besonders die der Seitenzahlen, im Vallicellianainventar passt auf den Codex Asburnhamiensis, und ein Zweisel ist ausgeschlossen. Das Stück aus Fulgentius sindet sich sol. 145 v und ist überschrieben Incipit summa fulgentii quam scripsit de musica in libro de sicticiis poetarum primo de novem musis (Mythol. III 10), sodann de orpheo (== Mythol. l 14), woraus der Sammler zu Isidor übergeht.

Die "verlorene Schrift des Fulgentius" ist also aus unseren Lehrbüchern wieder zu tilgen, und der Gewinn nur die sichere Aussicht, dass sich noch manche "verschollene" Handschrift in der Asburnhamsammlung finden wird.

Rom.

R. REITZENSTEIN.

### EIN NEUER GRIECHISCHER ROMAN.

In den letzten zwei Jahren ist aus ägyptischen Papyrusrollen eine Reihe wichtiger Litteraturdenkmäler auferstanden, die wir schon für immer verloren geglaubt hatten. Durch die epochemachenden englischen Publicationen, in denen in vortrefflicher Weise diese Funde mitgetheilt wurden, ist die philologische Welt augenblicklich etwas verwöhnt, sodass man mit geringeren Funden hervorzutreten zur Zeit eine gewisse Scheu empfindet. Dennoch dürfte die Handschrift, die ich mit Erlaubniss der Generalverwaltung der königl. Museen zu Berlin im Folgenden zur Kenntniss bringe, auf einiges Interesse Anspruch erheben können, da sie unsere Kenntniss von einem an sich zwar nicht so gar werthvollen, unserem wissenschaftlichen Interesse darum aber nicht ferner stehenden Zweige der griechischen Litteratur zu erweitern geeignet ist.

Diese Papyrushandschrift ist vor kurzem in Aegypten gefunden und zusammen mit ca. 2000 anderen Papyri durch Vermittelung des im Dienste der Wissenschaft unermüdlichen H. Brugsch in Berlin erworben worden, wo sie in der ägyptischen Abtheilung der königl. Museen conservirt wird (P. 6926). Diese neu erworbene Sammlung nimmt eine hervorragende Stelle in der griechischen Papyruslitteratur ein, einmal durch die geradezu wunderbar gute Erhaltung der meisten Stücke, ferner durch die Besonderheit ihrer Zusammensetzung. Die Urkunden überwiegen zwar auch hier in demselben Verhältniss wie in den anderen Sammlungen gegenüber den litterarischen Fragmenten. Aber während sonst in den in letzter Zeit nach Europa gekommenen Sammlungen die - meist weniger werthvollen — Urkundenfragmente aus den byzantinischen Zeiten die aus den ersten drei Jahrhunderten unserer Zeitrechnung vielleicht um das zehnfache an Zahl übertrafen, gehört diese neue Berliner Sammlung mit wenigen Ausnahmen durchweg der römischen Zeit vor Diocletian an, sodass zu hoffen steht, dass wir bei der trefflichen Erhaltung der Stücke nunmehr über die römische Ver-Hermes XXVIII.

waltung Aegyptens in dieser wichtigen Periode nicht minder genau orientirt sein werden als über die Ptolemäische durch die bekannten älteren Sammlungen in Paris, Turin, Leyden, London etc. So hat denn auch diese Neuerwerbung der Generalverwaltung der königl. Museen den Anstoss gegeben, mit der Publication der gesammten Berliner Papyrusurkunden zu beginnen. Da die litterarischen Fragmente<sup>1</sup>) von derselben ausgeschlossen sind, sei das an Umfang und wohl auch an Werth bedeutendste im Folgenden mitgetheilt. Ich denke im Interesse der Sache zu handeln, wenn ich trotz meines noch lange nicht ausreichenden Studiums desselben schon jetzt den Text publicire und mich auf eine kurze Mittheilung der Resultate, zu denen ich auf diesem von meinem Wege etwas abseits liegenden Gebiete bis jetzt gelangen konnte, beschränke, die weitere Behandlung aber Berufeneren überlasse, in deren specielles Arbeitsgebiet es gehört.

Die Provenienz unserer Handschrift ist leider nicht zu ermitteln. Nach Aussage der Araber, von denen diese Sammlung erworben wurde, haben sie die einzelnen Papyri in den letzten Jahren an den verschiedensten Orten Aegyptens zusammengebracht. Aussage wird durch die Urkunden bestätigt. Die Hauptmasse stammt zwar wieder, wie bei den meisten neueren Sammlungen aus Mittel-Aegypten, aus dem Faijum, auch aus Antinoë und Memphis, einzelne aber auch aus dem Delta, nämlich aus dem Prosopites und dem Pharbaithites, einzelne aus Alexandria, andere endlich wieder aus Ober-Aegypten, aus Koptos und Contra-Apollonospolis maior. So bieten die mitgefundenen Stücke keinen Anhalt für unsere Handschrift. Auch der Papyrus selbst giebt keine Antwort. Von dem litterarischen Text ist eine solche nicht zu erwarten. Aber auch aus dem cursiv geschriebenen Texte, der auf der Rückseite der Papyrusrolle - mit entgegengesetzter Schriftrichtung steht, einer längeren Rechnung, habe ich bisher keinen Anhaltspunkt für die Provenienz finden können. Wohl steht dort mehrmals bei einzelnen Posten die Angabe: εἰς τὴν πόλιν, z. Β. ναῦλον

<sup>1)</sup> Ausser einigen Resten von Homerhandschriften begegnete mir einstweilen bei der flüchtigen Durchsicht, der ich leider bisher nur diese Sammlung unterziehen konnte, ein historisches Fragment, ferner 2 Columnen einer Abhandlung, die u. A. vom Herzen und dem Herzbeutel handelt, sowie ein moralisirendes Stück, in welchem Herakles und Tantalos den Menschen als Paradigmata für  $\partial \rho$ et $\dot{\eta}$  und xaxía vorgehalten werden.

 $\delta v\omega(v) \bar{\gamma}$  els the  $\pi \delta \lambda iv \ \delta \pi \delta$  of  $vov^1$ ) at  $\lambda$ . oder times estant ests  $\tau \dot{\eta} \nu \pi \acute{o} \lambda \iota \nu$  und dergl. Doch kann  $\dot{\eta} \pi \acute{o} \lambda \iota \varsigma$  eben so gut von jeder Metropole eines ägyptischen Gaues wie von Alexandria gesagt werden (Observat. ad. hist. Aeg. p. 7), sodass daraus nichts anderes folgt, als dass die Rechnung in einer  $\varkappa \omega \mu \eta$  geschrieben ist. Dass auch der litterarische Text dem Kalamos eines griechischen Dorfbewohners sein Dasein verdankt, folgt daraus noch nicht, doch wäre dies bei der intensiven Verbreitung des Hellenismus auch auf dem flachen Lande durchaus nicht unmöglich (vgl. Archäol. Anzeiger 1889 I 4 ff.). Auf alle Fälle lehrt die Rückseite, dass die Handschrift schliesslich in einem Dorfe aufbewahrt wurde. Denn dort ist ihre noch freie Rückseite zur Aufnahme von Rechnungen über Wein u. s. w. benutzt worden. Dass unsere Handschrift früher geschrieben ist als die Rechnung, lehrt die Structur des Papyrus. Die Handschrift steht auf der Seite mit den Horizontalfasern, also auf der ursprünglich zum Schreiben bestimmten "Vorderseite", die Rechnung dagegen auf der Seite mit den Verticalfasern, also auf der "Rückseite". Folglich ist erstere älter (vgl. diese Ztschr. XXII-487 ff.). 2)

Bleibt die Provenienz also auch unhekannt, so lässt sich Genaueres über das Alter der Handschrift ermitteln. Sie ist in einer äusserst sorgfältigen, geradezu kalligraphisch zu nennenden Unciale geschrieben. A, aus einer schmalen runden Schleife und einem schrägen Strich bestehend, ist in zwei Zügen geschrieben. Bei  $E \cap C$  wird die (ovale) Rundung oben durch einen geraden Strich weitergeführt. Der innere Querstrich von  $C \cap C$  reicht nicht immer bis an das Oval. Bei H und  $C \cap C$  weite Senkrechte häufig gekrümmt, ebenso der Verticalstrich von  $C \cap C$  (letzteres häufig in einem Zuge) und I (namentlich in der Ligatur mit  $C \cap C$ ). Der Verticalstrich von  $C \cap C$ 

<sup>1)</sup> Hierdurch wird übrigens eine bisher dunkle Stelle der Arsinoitischen Tempelrechnungen' aufgehellt (in dieser Ztechr. XX 458 ff.). Es fand sich dort mehrmals unter den Ausgaben des Tempels:  $\nu$ aũλον ὄνου ένὸς (oder  $\overline{\beta}, \overline{\gamma}$ ) iπὸ δένδρα καὶ βαῖς. Offenbar ist hier der Accusativ nach ὑπὸ nur abusiv statt des Gen. gesetzt. Der Esel aber unter Wein' u. s. w. ist der Esel, der Wein u. s. w. auf seinem Rücken trägt.

<sup>2)</sup> Meine damaligen Untersuchungen stützten sich nur auf die Sammlungen von Berlin, London, Paris, Turin. Zu meiner Freude haben sich, wie es scheint, jene Beobachtungen auch an der Wiener Sammlung bestätigt, wenigstens ist kein Widerspruch von dort erfolgt. Für Wessely gehören sie sogar in das Gebiet des "bekanntlich" (vgl. XVI. Jahresb. Gymnas. Hernals. 1890. 28).

strich von IKPT $\Phi\Psi$  zeigt meist unten eine Biegung nach links. P $\Phi\Psi$  gehen etwas unter die Linie. In A  $\Delta$   $\lambda$  überragt der rechte Querstrich den linken Theil. In  $\Xi$  sind die drei Horizontalstriche verbunden. M und N sind in zwei Zügen geschrieben. — Wiewohl das Vergleichungsmaterial für die Unciale heutzutage recht umfangreich ist, lehne ich es aus Gründen, die ich in meinen "Tafeln zur ält. griech. Paläogr." erörtert habe, dennoch ab, eine Unciale, in der sich noch keinerlei Beeinflussungen durch die Cursive erweisen lassen, lediglich aus palaeographischen Indicien genauer datiren zu wollen. Zum Glück hilft uns hier der Text der Rückseite weiter. Die I. Columne auf der Rückseite von A beginnt nämlich:

 $Δόγος δ̄ι (= διδόμενος?) ἀπὸ τοῦ Παῦνι τοῦ <math>γ^L$ 

Τραια(ν)οῦ τοῦ κυρίου ἕως Παῦνι δζ τειμῆς οἴνου κτλ.

Die Rückseite enthält also Abrechnungen über die Zeit vom 1. Payni des 3. Jahres Trajans bis zum 1. Payni des 4. Jahres, d. h. vom 26. Mai 100 n. Chr. bis zum 26. Mai 101. Die vorliegende Zusammenstellung der Ausgaben wird aber wohl bald nach dem letzten Termin, sagen wir Mitte 101 geschrieben sein. Dazu stimmt die ungemeine flüchtige Cursive dieser Seite, die mir auch aus Ostraka dieser Zeit bekannt ist. Unsere Handschrift muss also älter als 101 n. Chr. sein. Wie viel Zeit mag nun wohl zwischen der Aufzeichnung der Rechnungen und der Herstellung der Handschrift verflossen sein? Man bedenke, dass wir es nicht mit einer sogenannten "Schülerabschrift" zu thun haben, sondern mit einer kalligraphischen Handschrift, die vielleicht wirklich zur Edition bestimmt und im Handel gewesen ist. Ich denke, 50-70 Jahre mussten doch wohl mindestens verflossen sein, um ein so werthvolles Buch so werthlos zu machen, dass es lediglich als altes Papier benutzt wurde. Wenn ich somit die Mitte des 1. Jhds. n. Chr. als spätesten terminus ante quem für die Herstellung der Handschrift bezeichnen möchte, will ich damit nicht sagen, dass sie nicht bedeutend älter sein könne, vielleicht noch aus der letzten Ptolemäerzeit stamme. Die Formen der Buchstaben würden gegen eine solche Annahme nicht zeugen, ja einzelne, wie 🖯 T Y könnten wohl gar dafür sprechen. Weiteres wage ich über das Alter der Handschrift nicht zu folgern.

Erhalten sind uns zwei Fragmente, ich nenne sie A und B. A ist wiederum aus zwei Fragmenten zusammengefügt, deren eines

ich unter den Urkunden fand. A ist 30 cm hoch, 38 cm breit, B 30, 5 cm hoch, 19, 3 cm breit. Die Klebungen sind 12, resp. 13 cm von einander entfernt. Beide Stücke sind durch die geschickte Hand des Hrn. Dr. L. Abel geglättet und zwischen je zwei Glasplatten gebracht worden. In welchem Verhältniss sie in der vollständigen Rolle zu einander gestanden haben, lässt sich aus äusseren Indicien leider nicht erweisen. Der Umstand, dass in der Rechnung auf B verso einmal vom 2. Jahr des Trajan die Rede ist, könnte dazu verleiten, dies Fragment für das frühere zu halten. Da aber auf derselben Seite auch von dem 4. Jahr des Kaisers die Rede ist, so folgt nichts Sicheres daraus. Denn wahrscheinlicher ist es, dass in einem derartigen Ausgabebuch im 4. Jahr auf das 2. zurückgegriffen wird, als dass im 2. auf das 4. im Voraus verwiesen würde. Wir wollen daher zunächst die beiden Fragmente getrennt behandeln. Beide Seiten des Papyrus sind übrigens von je einer und derselben Hand geschrieben. Nur an wenigen Stellen, die in den Fussnoten notirt sind, ist der Text der Handschrift von zweiter Hand corrigirt. Dieser Text ist wie meistens in schmalen Columnen, von durchschnittlich etwa 20 Buchstaben, angeordnet. Am Schluss der Zeilen sind häufig überzählige Buchstaben enger zusammengedrängt. Grössere Sinnabschnitte sind durch die Paragraphos am linken Rande gekennzeichnet. Ausserdem findet sich als Interpunktion ein Punkt in der halben Höhe des letzten Buchstaben, wenn auch nicht mit Regelmässigkeit. Die Interpunktion, die ich zur Kennzeichnung meiner Auffassung hinzuzusügen sür nöthig sand, habe ich in runde Klammern eingeschlossen. — Die Ergänzungen von Fehlendem stehen in eckigen Klammern. Accente und Spiritus habe ich hinzugefügt, soweit mir eine Interpretation möglich war.

Wenn ich endlich noch bemerke, dass die Columnen, wie häufig, über die Klebungen ungestört hinweggehen<sup>1</sup>), so möchte ich dies besonders im Hinblick auf die Resultate des sonst so verdienstvollen Werkes von Birt "Ueber das antike Buchwesen" hervorheben. Ich bekenne mich zu den Ungläubigen, die nicht überzeugt worden sind, dass die antiken Schriftsteller bei der Abfassung ihrer Werke in der Disposition des Stoffes sich in Abhängigkeit

<sup>1)</sup> Auf A sind Klebungen erhalten am Schluss von Col. I, Anfang von Ill und Mitte von IV, auf B eine Klebung am Anfang von Col. II.

von dem ihnen zur Verfügung stehenden Schreibmaterial befunden haben. Der Hauptirrthum, der zu dieser Ansicht geführt hat, liegt m. E. in der Vorstellung Birts, dass Schriftcolumne und Pagina im Rollenbuch zusammengefallen seien, dass überhaupt eine Beeinflussung jener durch diese stattgefunden habe. Von hier aus kommt Birt nothwendig von einem Maximum der Rollenlänge, welches er zu erweisen sucht, zu einem entsprechenden Maximum des Geschriebenen. Diese Vorstellung ist aber irrig. Es sei daran erinnert, dass die Unterschrift einer Herculanensischen Rolle die Zahl der κολλήματα und die der σελίδες unterscheidet (W. Scott, Frag. Herc. 1885, p. 41). Die Klebungen bilden thatsächlich kein Hinderniss für den Schreibenden, weder in den alten Zeiten Aegyptens, noch in der griechisch-römischen Periode; die Schriftcolumnen reihen sich ohne Rücksicht auf jene an einander, was natürlich nicht ausschliesst, dass hin und wieder ein Schreiber Gefallen daran findet, die Klebungen in die Intercolumnien zu setzen. Daher ist jeder Schluss aus der Rollenlänge auf das Schriftmaximum sowie umgekehrt hinfällig, um so mehr, als eine gegebene Rolle je nach der gewählten Grösse der Buchstaben, der Buchstabenzwischenräume, sowie auch der Intercolumnien sehr verschieden ausgenutzt werden kann. Zwei Bücher, die stichometrisch gleich sind, können hinsichtlich ihrer Ausdehnung auf dem Papyrus sich wie 1:2 verhalten. Aber gab es denn überhaupt ein Maximum für die Rollenlänge, wie Birt nachzuweisen sucht? Ich denke, nein. War am Schluss der Rolle der Stoff des Autors noch nicht erschöpft, was hinderte ihn, neue Blattserien nach Belieben anzukleben? Oder war die Rolle zu lang, wozu gab es denn die Papierscheere? Von dieser natürlichen Aussassung der Dinge scheint Birt namentlich durch die irrige Auffassung von scapus fern gehalten zu sein. Er sieht in dem scapus die fertige Rolle, die der Schriftsteller aus der Fabrik erhält und nun, nach seiner Ansicht, weder zu verlängern noch zu verkürzen im Stande ist (vgl. S. 241). Dieser scapus aber darf nach Plin. h. n. XIII 77 nicht mehr als 20 Blätter umfassen. Da für Birts Auffassung diese Zahl natürlich viel zu gering ist, verändert er vicenae in ducenae, was er auch auf anderem Wege zu erhärten sucht. Die von Birt S. 239 angeführten Erklärungen von scapus nöthigen jedoch nicht, mehr darin zu sehen, als die in der Fabrik zunächst hergestellte grössere Blattserie, sagen wir das "Stück", nach dem im Handel gerechnet

Diese Auffassung ist neuerdings durch Untersuchungen altägyptischer Rollen von L. Borchardt nahezu mit Evidenz erwiesen. auf die ich hier, da sie in der Zeitschrift für ägypt. Sprache (XXVII p. 120) vergraben sind, kurz hinweisen will. Borchardt fand mehrfach am oberen Rande der Rollen auf den Klebungen die ägyptische Zahl 20. Die Untersuchung ergab, dass zwischen zwei solchen Zahlen sich wirklich gerade 20 Blätter befanden. Daraus hat er richtig den Schluss gezogen, dass ,die Fabriken Rollen von je 20 Blatt mit der Zahlangabe "20" versehen in den Handel brachten, und man sich dann aus diesen Rollen nach Bedarf grössere zusammenklebte. Dass hierdurch das Plinianische ,numquam plures scapo quam vicenae' seine Erklärung findet, worauf auch schon Borchardt hinwies, dürfte wohl allgemeine Billigung finden. Nach den obigen Ausführungen kommen wir zu dem Schluss, dass die Rollenlänge abhängig war von den kunstlerischen Bedürfnissen und dem Willen des Schreibenden, nicht aber umgekehrt Umfang und Disposition des Geschriebenen von der Rollenlänge. Einen ,Raumzwang' konnte es für den schaffenden Schriftsteller absolut nicht geben. 1)

Nach dieser Abschweifung schreiten wir zur Mittheilung unserer Handschrift.

Herrn Prof. Kaibel, der mich durch mehrere werthvolle Beiträge erfreut hat, sage ich auch an dieser Stelle meinen besten Dank. Die von ihm herrührenden Ergänzungen, resp. Lesungen, die übrigens auch eine Nachprüfung am Original bereits überstanden haben, sind in den Fussnoten als sein Eigenthum bezeichnet.

#### A l.

| [. |  | • | • | • |  | .]πλ  | ουσε [••  | עסע[ |
|----|--|---|---|---|--|-------|-----------|------|
| [. |  |   |   |   |  | . ]αρ | εστι π [  | ].   |
| [. |  |   |   |   |  | .]0   | σφόδρα έ  | έρῶν |
|    |  |   |   |   |  |       | νον .[.]  |      |
|    |  |   |   |   |  | -     | λαμβ [άν] |      |

<sup>1)</sup> Abgesehen von Borchardts späterem Funde habe ich die obige Auffassung schon in meiner (ungedruckten) Habilitationsvorlesung "über das antike Buchwesen" am 18. Januar 1888 genauer ausgeführt.

A l. Diese Columne wird wohl noch gensuer zu lesen sein, wenn gewisse Fasern besser geordnet sind. 1  $\pi$  oder  $\eta$ . — ebend, s oder o. — 2 von  $\alpha$  geringe Spuren. — 4 Schl. vor  $\alpha$ :  $\kappa$  oder  $\chi$ .

|           | $[\ldots\ldots$ nív $]$ δυνον έ $\dot{v}$ $\dot{a}^{\dot{i}}$ ι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | [ ] $ u$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | [ ελπίδα . [] α                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | [ πολύ και ηξνη                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 10        | [] $\xi_{i\nu}$ ald $\dot{\omega}_{S}$ $\alpha_{I}[\pi]$ $\varepsilon$ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           | []ν θάρσος (.) Ό δὲ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | l see 3000's (c) O ve                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|           | [] ειν ἐβούλ[ετ]ο                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           | [ε]ις καὶ ταῦτα                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | $[\ldots\ldots]$ μησαν τῶν α $[\ldots]$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 15        | $[\ldots\ldots \tau]$ $\tilde{\omega}$ ν γονέων $\alpha[\ldots]$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|           | [ ]ω πλανή[σ]εσθαι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|           | [ in special content of the con                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           | [ αλ ἀπει-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|           | [ ] ης φυλάξειν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 20        | [ ] οχει * ἀποθα-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           | [ τῆ]ς φυλακή[ς] τῶν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|           | []γενήσεσθαι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|           | [ $\ldots \ldots \pi \varrho$ ] $\hat{c}$ $\hat$ |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | [λὴν τῶν γάμων] ἀλλὰ δέξ[ε]σ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 25        | [θαι]. αμεν δουλω                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           | [ λέγοντα κ[α]λ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | $[\ldots\ldots]$ μεν οὐδὲν τὸ $[v]$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | [ η ΰπέμειναν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           | [ ] αὐτὸ βουλομε-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>90</b> | [ την πείραν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|           | $[\ldots,\ldots,\ldots]_{\mathcal{G}}$ άνενεγκεν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|           | [ ή παῖς ἐτόλ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           | [ μησεν ] . το δὲ τοὺς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|           | [ βαροοίζοι γάρ άμ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 35        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 30        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | [λον η τας έαυτῶν μ]ητέρας. Ό                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           | [ δὲ Νίνος ἔλεγε π]ρὸς τὴν Δερ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | [ xείαν με]νος (*) , Ω μῆτες ' (,)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

<sup>9</sup> statt s vielleicht σε. — 10 zu π würden die Spuren passen. — 13 zu s passen die Spuren. — 20 die Spuren vor σκει passen zu α und λ, nicht zu δ. — 25 die Spuren vor αμεν passen zu γ, auch τ. — 27 Schl. unsicher, ob ν zu ergänzen. — 32 Anf. vor s Corr., vielleicht τ. — 33 vor τοδε: αι oder ν. — 34 θαρφουν Pap. Das ν dürste vom Schreiber aus einem σι seiner Vorlage verschrieben sein. — 35 Ans. von α in τ]αι geringe Spuren.

#### A II

είπεν (,) ,εὐορχήσας ἀφίγμαι καὶ είς την σην δψιν καὶ είς τάς περιβολάς τῆς έμοὶ τερπνοτάτης ανεψιάς και του-5 το ιστωσαν μέν οι θεοι πρωτον (,) ωσπες δή καὶ ἴσασιν· τε**χμηριώσομαι δὲ κάγὼ τά**χα καὶ τῶι νῦν λόγω[ι·] διελθών γάρ τοσαύτην γην καί 10 τοσούτων δεσπόσας έθνῶν η δορικτήτων η π[α]τρώιωι κράτει θεραπευόντων με \_\_ καὶ προσκυνούντων ἐδυνάμην είς κόρον έκπλησαι πά-15 σαν ἀπόλαυσιν· ἦν τε ἄν μοι τοῦτο ποιήσαντι δι' ἐλάττονος ο sic ζοως ή ανεψιά πόθου · νῦν δέ άδιάφθορος έληλυθώς [ύπὸ] τοῦ θεοῦ νικῶμαι καὶ ὑπὸ 20 τῆς ἡλικίας έπτακαιδέκατον έτος άγω καθάπερ οίσθας και ένεκρίθην μέν είς ανδρας ήδη πρό ενιαυτού παζς δὲ ἄχρι νῦν εἰμι νήπιος καὶ 25 εί μεν ούκ ήισθανόμην Άφροδίτης (,) μαχάριος αν ήν της στερρότητος νον δὲ [τ]ῆς ὑμετέρας θυγατρός οὐκ[.]ισχρω άλλὰ 'ϋμῶν ἐθελησάνι[ων αί]χμάλωτος ἄχρι τίνος ξαλωκώς άρνήσομαι και δτι μέν οί ταύτης τῆς ἡλικίας ἄνδρες

A II. 3 Anf. über π ein Punkt. — 8 von s in λογω[s] die untere Spitze erhalten. — 12 über κ in κρατες ein zierliches κ von 2. Hand. — 16 Schl. gedrängt. — 17 durch die 2 Punkte über ο (von 2. Hand) wird ο beseitigt — 18 λω corrig. von 1. Hand. — Schluss zerstört, die Reste passen zu υπ. — 23 Schl. gedrängt. — 28 von den letzten 5 Buchstaben nur die obere Hülfte erhalten. Hinter ω keine Schriftspuren.

ίκανοὶ γαμεῖν δῆλον· πόσοι
γὰς ἄχςι πεντεκαίδεκ[α] ἐφυ
δ λάχθησαν ἐτῶν ἀδιάφθοςοι(;)
Νόμος δὲ βλάπτει με οὐ γεγραμμένος (,) ἄλλως δὲ ἔθει
φλυάρωι πλ[η]ρούμενος (,) ἐπειδή

#### A III.

πας' ήμιν πεντεχαίδεχα ώς έπὶ τὸ πλεῖστον ἐτῶν γαμούνται παρθένοι δτι δὲ ή φύσις των τοιούτων συνό-5 δων κάλλιστός έστι νόμος (,) τίς αν εὖ φρονῶν ἀντείποι(;) Τετρακαίδεκα έτων κυοφορούσιν γυναίκες καί τινες ν[ή] Δία καὶ τίκτουσιν ή δὲ 10 ση θυγάτης οὐδὲ γαμήσεται (;) ...  $\Delta \dot{v}$  έτη περιμείνωμεν (,) εἴποις ἄν (·) ἐκδεχώμεθα μῆτερ (,) εὶ καὶ ή Τύχη περιμενεί · Ανητὸ[ς δ]ὲ ἀνὴρ θνητὴν ἡρμο-15 σάμην παρθένον καὶ οὐδὲ τοίς χοινοίς τούτοις ὑπεύ-[θυ]νός είμι μόνον (,) νότοις λέ-[γω] καὶ Τύχηι πολλάκις καὶ τοὺς [έπ]ὶ τῆς οἰχείας ἑστίας ἡρεμοῦν-20 τας ἀν[α]ιρούσηι· ἀλλὰ ναυτιλί-αι μ' ἐκδέχονται καὶ ἐκ πολέμων πόλεμοι καὶ οὐδὲ ἄτολμος έγω και βοηθόν ασφαλείας δειλίαν προκαλυπτόμενος (,) 25 ἀλλ' οἰον [ο]ἰσθας (,) ἕνα μὴ φο**ρτ**ιχὸς ὧι λ[έ]χων σπ[ε]υσάτω δὴ

<sup>34</sup> von sgru nur die untere Hälste erhalten. — 38 Schluss gedrängt.

A III. 9 von δ in Δια der r. Theil erhalten. — 12 von ες sehr geringe
Spuren. είποις Kaib. — 13 von εκαι geringe Spuren. Futur. Kaib. — 17
Schl. λε oder αε. Doch ersteres passt besser. — 18 Schl. gedrängt. — 19
Schl. gedrängt. — 26 von λ und γ geringe Spuren.

ή βασιλεία (,) σπευσάτω ή ἐπι
θυμία (,) σπευσάτω τὸ ἀστάθμητον καὶ ἀτέκμαρτον τῶν

εκδ[ε]χομένων με χρόνων (,)
προλαβ[έ]τω τι καὶ φθήτω καὶ
τὸ μονογενέ[ς] ἡμῶν ἀμφοτέρων (,) ἵνα κᾶν ἄλλως ἡ Τύχη
κακ[όν] τι βουλεύηται περὶ ἡμῶν (,) καταλείπωμεν ὑμῖν ἐνέχυρα () ᾿Αναιδῆ τάχα με ἐρεῖς περὶ τού[τ]ων διαλεγόμενον () ἐγω δὲ ἀναιδὴς ᾶν ἤμην λάθραι

## A IV.

πειρών καὶ κλεπτομένην άπόλαυσιν άρπάζων καὶ νυκτὶ καὶ μέθηι καὶ θερ[ά]ποντι καὶ τιθηνῶι κοινούμενος 5 τὸ πάθος ο[ΰ]κ ἀναιδής δὲ μητοί περί γάμων θυγατρός εύπταίων διαλεγόμενος καὶ άπαιτῶν ἃ ἔδωκας καὶ δεόμενος τὰς χοινὰς τῆς 10 [0] ίχιας καὶ τῆς βασιλείας ἁπάσης εύχὰς μὴ είς τοῦτον άναβάλλεσθαι τὸν χαιρόν (,) δς έφ' ύμιν ούκ ἔσ[τ]αι' Ταῦτα πρὸς βουλομένην έλεγε την Δεο-15 χείαν χαὶ τάχ[α] βραδύνας προτέραν ἂν αὐτὴ[ν] ἐβιάσατο τοὺς περὶ τούτων ποιήσασθαι λόγους : ἀκκισαμένη δ' οὖν βραχέα συνηγορήσε[ι]ν δπισχνεί-20 το (,) Τηι κόρηι δ' εν όμοίοις πάθεσιν ούχ όμοία παρρησία τῶν

<sup>31</sup> von  $\beta$  nur der untere Horizontalstrich erhalten. — 36 åyai $\delta \tilde{\eta}$  Kaib. Ich las:  $\partial \lambda[\lambda] \hat{\alpha} \ \delta \tilde{\eta}$ .

A IV. 4 Schl. gedrängt. — 6 Schl. gedrängt. — 16 Schl. gedrängt. — 20 vor τηι kein Spatium.

λόγων ήν πρὸς τὴν Θάμβην (.) Ή γαρ παρθέ[νος έντος τ]ῆς γυναιχωνίτιδ[ος ζώσα ο]ύχ εύ-25 πρεπείς ἐπο[ίει τοὺς λό]γους αίτης αίτ[ουμένη δ]ε καιρὸν ἐδάχρυσ[ε καὶ ἐβο]ύλετό τι λέγειν (,) [πρίν δ' ἄρξ]ασθαι άπεπαύετο [τάχα δὲ μ]έλ-30 λησιν αὐτόμ[ατ]ου [σημ]ήνασα λόγου τὰ χείλη μὲν ἂν διῆιρε χαὶ ἀνέβλεψεν ὥ[σπερ 1]ι λέξουσα εφθέγγετο δ[ε τελε]ίως οὐδέν κατερρήγνυ[το δέ] αὐ-35 της δάκουα καὶ ήρυ[θαίνο]ντο μέν αί παρειαί πρό[ς ιὴν] α[ί]δω των λόγων έξ έ[πογύου] δὲ πάλιν ἀρχομές [η]ς [βούλε]σθαι λέγειν ώχραίνο[ντο, καὶ]

## A V.

τὸ δέος μεταξὺ [......]

καὶ ἐπιθυμίας καὶ [.....]

αἰδοῦς θρασυνομέ [.....]

τοῦ πάθους ἀποδε [.....]

5 τῆς γνώμης ἐκυ [......]

καὶ με[τὰ π]ολλοῦ κ[....ἡ Θάμ]βη τὰ [δάκρ]ψα ταῖς χ[ερσὶν ἀπο]μάττο[υσα π]ροσέι[αττε θαρ]-

<sup>25</sup> von  $\gamma$  der Horizontalstrich erhalten. — 28 die Ergänzung  $[\pi \varrho i \nu \ \delta \delta \ \tilde{\alpha} \varrho \xi]$  von Kaib. Wegen des knappen Raumes lieber  $\delta$ '. — 29 ff. die Ergänzung von  $[\mu] \dot{\epsilon} \lambda \lambda \tau \sigma \iota \nu \ \alpha \dot{\nu} \tau \delta \mu [\alpha \tau] o \nu \ [\sigma \eta \mu] \dot{\tau} \nu \alpha \sigma \alpha \ von Kaib. Für seinen Vorschlag <math>[\kappa \alpha i \ \delta \sigma \pi \epsilon \varrho \ \mu] \dot{\epsilon} \lambda \lambda \eta \sigma \iota \nu$  ist nicht Raum genug, auch passt die geringe Spur am Anfang der Lücke nicht zu  $\kappa$ , wohl aber zu  $\tau$ . Danach Obiges. — 33  $[\tau \epsilon \lambda \epsilon]$  Kaib. — 36 ff.  $\pi \varrho \dot{\epsilon} [s \ \alpha i] \delta \dot{\omega}$  Kaib. Danach mit Rücksicht auf den grösseren Raum Obiges. Von  $\alpha$  ein charakteristischer Punkt erhalten.

A V. 1 Schluss von v linke Hälfte erhalten. — 4 Schl. hinter  $\delta s$  Spuren, die zu o(?) und  $\omega$  passen würden. — 6 die erhaltenen Reste würden zu  $\tau$  (in  $\mu s \tau a$ ) und  $\pi$  (in  $\pi o \lambda \lambda o v$ ) passen. Die Ergänzung  $[\tau a \pi]$  ist unsicher, aber wahrscheinlich. — 7 von  $\varrho$  in  $[\delta a \pi \varrho] v a$  der unterste Punct erhalten; v zerstört.

ρείν κα[ὶ δ]τι βούλοιτ[ο διαλέ]-10 γεσθαι ώς δὲ οὐδὲν [ἔνυσεν (,)] άλλα δμοίοις ή παρθέ[νος κατεί]γετο κακοῖς ', ἄπαν[τος τοῦτό] μοι λόγου κάλλιον (,) ή [Θάμβη] διαλέγεται (,) , μή τι μέ[μψη τὸν] 15  $\hat{\epsilon}\mu\hat{o}\nu$   $v[\hat{\iota}]\hat{o}\nu$   $\hat{o}\hat{\upsilon}\delta\hat{\epsilon}\nu$   $\mu\hat{\epsilon}[\nu$   $\gamma\hat{\alpha}\rho]$ τετόλυηκεν οὐδὲ θ[ρασὺς ή]μιν άπὸ τῶν κατορθω[μάτων] καὶ τροπαίων ἐπανε[λθών] οξ[α πο]λεμιστής πεπ[είρα-] 2) κεν εἰς σέ τάχα δὲ κ[.....] ωπας τοιούτου γενομ[ένου (.) 'Αλλά] βραδύς δ νόμος τ[οίς μακα?]*φίοις γάμων . σπεύδει δ[ή γαμείν]* δ έμος νίός οὐδὲ διὰ τ[οῦτο] 25 κλαίεις βιασθηναί σε δ[εῖν' (;)] "Αμα μιδιώσα sic περιέβα[λλεν] αὐτὴν καὶ ήσπάζετο [.....] φθέγξασθαι μέν τι οὐ[δὲ τό]τε ἐτόλμησεν ή κύρη[(,) παλ]-30 λομένην δὲ τὴν καρδί[αν τοῖς] στέρνοις αὐτῆς προσθε[ἰσα] καὶ λιπαρέστερον κατα[φιλοῦ]σα τοῖς τε πρότερον δάκ[ουσι] [χ]αὶ τῆι τότε χαρᾶι μόνο[ν οὐ]-35 [χ]ὶ καὶ λάλος ἔδοξεν ε[ί]να[ι ὧν] έβούλετο · Συνηλθον ου [ν αί ά]δελφαὶ καὶ προτέρα μὲν [ή Δερ]-[κ]εία ,Περὶ σπουδαίων' ἔφ[η...]

<sup>9</sup> von o in o]τι geringe Spuren. — 10 Schl. von ν l. Hälfte erhalten. [τ̄νυσεν] Kaib. — 12. [τος τοῦτό] Kaib. — 15 μἐ[ν γὰρ] Kaib. — 16 Schl. von ϑ l. Hälfte erh. → 16 Schl. von ϑ l. Hälfte erh. — 19 von λ ein Punkt erhalten. — 19 οἶ[α Kaib. Von ο und ι geringe Spuren. — 19 Schl. π² in πεπ scheint von 1. Hand corrig. Vielleicht erstreckte sich die Correctur weiter, wofür die geringe Anzahl der zu ergänzenden Buchstaben spricht. — 23 Anf. ρ zerstört. — ebend. von δ² die l. Spitze erhalten. — 26 l. μειδιώσα. — 27 die Spuren nach dem Punkt könnten zu δ passen. — 32 [φιλοῦ] Kaib. — 33 Anf. σ zerstört. [ρυσι] Kaib. — 34 Anf. von κ das Ende des oberen Querstrichs erhalten. — 38 von φ die l. Hälfte erhalten.

# Bl.

|    | [ ] οὐ γὰρ ἀπελείφθη                              |
|----|---------------------------------------------------|
|    | [ τ]ης μητρός έν το-                              |
|    | [ άλλ' ήκο]λλούθησεν sic άκα-                     |
|    | [τάσχετος] καὶ περιερρηγμέ-                       |
| 5  | [νος καὶ οὐδ]αμῶς εξεροπρεπής                     |
|    | [ ἔχλαι]ε δαχούων χαὶ χο-                         |
|    | [ έ]κ τοῦ σχήματος                                |
|    | [ ] ειοχθείς ατε με-                              |
|    | [ άνα] πηδήσασαν δὲ αὐ-                           |
| 10 |                                                   |
|    | [νην ] αι ταῦτα πιέσας                            |
|    | [ ταῖς χ]ερσὶν ὁ Νίνος                            |
|    | [έλεγε. Όστι?]ς είπών σοι με                      |
|    |                                                   |
| 42 | [] Θενων ἔστω και                                 |
| 10 | [ τ]ῆς μητοὸς καὶ η                               |
|    | [ ] ούτως άγομε-                                  |
|    | [κ]αὶ τάχα που κάγὼ                               |
|    | [ ]ς οὐ δὴ βούλομαι                               |
|    | $[]$ ων μᾶλλον $\mathring{\eta}$ πρό-             |
| 20 | [τερον ]νεύεσθαι οὐδ' αὐ-                         |
|    | $[\ldots\ldots]$ σαμ $[\ldots]$ $\ddot{v}$ πονοη- |
|    | [ ] στις ἔστω · του                               |
|    | [ ] . ομοσθεντα το                                |
|    | [ ] χου πεπιστευ-                                 |
| 25 | [ Οί] δὲ πανήμε-                                  |
|    | [οοι συνησαν] άλλήλοις δσα μή                     |
|    | [ύπὸ τῶν στρατιωτ]ικῶν ἀφείλ-                     |
|    | [κετο, οὐδ' ἐλ]λιπῶς ὁ Ἐρως ἀνερ-                 |
|    |                                                   |

B I. 1 Schluss gedrängt. — 2 von η in τ]ης geringe Spuren. — 3 von λ¹ der obere Theil erhalten. Lies ἢκολούθησεν. — 5 Schl. gedrängt. — 6 von s die r. Hälfte erh. — 7 von κ die r. Hälfte erh. — 8 der Schreiber hat ειρχθεισα τεμε getrennt. — 9 von πη geringe Spuren. — 10 von ν der r. Theil erh. — 15 von η in τ]γς geringe Spuren. — 17 vor αι ein Punkt, der zu κ passt. — 19 von ω die r. Hälfte erhalten. — 21 υπ zerstört. — 22 zwischen εστω und του kein grösseres Spatium, auch der Punkt sehr klein, daher dieser vielleicht Zufall. — 23 die Reste vor ομο passen zu α und λ. — 25 die Spuren vor δε können von einem οι herrühren. — 26 Anf. von α Spuren. — 28 von λ r. Hälfte erhalten. Schluss gedrängt.

[εθίζων? . . . ] . κόρωι μὲν τὸ

50 [ . . . . . . . ] ἤι αἰτήσεως ἀμ[φοτερ . . . . ] . εδεις τας ἐπι
[ . . . . . . χ]εροὶ διαζεύξε[ως . . . . . ]μενος · Οὔπω
[δὲ τοῦ ἦρος ἀκ]μάζοντος

55 [ . . . . . . . . ]γος Αρμενι[ . . . . . . . . ] . . νοση
Hierauf fehlen 2 Zeilen,

### B II.

ἀνόπλου συγκροτείν τῶν ἐπιχωρίων (.) Δοκούν δη καὶ τῶι πατρὶ τὸ Έλληνικὸν καὶ Καρικὸν ἄπαν σύνταγμα καὶ μυρι-5 άδας Ασσυρίων έπιλέκτους έπτὰ πεζάς καὶ τρεῖς ἱππέων ἀναλαβών ὁ Νίνος ἐλέφαντάς τε πεντήχοντα πρός τοῖς έχατὸν ήλαυνε χαὶ φόβος 10 μὲν ἦν κουμῶν χαὶ χιόνων περί τὰς ὀρείους ὑπερβολάς Παραλογώτατα δὲ θῆλυς καὶ πολύ θερειότερος της ώρας έπιπεσών νότος λῦσαί τε ἐδυ-15 νήθη τὰς χιόνα[ς κ]αὶ τ[οῖς ὁδεύ]ουσιν ἐπεικῆ πέ[ρ]α πά[σης ἐλ]πίδος τὸν ἀέρα παρασχείν: Έμόχθησαν δη [τα]ίς διαβάσεσιν τῶν ποταμῶν μαλλον 20 ἢ ταῖς διὰ τῶν ἀκρωρειῶν

<sup>29</sup> der Punkt vor κορωι passt zu ι. — 30 von δ r. Hälfte erh. — 31 der Rest vor εδεις passt zu τ und π. — 35 von γ nur der Horizontalstrich erhalten

B II. 1 Ans. von α geringe Spuren. Für ein π davor scheint kein Platz zu sein. — 11 von ρ in περι geringe Spuren. — ebend. σ¹ in ορειους halb erhalten. — 16 lies ἐπιεικῆ. — ebend. πε[ρ]α πά[σης ἐλ] Kaib. Nur sehr geringe Spuren erhalten. — 18 Schluss über σε Corr. von 2. Hand. — 19 über ν in σιν ein Punkt. — 20 ακρωρ stark verwischt.

ποφείαις · καὶ όλίγος μέν τις ύποζυγίων φθόρος καὶ τῆς θεραπείας έγένετο άπαθής δὲ ἡ στρατιὰ καὶ ἀπ' αὐτῶν ὧν 25 Εκινδύνευσε θουσυτέρα κατὰ τῶν πολεμίων διεσέσωστο (.) Νενικηκυῖα γὰρ ὁδῶν άπορίας καὶ μεγέθη ποταμῶν 'ϋπερβάλλοντα βραχὺν εἶναι 30 πόνον "υπελάμβανε μεμηνότας έλειν 'Αρμενίους' Είς δὲ την ποταμίαν ξμβαλών δ Νίνος καὶ λείαν έλασάμενος πολλήν έφυμνον πεφιβάλλε-35 ται στρατόπεδον έν τινι πεδίωι · δέκα τε ήμέρας άναλαβών μάλιστα τοὺς ἐλέφαντας έν ταῖς πορείαις ἀποτε-

#### B III.

τουμένους ώς εχ[......]

μετὰ πολλῶν ο[....μυρι]
άδων ἐξαγαγώ[ν τὴν δύνα]
μιν παρατάττε[ι ' κατέστησε]

δ ἐ τὴν μὲν ἵππο[ν ἐπὶ τῶν]

κεράτων (,) ψειλοὺ[ς δὲ καὶ γυ]
μνήτας τό τε ἄγ[ημα ....]
κὸν ἄπαν ἐπὶ τῶ[ν κεράτων?]

τῶν ἱππέων · μέ[ση δ' ἡ πεζῶν φά]
10 λαγξ παρέτεινεν[ ' πρόσθεν δὲ]

οἱ ἐλέφαντες ' ἔχα[νὸν ἀπ' ἀλ]
λήλων μεταίχμ[ιον διαστάν]
τες πυργηδὸν ὡ[πλισμένοι]

προεβέβληντο τῆ[ς φάλαγγος,]

15 καθ' ἕκαστον δὲ α[ὐτῶν ἦν]

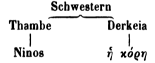
B III. 1 Schluss von z l. Hälfte erhalten. — 5 Schl. von o l. Hälfte erh. — 7 von γ der Verticalstrich erh. — 10 Schl. von ν geringe Spuren. — 11 ἐκα[νὸν Καὶδ. — 12 μεταίχμ[ιον Καὶδ. — 14 Schl. kann sowohl τι als τη sein. — 15 die Spuren hinter δε passen nur zu α. α[ἐτῶν Κεὶδ.

```
χώρα διεστηκότ[ων τῶν λό]-
   χων ώς εἴ τι που τα[ραχθείη]
    \Im \eta \varrho i o \nu \  \, \tilde{\epsilon} \chi [o] \iota \  \, \delta \iota \epsilon \lambda \Im [\epsilon \tilde{\iota} \nu \ \tau \tilde{\eta} \nu]
   κατόπιν. οθτως [δὲ διεκεκό]-
20 σμητο ή κατ' ἐκ[εἶνα . . . . ]-
   ρος τῶν λόχων ῷ[στε ταχέως]
    έπιμῦσαί τε ὁπότ[ε βουληθεί]-
    η δύνασθαι καὶ πά[λιν διεκ]-
    στῆναι τὸ μὲν είς [ιὴν ὑπο]-
25 δοχὴν τῶν θηρίω[ν, τὸ δὲ εἰς]
   κώλυσιν τῆς εἰσδρ[ομῆς τῶν]
πολεμίων Τοῦτο[ν οὐν τὸν]
    τρόπον ὁ Νίνος τὴ[ν ὅλην δια]-
    τάξας δύναμιν ἱππέ[ας λαβών έ]-
30 λαύνει καὶ καθάπες .[.....]
    αν προτείνων τὰς [χεῖρας]
    ,Τὸ θεμέλιον, ἔφη, ,τ[ά τε κρί]-
    σιμα τῶν ἐμῶν ἐλπ[ίδων τάδε ἐ]-
    στίν (.) Απὸ τῆσδε τῆς [ἡμέρας]
35 η ἄρξομαί τινος μεί[ζονος]
    \tilde{\eta} πεπαύσομαι καὶ τῆ[ς νῦν ἀρχῆς].
    Τῶν γὰς ἐπ' Αἰγυπτίο[υς . . . . . ]
    τα τῆς ἄλλης πολεμ[.....]
```

Dass wir in dem Vorliegenden die Ueberreste eines griechischen Romanes vor uns haben, dürste wohl allgemeine Zustimmung finden. Ehe wir dazu übergehen, das Verhältniss dieses Romanes — nennen wir ihn kurz den Ninosroman — zu dem, was wir sonst über diesen Zweig der griechischen Litteratur wissen, zu bestimmen, vergegenwärtigen wir uns den Inhalt der Fragmente, indem wir sie zunächst nur aus sich selbst zu verstehen versuchen. Die Parallelstellen aus den späteren griechischen Romanen citire ich nach Herchers Ausgabe der Erotici graeci.

<sup>17</sup> Schl. Rest hinter  $\tau$  passt zu  $\alpha$ . — 18 hinter  $s^1$   $\chi$  oder  $\lambda$ . Von dem folgenden o Spuren. — 19 [ $\delta \hat{e}$  Kaib. — 20 [ $\epsilon \tilde{u} \nu \alpha$  Kaib. — 21 Anf. e oder  $\varphi$ . Schl. von  $\omega$  linke Hälfte erh. — 22 Schl. von  $\tau$  Anf. erhalten. — 27 Schl. von o l. Hälfte erh. — 29 die Spuren hinter  $\epsilon \pi \pi$  passen zu  $\epsilon$ . — 30 hinter  $\epsilon \pi \alpha \pi \epsilon \varrho$  ein o oder  $\varphi$  (?). — 32 , $T\hat{o}$   $\Im \epsilon \mu \epsilon \lambda \iota \nu \nu'$ ,  $\delta \varphi \eta$ ,  $\Im \epsilon (\hat{a} \tau \epsilon \kappa a ib)$  — 36 Schl. von  $\Im$  l. Hälfte erhalten.

Bei einem Roman fragen wir zuvorderst nach dem Liebespaar, das den Mittelpunkt der Dichtung bildet. Der Name des Helden, Ninos, wird nur in B genannt (I 12, II 7 und 33, III 28). Dass sein Name in A 1 37 in die Lücke einzusetzen ist, ihm also die grosse Rede A I 38 - IV 13 zuzuschreiben ist, ergiebt der Zusammenhang. Der Name der Geliebten wird leider nicht genannt. Sie heisst nur ή κόρη (A IV 20, V 29) oder ή παρθένος (A IV 23, V 11), auch  $\eta$   $\pi \alpha i c$  (A I 32 Lesung unsicher). Ninos bezeichnet sie als seine ἀνεψιά, seine Base (A II 4 und 17) und andererseits als seine Verlobte (A III 13 ff.). Ausserdem begegnen an Personen noch zwei Frauen, Δερχεία und Θάμβη. Erstere ist die Mutter der xóon, wie sich aus der langen Rede des Ninos ergiebt (A II 26 ff., III 9 ff., IV 5 ff.), die er an die Derkeia richtet (A I 37, IV 13 ff.). Die Anrede μῆτερ (A I 38, III 12) ist daher nicht wörtlich zunehmen. Thambe dagegen ist die Mutter des Ninos (A V 14 ff. und 24). Uebereinstimmend mit der angegebenen Verwandtschaft zwischen den beiden Liebenden werden die Frauen als Schwestern bezeichnet (A V 36 ff.). Vgl. auch A I 85, wo sie als Tanten τηθίδες der beiden Liebenden, genannt werden. Mit dem πατήρ in B II 3 ist wohl der Vater des Ninos gemeint. Die Personen des Romans, soweit sie aus den Fragmenten bekannt werden, gruppiren sich daher folgendermassen:



Ninos präsentirt sich uns als ein Königssohn (A II 8 ff.) von 17 Jahren (A II 20 ff.), der schon ein Jahr vorher unter die Männer aufgenommen ist (a. O.). Ueber welches Land er herrscht, wird in unseren Fragmenten nicht gesagt. Doch wollen wir schon hier vorgreifend constatiren, dass wir in Ninos natürlich den sagenhaften Gründer von Ninos — Ninive vor uns haben, weshalb er denn auch hier mit Assyrern ins Feld zieht (B II 4 ff.). Von der Geliebten erfahren wir aus A III 1 ff., dass sie noch in zartem Alter steht, wie es scheint, 13 Jahre alt ist. Da sie als Base des Ninos bezeichnet wird, dürfen wir annehmen, dass auch sie zum königlichen Hause gehörte und wahrscheinlich auch in Ninive wohnte. Ninive dürfte also wohl der Schauplatz der hier erzählten Vorgänge sein, wiewohl andere Möglichkeiten nicht ausgeschlossen sind. Folgen wir nun der Erzählung des Dichters.

Α

Von Col. I ist mehr als die Hälfte links abgebrochen. Ich wage einstweilen nur am Schluss eine Reconstruction. Von dem Vorhergehenden 1) sei nur hervorgehoben, dass innerhalb einer indirecten Rede (?) von dem künstigen Umherirren (offenbar des Ninos), von der Bewachung (wohl der Jungfrau) und dem Aufschub der Hochzeit, die auch im Folgenden das Hauptthema bildet, gesprochen wird. Dann heisst es 34 ff.: ,Sie hatten nämlich beide mehr Zutrauen zu ihren Tanten als zu ihren eignen Müttern.' So wendet sich denn zunächst Ninos an seine Tante Derkeia, die Mutter der Geliebten, in einer langen kunstvollen Rede, die in der Bitte gipfelt, die Hochzeit nicht unnöthiger Weise aufzuschieben. — Col. II. Als ein Mann, der seinen Schwur gehalten — das könnten die Götter bezeugen — sei er zu ihnen 2) zurückgekehrt. Als Herr so vieler Länder und Völker habe er auf weiten Fahrten leicht, wenn er gewollt, alle Genüsse bis zum Ueberdruss auskosten können, und hätte dadurch auch wohl die Sehnsucht nach der Geliebten zu betäuben vermocht. 3) Doch unverdorben sei er zurückgekehrt, um nun von dem Gotte (d. i. dem Eros)4) und seinem jugendlichen Blute überwältigt<sup>5</sup>) zu werden. Trotz seiner siebenzehn Jahre sei er noch ein unschuldiger Knabe, und hätte er nicht Aphrodite kennen gelernt, würde er glückselig um seiner Characterfestigkeit willen sein. Nun aber . . . . . o ein Gefangener der Tochter, wie lange solle er noch leugnen, überwunden 3) zu sein?

<sup>1)</sup> I 5  $\dot{v}\pi o \lambda \alpha \mu \beta [\dot{a}\nu] \omega \nu$  vgl. B ll 30. Im Folgenden scheint eine Seelenstimmung geschildert zu werden; Hoffnung, Scham, Zuversicht begegnen dicht hintereinander. Vgl. A. V 1 ff.

<sup>2)</sup> II 3 περιβολάς = Umarmung. Ebenso Long. II 7, 7 (Sing.), II 30, 2 (Plur.) — 6 τεκμηριοϊσθαι = beweisen, wie sonst das Activum.

<sup>3)</sup> elvas dià no Jov kann hier nur passivisch gemeint sein.

<sup>4)</sup> ὑπὸ τοῦ Θεοῦ. Vgl. Xenoph. V 1,5 ὁδηγοῦντος [τοῦ] Θεοῦ.

<sup>5)</sup> νικά μαι. Vgl. Xenoph. Ι 4,1 νενίκημαι; 3,1 ήττάται δὲ ὑπὸ [τοῦ] Ερωτος.

<sup>6)</sup> II 28. Wiewohl hinter μσχοω keine Spuren, scheint doch ein Buchstabe ergänzt werden zu müssen. Der Papyrus ist hier auch möglicherweise verschoben. Ich schlage vor: σἐκ [α]ίσχοῶ[ε]. Ein Punkt in der Höhe würde zu α passen. Also ,nicht auf schimpfliche Weise, sondern durch Euren Willen ein Gefangener.

<sup>7) 11 29</sup> αἰχμάλωτος. Vgl. Xenoph. 1 3, 2: την αἰχμάλωτος τοῦ Θεοῦ.

<sup>8)</sup> II 30 έαλωχα΄ς. Vgl. Xenoph. I 3, 1: άλίσκεται "Ανθεια ὑπὸ τοῦ "Αβροχόμου, I 4, 1: ἐάλωχα; Achill. Tat. II 16, 2: ἐαλωχώς ἐκ τῆς θεᾶς.

Im Folgenden beruhigt er Derkeia über seine Heirathsfähigkeit merkwürdig genug - durch den Hinweis darauf, dass die meisten Jünglinge schon mit fünfzehn Jahren verdorben seien. Ihre Verbindung aber werde lediglich durch eine alberne Sitte verhindert (Col. III), da nun einmal die Jungfrauen bei ihnen meist (erst) mit sünszehn Jahren heiratheten. (Das sei aber gegen die Natur), die doch in solchen Dingen, wer wolle das vernünstiger Weise leugnen, das beste Gesetz sei, denn schon mit vierzehn Jahren könnten die Mädchen empfangen2), ja sogar gebären. Die Geliebte aber solle nicht einmal heirathen dürfen. Derkeia meine wohl, zwei Jahre sollten sie noch warten! Ja, wenn die Tyche ihnen, den armen Sterblichen, nur so viel Zeit noch gönnte, denn schon die am stillen Heerd lebenden raffe sie dahin3), wie viel leichter ihn, dem kühne Seefahrten und Krieg über Krieg bevorstünden 1), und der, wie sie wisse, kein Feigling<sup>5</sup>) sei. Im Folgenden<sup>6</sup>) zählt Ninos die Motive auf, die besonders zur Beschleunigung<sup>7</sup>) der Hochzeit antreiben müssten, nämlich die Rücksicht auf das Königthum, seine Leidenschaft und endlich die Ungewissheit der Zukunft. (Ehe er sich in die Gefahren stürze), sollten sie auch als einzige Kinder ihrer Eltern die Vereinigung finden, damit sie, wenn die Tyche Schlimmes mit ihnen vorhabe, ein Pfand den Eltern

<sup>1)</sup> III 4 die φίσις wird als das beste Gesetz jenem νόμος οὐ γεγραμμένος (II 36) gegenübergestellt. Zu σίνοδος vgl. Charit. II 8, 4: τὴν πρώτην σίνοδον τοῖ γάμου.

<sup>2)</sup> III 7 xvoqoqovosv. Vgl. Charit. II 8, 7; Heliod. X 18.

<sup>3)</sup> A III 15 ff. Als das, was allen Menschen in gleicher Weise Gefahren droht (κοιτά), bezeichnet der Dichter die τότοι (wohl persönlich zu fassen) und die Τίχη. Ζυ κοιτόν vgl. Achill. Tat. I 10, 2: ὅσα δ' ἐστὶ κοινὰ καὶ μὴ τῆς εὐκαίρου τύχης δεόμενα.

<sup>4)</sup> A III 20 ναυτιλίαι μ' έκδέχονται. Vgl. Charit. VIII 4, 10: έκδέχεταί με φοβερά πελάγη, Έκ πολέμων πύλεμοι. Vgl. Achill. Tat. II 6, 3: περιέπλεκον λύγους έκ λόγων.

<sup>5)</sup> A III 22 ff. οιδε άτολμος — και — δειλίαν προκαλυπτόμενος. Vgl. Achill. Tat. II 4, 4: άτολμος και δειλός.

<sup>6)</sup> Ninos bricht ab (A III 25): ίνα μὴ φορτικός ὧι λ[έ]γων. Vgl. Charit. III 10, 3: φοβοίμενος, μὴ γένηται φορτικός.

Zu dem dreimaligen σπευσάτω vgl. Long. II 7, 2 (dreimaliges κρατεῖ),
 Achill. Tat. II 24, 3 (dreimaliges ὅφελον).

<sup>8)</sup> Zu προλαβέτω und φθήτω scheint das vorhergehende των έκδεχομένων με χρόνων hinzugedacht werden zu müssen. Die in dem Obigen enthaltene Deutung des τὸ μοτογειὲι ἡμῶν ἀμφοτέρων verdanke ich Kaibel.

zurückliessen. Sie solle ihn aber wegen dieser Bemerkung nicht unverschämt nennen und nicht glauben, dass er wie ein liederlicher Schuft (Col. IV) verbotene Früchte stehlen wolle<sup>1</sup>), sondern offen und ehrlich fordere er von der Mutter<sup>2</sup>) die ersehnte<sup>3</sup>) Verbindung mit der Tochter und er bitte im Namen seines Hauses wie des ganzen Königreiches, die Hochzeit nicht in ferne Zeiten aufzuschieben<sup>4</sup>), die nicht in menschlicher Gewalt stünden. — Derkeia, im Innern über diese Rede erfreut — hätte sie doch von selbst angefangen zu sprechen, wenn er gezögert hätte — verbirgt ihre Gefühle<sup>5</sup>) und verheisst, ihm Fürsprecher zu sein.

Inzwischen ist die Unterredung der Jungfrau mit Thambe, der Mutter des Ninos, nicht so glatt verlaufen. Denn das im Frauengemach aufgewachsene Mädchen versteht nicht die Kunst der Rede. Sie schluchzt und will etwas sagen, sie öffnet die Lippen und blickt auf, als wolle sie reden, doch bringt sie keinen Laut hervor.<sup>6</sup>) Hernieder rinnen ihre Thränen und es färben sich ihre Wangen in plötzlichem Wechsel bald roth, bald weiss<sup>7</sup>) (Col. V). Die mannichfachsten Gefühle wogen in ihr auf und ab, Furcht, [Hoffnung?], Leidenschaft, [...] Schamgefühl. Thambe trocknet<sup>6</sup>) ihr die Thränen und spricht ihr Muth zu, sie solle sagen<sup>6</sup>), was sie wolle. Doch da sie stumm bleibt, ergreift Thambe das Wort

A IV 4 κοινούμενος. Vgl. Achill. Tat. II 4, 1: κοινούμαι δὲ τῷ
 Σατίρω; Xenoph. I 4, 7: τίνι τάμὰ κοινώσομαι;

Vgl. Long. III 26, 2: τῆ Μυρτάλη — περὶ τοῦ γάμου λόγους προσήνεγκεν.

<sup>3)</sup> A IV 6 ff. γόμων — εὐκταίων. Vgl. Charit. I 1, 14: ή εὐκταιοτάτη πασῶν — ἡμίοα (vom Hochzeitstag).

<sup>4)</sup> A IV 11 ff. ἀναβάλλεσθαι. Vgl. Xenoph. V 1, 7: ἀναβαλλομένη τὸν γάμον. Zu τὸν καιρόν (= Termin) vgl. Xenoph. I 8, 1: ὁ τῶν γάμων καιρός.

<sup>5)</sup> A IV 18 ακκισαμένη. Vgl. Charit. I 14, 5: ακκισαμένος λαμβάνει.

<sup>6)</sup> Α IV 33 έφθέγγετο  $\delta$ [ε τελε]ίως οἰδέν. Vgl. Xenoph. II 4, 5: οἰδε qθέγξασθαί τι δυναμένη.

<sup>7)</sup> Vgl. Long. I 13.6: α'χοία τὸ πρόσωπον, έρυθήματι αξθις έφλέγετο. Achill. Tat. II 6,1: ω'χρίασα . . . είτ' έφοινίχθην. Weiteres bei Robde p. 157. 2.

<sup>8)</sup> Α V 7 ff. [ἀπο]μάττο[υσα]. Vgl. Long. 1 26, 2: τοὶς δὲ ἰφθαλμοὶς

<sup>9)</sup> Α V 9 ff. [διαλέ]γεσ θαι. Vgl. Xenoph. I 16, 7: διείλεκτο τον έρωτα.

zu einer längeren Rede.¹) Ihren Sohn (Ninos) solle die Jungfrau nicht schelten, denn als [muthiger] Krieger aus Siegen²) und Triumphen zu ihnen zurückgekehrt, habe er nichts Unrechtes gegen die Jungfrau versucht. Bald aber werde sie die Liebeswonne erfahren (?)³), denn ihr Sohn dringe auf die Hochzeit. Hierdurch aufs Höchste erregt, erwidert die Jungfrau die Liebkosungen⁴) der Thambe, indem sie ihr pochendes⁵) Herz an ihrem Busen birgt und unter Freudenthränen⁶) stammelt. Die beiden Schwestern (Derkeia und Thambe) kommen darauf zu einer Berathung zusammen. Hier bricht das Fragment A ab.

B.

Columne I, von der etwa ein Drittel links abgebrochen ist, bleibt leider zum grössten Theil dunkel, was um so mehr zu bedauern ist, als gerade diese Columne uns beweist, dass die beiden Fragmente überhaupt demselben Werk angehören. Der Papyrus führt uns zunächst in eine leidenschaftliche Scene, deren Anlässe uns unbekannt sind. Ninos — denn er dürfte das Subject zu dneleight geraleight geral

<sup>1)</sup> Α V 13 λόγου κάλλιον. Vgl. Charit. III 2, 14 und VII 4, 9: λόγου Θάττον, VIII 6, 8: Θέαμα λόγου κρεῖττον.

<sup>2)</sup> A V 17 × $\alpha\tau o \rho \mathcal{F}\omega[\mu \acute{\alpha}\tau \omega \nu]$ . Vgl. Charit. VII 5, 6. VIII 2, 10, besonders VIII 1, 17, wo x. auch neben  $\tau \rho o \pi \alpha i \omega \nu$ .

<sup>3)</sup> Die Ergänzung von A. V 20 ist mir zweiselhaft. Mit τοιούτου γενομένου wird ossenbar zurückgewiesen auf den im vorgehenden τετόλμηκεν und πεπείρακεν angedeuteten Liebesgenuss. Die Lesung ωπας ist sicher. Sollte vielleicht zu ergänzen sein: τάχα δὲ κ[λείσεις τοὺς] ὧπας τοιούτου γενομ[ένου]? Für τους müsste gedrängte Schreibung angenommen werden. Kaibel schlägt vor: τάχα δὲ κ[αὶ κατασι]ωπᾶς τ. γ. Hier wäre freilich wohl die Schreibung σιωπαις zu erwarten.

<sup>4)</sup> Α V 26 περιέβα[λλεν] αὐτὴν καὶ ἠσπάζετο. Vgl. Xenoph. II 7, 5: περιέβαλλε (αἰτὸν) καὶ τὰ δεσμὰ ἠσπάζετο. Xenoph. III 7, 3.

<sup>5)</sup>  $[\pi \alpha \lambda] \lambda o \mu \acute{e} \nu \eta \nu$ . Vgl. Long. I 17, 2: τὴν καρδίαν παλλομένην έ $l\chi \epsilon$ . Man könnte auch an  $[\acute{e} \xi a \lambda] \lambda o \mu \acute{e} \nu \eta \nu$  denken. Vgl. Long. I 18, 1:  $\acute{e} \xi \acute{a} \lambda \lambda \acute{e} \tau \alpha \iota$  ή καρδία.

<sup>6)</sup> Vgl. Charit. VIII 5, 13: ἐκ τῆς χαρᾶς δάκουα ἀφῆκε.

<sup>7)</sup> περιεροηγμέ[νος]. Vgl. Charit. I 3,4: καὶ περιροηξάμενος έκλαε. Xenoph. III 7,2: τὴν ἐσθῆτα περιροηξάμενος.

ist die ἀναπηδήσασα, die Ninos 13 ff. anredet, die Mutter oder die Jungfrau? Letzteres ist wahrscheinlicher, einmal wegen des  $\tau | \tilde{\eta}_S \mu \eta \tau \varrho \delta_S$  innerhalb der Rede, ferner weil 25 ff. offenbar von den beiden Liebenden gesprochen wird. Die Rede scheint ein Gelöbniss oder eine Verwunschung oder dergl. zu enthalten (vgl. ἔστω 14 und 22). Nach diesem Einzelvorgang scheint der Dichter eine zuständliche Schilderung zu geben. Z. 33 ff. heisst es: "Ehe [der Frühling]1) in Blüthe stand, [brach Ninos gegen die Armenier auf]. Vorher scheint nun das Leben der Liebenden während des vorhergehenden Winters geschildert zu sein. Nach meiner Ergänzung wurde es heissen: ,Sie aber waren die ganzen Tage mit einander zusammen, soweit er nicht durch das Kriegshandwerk abgezogen wurde'. Die darauf folgende Erwähnung des Eros, [der sie immer wieder zur Liebe entstammt?], dürfte es so gut wie sicher machen, dass im Vorhergehenden von den Liebenden die Rede war. Columne II bietet weniger Schwierigkeiten. Ninos bricht, nachdem auch sein Vater die Einwilligung dazu gegeben, auf, begleitet von dem gesammten hellenischen und karischen Contingent, ferner von 70000 auserwählten Assyrern zu Fuss und 30000 zu Pferde, endlich von 150 Elephanten. Die Furcht vor der Eiseskälte und den Schneegestöbern des Hochgebirges wird glücklich durch unerwartet eintretende linde Südwinde beseitigt, sodass die Uebergänge über die Flüsse mehr Schwierigkeiten bieten als die Gebirgstouren. Nur geringe Verluste stellen sich ein, bei Zugvieh und Tross. So wird durch das glückliche Bestehen dieser Gefahren die Siegeszuversicht des Heeres nur gesteigert, sodass sie nun auch mit den "rasenden" Armeniern bald fertig zu werden hoffen. Ninos dringt nun in die Ebene vor, treibt Beute ein und schlägt ein festes Lager auf. Nach zehntägiger Rast, die namentlich den angegriffenen Elephanten wohl gethan hat, rückt Ninos Columne III, die wiewohl nur zur Hälfte erzur Schlacht aus. halten, doch im Allgemeinen verständlich ist, giebt eine detaillirtere Darstellung seiner Schlachtordnung. Die Reiterei steht auf den Flügeln, ihrerseits wieder von den Leichtbewaffneten und dem ... Agema slankirt. Das Centrum bildet die Phalanx der Fusstruppen. Vor dieser, zwischen den Schlachtreihen, finden in gehörigen Ab-

<sup>1)</sup> Für die Ergänzung ήρος (nicht θέρους) spricht der πολύ θερειότερος της ώρας επιπεσών νότος Β II 12 ff.

ständen vertheilt die Elephanten Aufstellung. Damit diese nicht im Schlachtgetummel eventuell die eigenen Reihen verwirren, ist die Phalanx aufgelöst in eine Reihe von λόχοι, die durch Intervalle getrennt sind, vor denen je ein Elephant steht. 1) Die Lochen aber waren so gedrillt, dass sie je nach Bedürfniss (durch Vorlaufen der hinteren Glieder) die Intervalle füllen konnten, wenn es galt, dem Feinde eine lückenlose Phalanx zu bieten, und andererseits auch wieder die Intervalle frei machen konnten, wenn es galt, einen wild gewordenen Elephanten durchlaufen zu lassen. Nachdem Ninos so die Truppen geordnet hat, stellt er sich selbst an die Spitze des durch die Reiter gebildeten Offensivslügels - ob es der rechte oder linke war, wird nicht gesagt - und rückt vor. Ehe er sich aber dem Feind genähert, hält er eine Ansprache an die Soldaten, in der er sie auf das Entscheidende des Tages hinweist. Hier bricht der Papyrus ab.

Dies in kurzen Zügen der Inhalt des neuen Romanes, soweit ich ihn einstweilen zu verstehen vermochte. Leider ist die Tradition doch eine so dürftige - man bedenke, dass der vollständige Roman wahrscheinlich mehrere Bücher umfasste - dass man kaum hoffen darf, aus diesen losen Blättern einen Einblick in den Plan des Dichters zu gewinnen, will man sich nicht in vage Combinationen verlieren. Nicht einmal das Verhältniss der beiden Fragmente zu einander lässt sich mit Sicherheit bestimmen. Erst wenn es gelingt, Col. B I, die sich mit der Liebesaffaire des Ninos beschäftigt, vollständiger zu ergänzen, würde man vielleicht Genaueres darüber erfahren. Der armenische Feldzug, der 'in B die Hauptrolle spielt, hilft nichts zu dieser Frage. Denn in A werden derartige Heldenthaten sowohl für die Vergangenheit (II 8 ff., V 17 ff.) als für die Zukunft bevorstehend (III 20 ff.) bezeugt. Sollte meine Ergänzung von B I 25 ff. das Richtige treffen, so würde vielleicht zu folgern sein, dass B einen späteren Platz im Roman eingenommen hat als A. Denn dieser freiere Verkehr zwischen den Liebenden wurde im Gegensatz stehen zu der Abgeschlossenheit, in der die Jungfrau A IV 20 ff. erscheint. Ninos spricht freilich A II 3 auch von den "Umarmungen" der Geliebten. Doch ist nicht sicher, ob er dieselben nicht nur erhofft. So bescheide ich mich einstweilen mit einem non liquet.

<sup>1)</sup> Dies scheint der Sinn von B. III 15 ff. zu sein.

Der Held unseres Romanes ist nun nicht eine frei in der Phantasie des Dichters geschaffene Figur, sondern, wie schon bemerkt, kein anderer als der sagenhafte Grunder Ninives. Es ist daher zu untersuchen, in welcher Weise der Dichter die vorhandene Ninossage in seinem Roman verwerthet hat. Unsere Hauptquelle dafür ist bekanntlich Diodor II 1 ff., der im Wesentlichen auf Ninos galt den Orientalen nicht nur Ktesias zurückgeht. 1) als Grunder Ninives, sondern zugleich als der assyrische Grosskönig κατ' έξοχήν, der — weit über die historischen Grosskönige hinaus - ganz Vorderasien (ausser Indien und Baktrien) zu einem gewaltigen Reiche vereinigt hatte (Diod. II 2, 1. Iustin. I 1). Die Phantasie der Orientalen hatte sich aber nicht damit begnügt, in summarischer Weise ihm grosse Kriegszüge zuzuschreiben, sondern hatte — schon vor Ktesias Zeiten — mit besonderer Liebe dieselben bis in Einzelheiten ausgesponnen. Im Allgemeinen hielt man sich dabei an die wirklichen historischen Vorbilder, nur dass man, wie gewöhnlich, die Thaten Vieler einem Heros zuwies.2) Derartig bearbeitet fand schon Ktesias die Sage vor. So berichtet er z. B., dass Ninos gegen die Baktrier mit 1 700 000 Mann zu Fuss, 210 000 zu Pferde und ca. 10 600 Sichelwagen zu Felde gezogen sei (Diod. II 5, 4). Von der Ausführlichkeit der assyrischen Geschichten des Ktesias geben uns namentlich die Auszüge des Nicolaus von Damascus (FHG. III 356 ff.) eine Vorstellung. Dichter also, der diesen Heros zum Mittelpunkt eines Romanes machte, fand in der Sage nicht nur die grossen Contouren, sondern auch schon ein reiches Detail vor, und es bedurste nicht vieler Phantasie, um in ähnlicher Weise das Gegebene weiterzuspinnen, z. B. genaue Zahlen für das Heer des Ninos im armenischen Feldzuge zu geben, über den Diodor - vielleicht zufällig - summarisch berichtet (II 1, 8). Wir aber gewinnen durch die Gleichsetzung unseres Ninos mit dem sagenhaften Assyrerkönig einen

<sup>1)</sup> Nach Jacoby (Rhein. Mus. XXX 555 ff.) durch Vermittelung des Klitarch.

<sup>2)</sup> Mir scheint der Diodorische Bericht über die Feldzüge des Ninos (namentlich II 1,5 ff.) ganz den Berichten nachgearbeitet zu sein, die die assyrischen Grosskönige zur Erinnerung ihrer Thaten in Keilschrift auf Thoncylinder oder Prismen oder in die grossen Steinplatten ihrer Paläste eingruben. Man vgl. zur Prüfung dieser These die in Eb. Schraders "keilinschriftlicher Bibliothek" uns jetzt vorliegenden Texte der grossen assyrischen Eroberer.

Einblick in die Anlage des Werkes, insofern wir berechtigt sind anzunehmen, dass in den uns verloren gegangenen Partien des Romanes die übrigen Feldzüge des Ninos - wenn auch nicht alle, so zum Theil - vielleicht in ähnlicher Weise behandelt sein werden. Von einem ägyptischen Feldzuge spricht Ninos selbst in der Ansprache an seine Truppen (B III 37), wobei nicht klar ist, ob derselbe dem armenischen voraufgegangen ist, oder aber ihm folgen soll (vgl. Diod. II 2, 3. Iustin. I 1, 6: terminos usque Libyae). - Verweilen wir noch einen Augenblick bei den Unterschieden, die sich zwischen dem Roman und der uns sonst bekannten Ninossage darbieten. Dieselben sind derartig, dass sie theils durch die Anschauungen der späteren Zeit, in der der Roman entstand, bedingt erscheinen, theils durch die Gewohnheiten des griechischen Romanschriftstellers ihre Erklärung finden. Unter dem ersteren Gesichtspunkt möchte ich hervorheben, dass an Stelle der Sichelwagen des Ktesias bei uns die Elephanten auftreten. Diese Aenderung konnte die Sage erst nach Alexander dem Grossen erleiden, oder genauer nach den gewaltigen Kämpfen der Diadochen, in denen zum ersten Mal für die Griechen die Elephanten eine hervorragende Rolle gespielt haben 1). Ich lasse es zunächst unentschieden, ob der Dichter oder die Quelle, aus der er die Antiquitäten schöpfte, diese offenbar auf den Anschauungskreis der Zeitgenossen Rücksicht nehmende Wandelung vorgenommen hat. Unter dem zweiten Gesichtspunkt sei Folgendes hervorgehoben. Die Sage weiss nur von einem Kriegshelden Ninos. Der Tugendheld Ninos ist ihr fremd. Einen solchen brauchte aber unser Dichter, denn der Held des griechischen Romanes ist in der Regel ein Ausbund von Moralität, Daher erscheint Ninos vor uns als ein unschuldvoller Jüngling von siebenzehn Jahren, der sich stolz einen  $\nu\dot{\eta}\pi\iota\sigma\varsigma$   $\pi\alpha\tilde{\iota}\varsigma$  nennt, ja es lebhast bedauert, dass seine Charakterstärke durch die Bekanntschast mit Aphrodite in Gefahr gebracht ist. Zu den Eigenthümlichkeiten des Romanes mag man es wohl auch zählen, dass die landschaftlichen Schilderungen u. s. w. trotz der scheinbaren Anschaulichkeit völlig nebelhaft sind. Der Dichter spricht wohl von den hohen Gebirgen, von den Flüssen, die sich dem Heere entgegenstellten, von einer Ebene u. s. w., aber ein Name wird uns nicht genannt.

<sup>1)</sup> Bei Ktesias unterliegt Semiramis in Indien gerade durch den Mangel an Elephanten, der sie andererseits zur Herstellung künstlicher Ungeheuer anregte (Diod. II 16 ff.).

Auch genauere Vorstellungen von dem in Frage stehenden Terrain sind nicht vorhanden. Ein Zug von Assyrien nach Armenien, d. h. den Naïriländern oder den Urartu (am Wansee) gehörte zu den grössten Schwierigkeiten, die ein assyrisches Heer zu überstehen hatte. Für unsern Romandichter aber genügt ein sanfter Südwind, um alle Gefahren fortzublasen. Nur Zugvieh und Tross haben gelitten. Die 150 Elephanten aber waren offenbar wie die Gemsen über das armenische Gebirge hinübergeklettert, ohne dass ein einziger crepirt wäre. Hannibal mit seinem berühmten Alpenübergang ist danach nur ein Stümper gegen Ninos. Ebensowenig wie locale Unmöglichkeiten geniren unsern Dichtern zeitliche und sonstige aller Art, wie das gleichfalls aus den griechischen Romanen bekannt ist. Wohl am auffallendsten ist das hellenische und karische Contingent, das neben den "Einheimischen", den Assyrern marschirt. Wo mag der Dichter diese aufgesammelt haben? Ich meine, es ware nicht unmöglich, dass wir hier die in der Tradition so oft nebeneinander genannten "ionischen und karischen" Söldner des Psammetich - zeitgemäss umgemodelt - vor uns haben. Das wäre auch nicht schlimmer, wie wenn bei Jamblich der alte ägyptische König Bocchoris als babylonischer Richter erscheint (vgl. Rohde Gr. Rom. 370).

Mit der Ninossage ist unzertrennlich verbunden die Semiramissage. \(^1\) Nach der bei Ktesias vorliegenden Fassung war sie die Tochter der Göttin Derketo\(^2\)) von Askalon, war ausgesetzt, von Tauben, den heiligen Thieren der Aphrodite-Astarte gerettet worden, war später die Frau eines assyrischen Statthalters  $Ovv\eta_S$  geworden, dem sie dann der in Liebe zu ihr entbrannte König Ninos entriss. Semiramis aber war mehr Mann als Weib, eroberte Baktra mit stürmender Hand, unterjochte wie ihren Ehemann so die meisten Völker Asiens und erbaute Babylon (Diod. II 4 ff. vgl. lust. I 2). Ninos und Semiramis gehören in der Vorstellung der Alten so eng zusammen, dass es kaum einem Zweifel unterliegen kann, dass, wenn wir Ninos als Romanhelden kennen lernen,

<sup>1)</sup> Das Bekanntwerden einer Königin Sammuramat (= Σεμίραμιε), der Gemahlin (resp. Mutter) des Rammannirāri III von Assyrien, hat den Assyriologen Veranlassung gegeben zu den weitgehendsten Vermuthungen über die Entstehung der Semiramissage. Vgl. Hommel, Gesch. Babyloniens und Assyriens (Oncken) 1885, 628 ff.

<sup>2) = &#</sup>x27;Αταργάτις, d. h. die Attar (= Astarte) des Ate.

Semiramis seine Partnerin sein muss. Ich stehe daher nicht an, in der κόρη des Romanes die Semiramis zu erkennen. Freilich hat sich unter der Hand des sagenwandelnden Dichters die Semiramis noch mehr verändert als Ninos. Aus dem Mannweib ist ein rührseliges, zart besaitetes Prinzesschen geworden, das - wenigstens in unseren Fragmenten - keinerlei Aehnlichkeit mehr mit der Sagengestalt hat. Fraglich mag bleiben, ob erst der Dichter unter dem Zwange des Romanschemas, das eine tugendhafte ,höhere Tochter' verlangte, diese gewaltsame Metamorphose vorgenommen hat, oder ob er sie nicht schon, wenigstens ähnlich, in seiner Quelle gefunden hat. Aus Diodor wissen wir ja, dass auch die Semiramissage im Laufe der Zeit eine rationalistische Umgestaltung erfahren hat (II 20, 3). Aus der wunderbar erretteten Tochter der askalonitischen Göttin war eine schöne Hetäre geworden, zu der der König in Liebe entbrennt, und die dann schliesslich den Thron gewinnt, wie ,Athenaios und manche andere Historiker berichten. 1) So sehr einerseits diese Version der des Romans entgegengesetzt ist, so haben doch Beide mit einander gemein, dass die wunderbare göttliche Abkunft der Semiramis, wie der Localmythos von Askalon sie kannte, aufgegeben ist. Auch im Roman ist die Mutter der Semiramis eine biedere Frau2), die weder den obligaten Fischleib der askalonitischen Gottheit noch sonst etwas an diese Erinnerndes hat — ausser dem Namen. Δερχεία und Δερχετώ — der Anklang kann kein Zufall sein. Die Form Δέρχη kennt Theon zu Arat. Phaenom. 239 für die Göttin von Askalon (Δέρκην την Αφροδίτης θυγατέρα). Mir scheint es unabweislich, in der Derkeia des Romanes die Derketo wiederzusinden - der allbekannte Gottesname Δερχετώ hätte auch auf diese Romanfigur angewendet Anstoss erregen müssen - und so dürfen wir in Obigem die Bestätigung für unsere Vermuthung finden, dass wir in der Tochter die Semiramis zu erkennen haben. — Wir kommen somit zu dem Schluss, dass der Dichter zwar eine spätere Gestalt

<sup>1)</sup> Auch Deinon, der Vater des Klitarch, gehört zu diesen anderen Historikern. Vgl. Müller FHG. Il 89 fr. 1.

<sup>2)</sup> Auch Tzetzes kennt die Derketo als sterbliche Frau. Vgl. Chil. IX 502: τῶν Ἀσσυρίων ἄνοσσά τις Δερκετώ τὴν κλῆσιν. Ders. in Iliad. p. 139 (ed. G. Hermann): Δ. Ἀσσυρία γυνὴ σοβαρά. Im Uebrigen folgt er ganz dem Diodor. — Kaibel verdanke ich den Hinweis auf die bei Athen. VIII 346 d ff. vorliegenden älteren rationalistischen Umwandlungen der Atargatissage. Danach war sie schon bei Mnaseas eine χαλεπὴ βασίλισσα.

der Ninos- und Semiramissage seinem Roman zu Grunde gelegt, aber mit grösster Freiheit, den Anforderungen des Romanes entsprechend, verarbeitet hat.

Wir wenden uns endlich zu der Frage, in welcher Zeit unser Roman entstanden sein mag und in welchem Verhältniss er zu den uns sonst bekannten steht. Der griechische Roman ist uns nur aus einigen Beispielen aus den ersten Jahrhunderten der Kaiserzeit bekannt. Erwin Rohde hat in seinem classischen Werke über ,den griechischen Roman und seine Vorläuser den Nachweis geführt, dass so isolirt auch auf den ersten Blick diese eigenartigen Erzeugnisse in der griechischen Litteratur dazustehen scheinen, doch deutliche Fäden sie mit der hellenistischen Dichtung und somit auch mit der classischen Litteratur verbinden. Als der älteste bekannte Roman gilt der ,über die Wunder jenseits Thule' in 24 Büchern von Antonius Diogenes, den Rohde, gegenüber bedeutend späteren Ansetzungen Anderer, schon in das I. Jahrh. nach Chr. zu setzen geneigt ist. Derselbe Gelehrte hat jedoch schon darauf hingewiesen, dass die Entstehung dieser Litteraturgattung vielleicht schon dem letzten Jahrhundert vor Chr. angehöre (S. 245). 1) Wann wird nun unser Ninosroman entstanden sein? Wir haben oben gezeigt (S. 164), dass die uns beschäftigende Handschrift spätestens in der Mitte des I. Jahrh. nach Chr. geschrieben ist, dass sie aber auch beträchtlich älter sein kann. Leider fehlt uns jeder Massstab, um zu bemessen, wie viel Zeit wohl mindestens zwischen der Vollendung der Dichtung und der Verbreitung durch die ägyptische Rolle anzunehmen sei; wissen wir doch nicht einmal, wo der Roman entstanden ist, noch ob die Rolle aus Alexandrien oder aber gar aus dem fernen Elephantine stammt, noch endlich vor Allem, mit welcher Schnelligkeit dieses Machwerk sich seinen Lescrkreis erobert haben mag. Dass wir gerade eines der ersten Exemplare vor uns haben sollten, wäre ein merkwürdiger Zufall. Nur wenn man eine schnelle Verbreitung annimmt und vor allem die Herstellung der Handschrift so spät als möglich, d. h. erst um die Mitte des I. Jhds. nach Chr. ansetzt, wird man unsern Roman noch in den Anfang des

<sup>1)</sup> Die Versuche von G. Thiele ("Aus der Anomia" 1890 S. 124 ff.) und K. Bürger (Hermes XXVII 345 ff.), Spuren älterer griechischer Romane und zwar realistischer oder psychologischer Romane nachzuweisen, sind von E. Rhode im Rhein. Mus. XLVIII (1893) 125 ff. zurückgewiesen worden. Ich konnte diesen Aufsatz noch für die Correctur meiner Arbeit einsehen.

I. Jhds. nach Chr. hineinzwängen können. Leichter fügen sich die Momente unter der Annahme zusammen, dass er vor Chr. Geb. entstanden ist. Auf alle Fälle dürfte schon die Handschrift allein — denn aus dieser haben wir bisher nur unsere Schlüsse gezogen — es so gut wie sicher machen, dass der Ninosroman älter ist als der des Antonius Diogenes nach Rohdes Ansatz, also überhaupt der älteste uns erhaltene Roman ist. Eine genauere Zeitbestimmung wird hoffentlich durch ein eingehenderes Studium, als es von einer neben vielen anderen Arbeiten möglichst beschleunigten editio princeps füglich erwartet werden kann, gewonnen werden. Es wird einmal der attische Dialect, in dem der Roman verfasst ist¹), andererseits der Inhalt des Erzählten²) auf Indicien hin zu prüfen sein.

Werfen wir noch einen Blick auf die Aehnlichkeiten und Unähnlichkeiten unseres Romanes mit den sonst erhaltenen. Im Allgemeinen ist zunächst hervorzuheben, dass, wenn Rohde nachgewiesen hat, dass der griechische Roman aus einer Vermischung zweier disparater Elemente, der ethnographischen Reisefabulistik und der Erotik entstanden ist, diese beiden Elemente uns auch in den vorliegenden Fragmenten klar entgegentreten. Den wüsten, meist sinnlos an einander gereihten Irrfahrten der übrigen Romane (abgesehen vom Hirtenroman des Longus) entsprechen bei uns die über den ganzen Orient ausgedehnten Kriegszüge des Helden, die

<sup>1)</sup> Der Wortschatz des Romanes ist im Wesentlichen den attischen Classikern, sowohl Dichtern als Prosaikern, entlehnt.  $\Phi\lambda\dot{\nu}\alpha\varrho\sigma$ s als Adjectiv gehört der Sprache der LXX an.

<sup>2)</sup> Auf einen Punkt sei hingewiesen. Die Schlachtordnung des Ninos ähnelt im Allgemeinen denen der hellenistischen Heere. Im Besonderen aber erinnert sie durch die Rücksicht auf die event. durchlaufenden Elephanten an die berühmte Aufstellung des Scipio bei Zama, der die Manipeln der drei römischen Treffen hinter einander aufgestellt hatte, durch die velites aber die Schlachtreihe bald schliessen, bald öffnen liess zum Durchlaufen der feindlichen Elephanten (Pol. XV 9. Liv. XXX 33,1). Da wir von derartigen Manövern sonst meines Wissens nichts hören, würde hieraus vielleicht ein terminus post 202 v. Chr. abzuleiten sein, der sich freilich wohl von selbst versteht. — Das Wort δορίκτητος, mit dem Ninos die selbst eroberten Gebiete im Gegensatz zu den vom Vater überkommenen bezeichnet, wird zur Frage der Zeitbestimmung kaum benutzt werden können. Doch sei daran erinnert, dass es den Diadochen als Schlagwort gedient hat, mit dem sie ihre Eroberungen dem Ererbten gegenüberstellten. Vgl. Droysen, Hellenismus III 1,142 A.

dem Dichter Gelegenheit genug geben mussten, ihn den mannichfachsten Gefahren — entrinnen zu lassen. Dass unser Roman keine frei erfundene Fabel hat, ist wohl als der grösste Unterschied von den übrigen zu bezeichnen. Indem der Dichter zu der Sage griff, hatte er in den bereits recht ausgeführten Kreuz- und Querzügen des Welteroberers ein festes Gerippe für seine Schöpfung. Vom ästhetischen Gesichtspunkt aus ist zu sagen, dass diese auf ein grosses Ziel hinführenden Heerfahrten bei weitem geschmackvoller sind als jene wundersamen Irrfahrten, die uns meist kein Interesse abgewinnen können. Nachdem einmal eine romanhafte Behandlung der Ninossage vorliegt, ist es nicht schwer zu erkennen, dass sie zu einer derartigen Behandlung wie geschaffen war. Denn wie die "Reisefabulistik", so ist andererseits auch schon die Erotik durch die Verslechtung mit der Semiramissage gegeben. Diesen Theil hat der Dichter nun zwar, wie wir gesehen haben, völlig frei umgearbeitet, indem er den Ninos zu einem schmachtenden Tugendhelden, Semiramis zu der üblichen wohlerzogenen Tochter, die alte Göttin Derketo aber zu einem Weib ,wie auserlesen zum Kuppler- und Zigeunerwesen' gemacht hat. Im Uebrigen sind die Liebesscenen mit derselben Technik erotischer Erzählungskunst behandelt, wie in den späteren sophistischen Romanen (vgl. Rohde S. 145 ff. und die oben in den Fussnoten S. 179 ff. gegebenen Hinweisungen). Dies sowohl als auch die Thatsache, dass der Erotik überhaupt schon in diesem ältesten Roman ein sehr breiter Raum gewährt zu sein scheint, ja fast mehr als in den späteren, ist sehr bemerkenswerth. Rohde hatte gerade in dem Zurücktreten des erotischen Elementes bei Antonius Diogenes einen Fingerzeig für das frühe Datum desselben gefunden, indem ihm das "Zusammenlöthen" der Fabulistik und der Erotik noch unbequem gewesen sei (Rohde S. 274 ff.). Vielleicht ist jetzt die Vermuthung gestattet, dass an dem Zurücktreten des Erotischen nur die Epitome des Photius schuld ist, dem es wesentlich darauf ankam, mit Uebergehung der Liebesaffairen nur den Faden der Erzählung wiederzugeben. 1) - Bemerkenswerth ist ferner die Thatsache, dass die Sage im Ninosroman derartig umgearbeitet erscheint, dass sie schliesslich in allen wesentlichen Punkten mit den Fabeln der sophistischen Romane zu vergleichen

<sup>1)</sup> So hält Rhode S. 282 trotz Photius' Schweigens ein Hervortreten der Tyche bei Diogenes nicht für ausgeschlossen.

Hieraus durste der Schluss zu ziehen sein, dass schon damals feste und zu respectirende Formen und Normen des Romanes bestanden haben. Der Dichter nimmt den Anlauf dazu, einen wirklichen Heldenroman zu verfassen, wie wir ihn bisher vermissten (vgl. Rohde p. 247), indem er an eine ehrwürdige Heldensage anknüpft. Aber alles Uebermenschliche, Gigantische, das in der alten Sage steckte, ist heruntergerissen. Ninos und Semiramis wirken hier nicht anders auf uns als Sinonis und Rhodanes oder Antheia und Habrokomes. Ja, sie wirken noch weniger. Denn einen geschmackloseren Conflict als den unseres Romanes kann man sich wohl kaum denken: Jungfrau und Jüngling lieben sich, die resp. Mütter sind einverstanden, das Einzige, was der Verbindung im Wege steht, ist, dass das Mädchen nach der Landessitte - zwei Jahre zu jung zum Heirathen ist! Darum muss, so scheint es, der arme Ninos umherziehen, um die Zeit todtzuschlagen. Diese Geschmacklosigkeit wird nur noch durch die der Reden des Ninos übertroffen.

Es würde zu weit führen, und ist hier auch kaum nöthig, die vielen Berührungspunkte des Ninosromanes mit den anderen genauer hervorzuheben. Mehrere, vielleicht nicht zufällige sprachliche Anklänge haben wir oben bei der Paraphrase in den Fussnoten (S. 179 ff.) angemerkt. Nur auf zwei Momente sei noch hingewiesen. Einmal auf die Thatsache, dass dieser Roman, der vermutlich der Zeit vor Chr. Geb. angehört, nicht minder unter dem Einfluss der Rhetorik steht als die späteren, die ein Product der Sophistik der Kaiserzeit sind. Es ist hier dieselbe Vorliebe für pathetische Reden, Schilderungen u. a. wie dort. Man vergleiche die nach allen Regeln der Kunst aufgebaute Rede des Ninos (A I 38 bis IV 13), seine Ansprache an die Truppen, die nach den wenigen erhaltenen Worten zu schliessen recht umfangreich gewesen ist (B III 32 ff.), ferner die Schilderung des Marsches über das Hochgebirge (B II 9 ff.), die Aufstellung zur Schlacht (B III 4 ff.) u. s. w. Auch hierin, wie in der Erotik steht der Ninosroman den sophistischen näher als Antonius Diogenes, bei dem Rohde einen fundamentalen Unterschied von den Späteren in dem Uebergewicht des stofflichen Interesses uber das formelle erkennt (S. 286). - Endlich sei darauf hingewiesen, dass schon in dem Ninosroman ganz wie in den Späteren (vgl. Rohde S. 276 ff.) die Tyche die allgewaltige Gottheit ist, die die Geschicke der Menschen leitet. Der Tyche fühlt sich der Held

völlig unterworfen (A III 18), sie kann Unheil über ihn und die Geliebte bringen (A III 33), sie kann die zu lange hinausgeschobene Verbindung vereiteln (A III 13). Die anderen Götter verschwinden daneben vollständig, höchstens werden sie einmal zu Zeugen angerufen (A II 5), oder es wird beim Vater Zeus etwas beteuert (A III 9). Im Uebrigen begegnen nur Eros (A II 19, B I 28) und Aphrodite (A II 25) — ganz wie in den späteren Romanen.

Fassen wir dies alles zusammen, so kommen wir zu dem Schluss, dass der vorliegende Roman in allen wesentlichen Punkten so unabweisbare Uebereinstimmungen mit den späteren sophistischen Romanen zeigt, dass wir, zumal in Anbetracht des Atticismus und der blühenden Rhetorik, seine Entstehung doch vielleicht nicht allzu weit in das I. Jhd. vor Chr. hineinzurücken geneigt sein werden.

Breslau.

ULRICH WILCKEN.

# ZUR CHRONOLOGIE DES JOSEPHUS.

Josephus hat in seinen historischen Schriften die Zeitrechnung weder vernachlässigt noch mit besonderem Fleisse behandelt. Abgesehen von vielen Flüchtigkeiten, die der nicht sehr gewissenhaste Schriststeller begangen hat, beherbergt er manche Widersprüche, ohne dass er sie bemerkt zu haben scheint. Er hat sich auch in der Zeitrechnung von seinen verschiedenen Quellen leiten lassen und es ist für uns und unsere Erkenntniss sicherlich viel besser, dass er das Abweichende neben einander beliess, als wenn er sich bemüht hätte, es auszugleichen und alles in ein einheitliches System zu bringen. Am bedeutendsten sind die Widersprüche in der Berechnung der älteren Zeit vor dem babylonischen Exil und schon manche Gelehrte haben sich bemüht, in die hier vereinigte Zeitrechnung Ordnung und Einheit zu bringen. Aber gerade durch diese Abweichungen hat Josephus, in gewissem Sinne der älteste Zeuge, für die Geschichte dieser chronologischen Ueberlieferung nicht geringen Werth.

Jedoch diese vorexilische Zeitrechnung soll hier nicht behandelt werden, sondern erst die der späteren Zeit, die zum grössten Theile in der Geschichte des jüdischen Krieges und in der Archäologie gemeinsam überliefert wird. Zum Beginn darf ich da an das von mir bei einer anderen Gelegenheit¹) dargelegte Verhältniss der Archäologie zum bellum Iudaicum erinnern. In letzterem, der früher verfassten Schrift, ist der Geschichte des jüdischen Krieges eine Darstellung der früheren Zeit seit den Makkabäern vorausgeschickt. Diese Darstellung ist später der Archäologie oft wörtlich einverleibt worden und bildet ihren Kern, der durch verschiedene Beigaben vergrössert worden ist. Was aber von der Geschichtserzählung gilt, gilt auch von der Zeitrechnung: die Zeitbestimmungen des bellum Iudaicum sind in der Archäologie wiederholt und durch andere neue vermehrt worden.

<sup>1)</sup> Hermes XI 468 f.

Im ersten Theile des bellum Iudaicum, mit dem ich füglich beginne, sind Zeitbestimmungen nicht sehr häufig. Den Anfang macht das Jahr der Befreiung Judäas durch den Hohenpriester Simon, das 170. nach Seleucus (143/2 v. Chr.); dann folgen die Regierungsjahre der judischen Fürsten nach Simon, von Hyrkan bis Alexandra, ferner die Jahre des Herodes, Archelaos und Agrippa. Dazu werden die Jahre, Monate und Tage der römischen Kaiser von Cäsar bis auf Vitellius eingelegt. Jedoch wird in diesem Theile des Werkes nach Jahren der jüdischen Fürsten oder der römischen Kaiser niemals datirt. Eine Ausnahme macht nur Herodes, dessen 15. Jahr einmal erscheint'); hier findet sich auch als einziges Beispiel der Art die erste Aktias2) als Zeitbestimmung verwandt und bei der Vollendung Cäsareas die 192. Olympiade.3) Zahlreicher jedoch werden die Daten von da ab, wo Josephus zum eigentlichen Gegenstande des Werks, zum jüdischen Aufstande kommt (etwa II 14). Zwar fortlaufende Zeitbestimmungen und Jahresabschnitte giebt er auch da nicht, aber er hat einmal nicht wenige Monatsdaten nach syrischem Kalender gegeben und zweitens einige besonders wichtige Ereignisse zugleich nach Kaiserjahren bestimmt.

In der Archäologie hat sich Josephus gemäss seinen erweiterten Absichten bemüht, die jüdische Geschichte nach dem Exil in die damals übliche Zeitrechnung der allgemeinen historischen Litteratur einzufügen, worin er theilweise, aber vielleicht nicht immer älteren Quellen folgt. Es geschieht das zunächst im 11. Buche durch Erwähnung der persischen Könige, Cyrus (XI 1), Cambyses (§ 21), die Magier und Darius (§ 31), Xerxes (§ 120), Cyrus oder Artaxerxes (§ 184) und einen späteren Artaxerxes (§ 297); es folgen die Macedonier Philipp (§ 305) und Alexander (§ 346). Im 12. Buche erscheinen die beiden ersten Ptolemäer (XII 11) und andere Fürsten aus dem Hause der Seleuciden und Ptolemäer. Obwohl diese Reihe nicht vollständig ist, auch Josephus die Zeit dieser Fürsten nur selten hinzufügt und die von ihm versuchten Bestimmungen zum Theil sehr zweiselhaft sind, so ist es doch immerhin ein Versuch, die

<sup>1)</sup> I 21, 1 (§ 401).

<sup>2) 1 20, 4 (§ 399).</sup> 

<sup>3) 1 21, 8 (§ 415).</sup> 

<sup>4)</sup> XII 119 Seleukos I; 125 Antiochos II; 129 f. und 154 Antiochos III; 154 f. Ptolemāus V (aber vgl. §§ 158, 163); § 223 Seleukos IV; 234 Antiochos IV.

nachexilische Geschichte des jüdischen Volkes in den Rahmen der allgemeinen Geschichtschreibung einzufügen, ein Versuch, der für die späteren Berechnungen nach Josephus von Bedeutung geworden ist.

In den späteren Theilen des 12. und der ersten Hälfte des 13. Buches (XII 240 - XIII 214) hat Josephus das 1. Makkabäerbuch benutzt und diesem auch die nicht wenigen Jahreszahlen seleucidischer Aera entlehnt, die sonst nicht bei ihm vorkommen. Hinzugefügt hat er die Regierungsdauer des Mattathias, Judas und Jonathan. Von Simon an (XIII 215) ist der Bericht des bellum Iudaicum zu Grunde gelegt worden. Demgemäss sind auch die Mittel der Zeitbestimmung dieselben: zunächst die Regierungsdauer der judischen Fürsten von Simon bis Aristobul II1), des Herodes, Archelaos und Agrippa, ferner die Regierungzeiten der römischen Kaiser vom Dictator Cäsar bis Claudius, die wie im bellum Iudaicum in Jahren, Monaten und Tagen angegeben werden. Zu diesen schon in der älteren Schrift vorhandenen Zeitangaben kommen in den früheren Theilen, d. h. in den Büchern XII-XV, einige Daten nach Olympiaden hinzu, denen zuweilen die römischen Consuln beigegeben werden, in den späteren Büchern mehrere Zeitbestimmungen nach Jahren der römischen Kaiser und der jüdischen Fürsten. Endlich ist in dem Schluss des 20. Buches eine Uebersicht der Hohenpriester bis zum Ausbruche des Ausstandes eingelegt, denen von Jakimos (Alkimos) bis Antigonos auch die Amtsdauer in ganzen Jahren beigegeben worden ist. 2)

Von dieser Chronologie des bellum Iudaicum und der Antiquitäten sollen hier einige Theile näher untersucht werden. Ich schliesse dabei, was die Archäologie anlangt, mit der vorexilischen Geschichte auch die Zeit der persischen und makedonischen Herrschaft aus; denn hier ist der chronologische Rahmen so roh gezimmert, dass es genügt, auf das Vorhandene hinzuweisen und es einer Untersuchung kaum bedarf. Ebenso wenig kommt die frühere Makkabäerzeit in Betracht, da Josephus nur die Zeitrechnung des 1. Makkabäerbuches übernommen hat, eine Untersuchung also an diese, nicht an Josephus anknüpfen müsste. Erst da, wo bellum Iudaicum und Antiquitäten zusammenlaufen, fängt das eigentliche Gebiet meiner Untersuchung an. Ich darf dabei schon hier bemerken,

<sup>1)</sup> Simons und Aristobuls II. Jahreszahlen fehlen im bellum Iudaicum, 8. unten.

<sup>2)</sup> XX § 235-246.

dass sich die beiden Werke zwar vielfach gegenseitig erläutern und ergänzen, dass man aber nicht minder zwischen ihnen stets sorgfältig zu unterscheiden hat; es ist für manche Zeitbestimmung von erheblicher Bedeutung, ob sie sich nur in den Antiquitäten, oder auch im bellum Iudaicum überliefert findet.

# Ueber den von Josephus im bellum Iudaicum benutzten Kalender.

lch beginne mit einer Untersuchung des von Josephus in der Geschichte des jüdischen Krieges benutzten Kalenders und zeichne dazu zuerst die von ihm gegebenen Kalenderdaten hier auf. Sie sind ohne Ausnahme nach den in Syrien eingebürgerten makedonischen Monaten gegeben, deren ursprüngliche Reihe folgende ist:

|              | Bogonou, acres aroprass | none recine respende is |
|--------------|-------------------------|-------------------------|
| 1. Dios      | 5. Dystros              | 9. Panemos              |
| 2. Apellaios | 6. Xanthikos            | 10. Loos                |
| 3. Audynaios | 7. Artemisios           | 11. Gorpiaios           |
| 4. Peritios  | 8. Daisios              | 12. Hyperberetaios      |

Darnach hat Josephus an folgenden Stellen datirt1):

- 1. Im Monat Artemisios im 12. Jahre Neros, im 17. Agrippas (66 n. Chr.) Ausbruch des Aufstandes. b. J. II 14, 4.
- 2. den 16. und 17. Artemisios Unruhen in Jerusalem. Il 15, 2.
- 3. den 15. Loos Angriff der Aufständischen in Jerusalem auf die Burg Antonia. Il 17, 7.
- 4. den 6. Gorpiaios Eroberung des Königspalastes in Jerusalem. 11 17, 8.
- den 30. Hyperberetaios Angriff des Cestius Gallus auf Jerusalem.
   II 19, 4.
- 6. den 8. Dios im 12. Jahre Neros (66 n. Chr.) Niederlage des Cestius. II 19, 9.
- 7. den 21. Artemisios (67 n. Chr.) kommt Josephus nach Jotapata. III 7. 3.
- 8. den 20. Daisios erster vergeblicher Sturm auf Jotapata. III 7, 29.
- 9. den 25. Daisios Eroberung von Japha durch die Römer. III 7, 31.
- 10. den 27. Daisios Eroberung des Garizim. III 7, 32.

<sup>1)</sup> Man findet diese Daten schon in der Dissertation von O. A. Hoffmann (de imperatoris Titi temporibus recte definiendis. Marburg 1883 p. 7 f.) aufgezeichnet. Jedoch ist dort auch unwesentliches beigefügt und andererseits nicht alles aufgenommen. Ich beschränke mich auf die bestimmten Kalenderdaten und was dem gleich kommt.

- 11. den 1. Panemos im 13. Jahre Neros (67 n. Chr.) Fall von Jotapata, nach 47 tägiger Belagerung. III 7, 33; 36; cf. § 33.
- 12. den 4. Panemos geht Vespasian nach Ptolemais. III 9, 1.
- 13. den 8. Gorpiaios Eroberung von Taricheai. III 10, 10.
- 14. den 22. Hypérberetaios Fall Gamalas. IV 1, 9.
- 15. den 23. Hyperberetaios Einrücken der Römer; der Abfall der Stadt hatte am 24. Gorpiaios stattgefunden. IV 1, 10.
- den 4. Dystros (68 n. Chr.) Gadara durch Vespasian besetzt.
   IV 7, 3.
- 17. den 2. Daisios lagert Vespasian bei Koreai. IV 8, 1.
- den 5. Daisios (69 n. Chr.) bricht Vespasian von Casarea auf zur Eroberung Idumaeas. IV 9, 9.
- 19. im Xanthikos im 3. Jahr des Krieges (69 n. Chr.) bemächtigt sich Simon Bargiora Jerusalems IV 9, 12.
- 20. den 3. Apellaios (69 n. Chr.) Tod des Kaisers Vitellius. IV 11, 4.
- 21. den 14. Xanthikos (70 n. Chr.) Passah in Jerusalem. Johannes von Giskala besetzt den inneren Tempel. V 3, 1.
- 22. den 7. Artemisios Eroberung der ersten Mauer Jerusalems durch Titus. V 7, 2.
- 23. den 12. Artemisios Beginn der Belagerungsarbeiten gegen die Antonia und den Tempel. V 11, 4.
- 24. den 29. Artemisios Vollendung derselben. ibid.
- 25. Zahl der Todten, die vom 14. Xanthikos, dem Beginne der Einschliessung, bis zum 1. Panemos zu einem Thore Jerusalems hinausgetragen waren. V 13. 7.
- 26. den 1. Panemos Ausfall der Juden. VI 1, 3.
- 27. den 3. Panemos erster Versuch der Römer die Antonia zu besetzen VI 1, 6.
- 28. den 5. Panemos (2 Tage später) wird die Antonia genommen. VI 1, 7.
- 29. den 17. Panemos Aufhören des täglichen Opfers (ἐνδελεχισμός) im Tempel. VI 2, 1.
- 30. den 24. Panemos verbrennen die Römer einen Theil der Säulenhallen des Tempels. VI 2, 9.
- den 27. Panemos wird die westliche Säulenhalle von den Juden angezündet. VI 3, 1.
- 32. den 8. Loos Vollendung der Belagerungsarbeiten. VI 4, 1.
- 33. den 10. Loos im 2. Jahre Vespasians Eroberung und Brand des Tempels. VI 4, 5 u. 8.

- Vorzeichen, die vor Ausbruch des Krieges am 8. Xanthikos vor dem Passahfeste und nachher am 21. Artemisios sich begeben hatten. VI 5, 3.
- 35. den 20. Loos Beginn der Belagerungsarbeiten gegen die obere Stadt. V 8, 1.
- den 7. Gorpiaios nach 18 Tagen Vollendung der Arbeiten und Beginn des Angriffs. VI 8, 4.
- 37. den 8. Gorpiaios im 2. Jahre Vespasians wird die obere Stadt Jerusalem erobert. Ende der Belagerung. VI 8, 5; 10, 1.
- 38. den 15. Xanthikos, im 4. Jahre Vespasians, Eroberung von Masada. VII 7, 1; 9, 1.

Nach welchem Kalender diese Daten gegeben seien, ist seit alter Zeit streitig. Scaliger und nach ihm Usserius hielten Josephus' Monate für Monate des Julianischen Jahres, setzten den Dios dem November gleich, den Xanthikos dem April, den Hyperberetaios dem October; das Passahfest des 14. Xanthikos 70 n. Chr. (Nr. 21) fiel also auf den 14. April, der Tempelbrand des 10. Loos (Nr. 33) auf den 10. August und die endliche Eroberung der Stadt am 8. Gorpiaios (Nr. 37) auf den 8. September. 1) Dagegen erhob Norisius begründete Einsprache 2); er wies nach, dass das Passahopfer des Jahres 70 n. Chr. nicht am 14. April habe stattfinden können; er vermuthet daher, dass die Monate des Josephus nichts anderes seien, als die macedonischen Bezeichnungen der älteren jüdischen, die von einem Neumond zum andern liefen und zu ihrer Ausgleichung mit dem Jahre der Schaltung bedurften. Sie bildeten ein sogen. Mondjahr, ähnlich wie die griechischen Kalender und der römische vor der Julianischen Reform. Dieser Norisischen Meinung tritt in einer zusammenfassenden Beweisführung auch Ideler3) bei. Er bemerkt, dass Josephus auch in der Archäologie bei Bezeichnung der jüdischen Feste diese macedonischen Monate und ihre Tage den judischen gleich setze. So sagt er, dass im Monate Xanthikos, der bei den Juden Nisan heisse, am 14. Tage nach dem Monde (κατά

<sup>1)</sup> Jos. Scaliger de emendatione temporum p. 444. Usserii annales veteris et novi testamenti (Bremen 1686) u. d. Jahre 70 n. Chr. p. 685 f. Die Monate des Josephus werden also nach dem sogen. Kalender der Hellenen berechnet, der sich in den alten Hemerologien findet und mit Ausnahme der Monatsnamen dem Julianischen ganz gleich ist.

<sup>2)</sup> Annales et epochae Syromacedonum I 44.

<sup>3)</sup> Handbuch der mathematischen und technischen Chronologie. I p. 400 f.

σελήνην), das Passahfest gefeiert werde. 1) Wenn also nach dem bellum Iudaicum²) im Jahre 70 n. Chr. das Passahopfer am 14. Xanthikos gefeiert worden sei, so sei damit ohne Zweisel dieser selbe Monat, also ein Mondmonat, bezeichnet. Dem entsprechend setze Josephus anderswo den jüdischen Marcheschwan dem Dios, den Kislev dem Apellaios gleich.3) Ferner sage er, dass der Tempel, der am 10. Loos abbrannte, einst an demselben Tage des gleichen Monats von den Babyloniern eingeäschert worden sei; Jeremias aber berichte, dass dies am 10. Tage des 5. Monats geschehen sei4); dies sei der Monat Ab, der eben dem Loos entspreche; es müssten also an beiden Stellen die gleichen Monate gemeint sein. Jedoch trotz diesen anscheinend gewichtigen Gründen hat sich neuerdings O. A. Hoffmann ) anders entschieden: er räumt ein, dass die Zeit des Passahopfers auch im bellum Iudaicum nach dem jüdischen Monatskalender gegeben sei, aber die übrigen Daten führt er auf einen Julianischen Kalender zurück. Er weist darauf hin, dass sie fast nur bei Kriegsereignissen vorkommen und zwar ganz überwiegend bei den Unternehmungen der Römer, und er bemerkt, wie unwahrscheinlich es sei, dass Josephus, der für Griechen und Römer schrieb, für diese Dinge den jüdischen Festkalender angewendet haben sollte. Hoffmann nimmt an, dass der Kalender des Josephus sich mit dem römischen decke, nur dass die Namen der Monate andere waren, und wie bei Scaliger und Usserius bezeichnet auch bei ihm der 10. Loos den 10. August und der 8. Gorpiaios den 8. September. Diese Hoffmann'sche Ansicht, der freilich nicht ohne Einschränkungen auch E. Schürer beigetreten ist6), halte auch ich in der Hauptsache für richtig; auch ich glaube. dass Josephus nach einem Kalender Julianischer Art rechnete; aber Hoffmanns Beweisführung ist nicht vollständig und seine Ausgleichung der syrischen und römischen Monate entbehrt jedes Beweises; eine neue Erörterung wird daher nicht überslüssig sein.

<sup>1)</sup> Antiq. III 248, vgl. 11 311; 318.

<sup>2)</sup> V 3, 1; oben Nr. 21.

<sup>3)</sup> Antiq. I 80 f.; XI 148; XII 248; 319.

<sup>4)</sup> Jeremias 52, 12.

<sup>5)</sup> de imperatoris Titi temporibus recte definiendis p. 4 s.

<sup>6)</sup> Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi 1 p. 632. Schürer wählt eine zwischen der Ideler'schen und Hoffmann'schen in der Mitte stehende Meinung.

Dass ursprünglich die macedonischen Monate, wie Ideler ausführt, wirkliche Monate waren und von einem Neumond zum andern liefen, also entweder 29 oder 30 Tage dauerten, unterliegt keinem Zweifel. Darum handelt es sich hier nicht; denn später können ja diese Monate verändert worden sein ohne ihre Namen zu wechseln, wie wir z. B. an den römischen sehen. Ebenso wenig ist es von Belang, ob Josephus mit seinem Xanthikos den jüdischen Nisan meint; denn auch der Nisan kann ja umgewandelt sein und seine ursprüngliche Beschaffenheit verloren haben, wie wir in der That sehen, dass der Nisan der Heliopoliten mit 31 Tagen der Julianischen Regel folgt. Das sind Nebenfragen von keiner Bedeutung für die uns beschäftigende Hauptfrage, nach welchem Kalender nämlich Josephus im bellum Iudaicum gerechnet habe, ob nach Mondmonaten oder Monaten Julianischer Art.

Schon da, wo Josephus in der Archäologie das Passahopfer am 14. des Xanthikos nach dem Monde (κατὰ σελήνην)¹) gefeiert sein lässt, darf man wohl annehmen, dass er dies nicht betont haben wurde, wenn er nicht noch einen andern Xanthikos gekannt hätte, der nicht nach dem Monde bestimmt, sondern nach der Sonne  $(\varkappa \alpha \tau \dot{\alpha} \ \vartheta \varepsilon \acute{o} \nu)$  gerechnet ward. Aber vor allem lässt sich aus den Daten selbst mit genügender Sicherheit der Beweis führen, dass Josephus nicht nach Mondmonaten gerechnet habe. Diesen Monaten älterer Art, die von einem Neumonde zum andern gehen, ist es bekanntlich eigen, dass sie abwechselnd 29 und 30 Tage lang sind, was dann nach 12 solchen Monaten am Jahre fehlt, muss durch mehr oder minder regelmässige Schaltung eingelegt werden. Dagegen die Monate der Julianischen Ordnung haben, da die Schaltung auf das ganze Jahr gleichmässig vertheilt wird, 30 oder 31 Tage. Es kommt also, um die Natur des von Josephus angewandten Kalenders zu bestimmen, darauf an, die Tagesdauer seiner Monate zu ermitteln; finden sich 29 tägige Monate, so werden wir auf einen Kalender älterer Art schliessen; entdecken wir dagegen unter seinen Monaten solche von 31 Tagen, so muss er die verbesserte Zeitrechnung gebraucht haben. Von dieser richtigen Voraussetzung ist auch Hoffmann 2) ausgegangen: er führt aus, dass die von Josephus in Monaten und Tagen gegebene Regierungszeit des Galba,

<sup>1)</sup> d. h. am 14. Tage nach Neumond. Antiq. Iud. II 311; 318; III 248e

<sup>2)</sup> a. O. S. 12 f.

Otho und Vitellius nur dann stimmt, wenn Julianische Monate vorausgesetzt werden. Das ist vollkommen richtig; aber es entscheidet die Frage nicht; denn diese Angaben können sehr wohl auf römische Quellen zurückgehen und nach römischem Kalender berechnet sein, würden also auch dann nicht anders lauten, wenn Josephus für sich und in seiner Geschichte nach Mondmonaten datirt hätte. Die Beweise müssen vielmehr aus diesen Daten selbst genommen werden.

Es lässt sich jedoch aus den oben aufgezeichneten Daten seltener als man nach ihrer Zahl erwarten sollte, die Tagzahl der Monate ermessen, da Josephus wohl gelegentlich zwischen den einzelnen Daten Tage zählt, aber nicht vollständig und eine unvollständige Zählung nichts hilft. Nur zweimal kann man erkennen, wie viele Tage der Monat hatte: einmal bei der schliesslichen Eroberung der Altstadt Jerusalem (Nr. 35 und 36); denn da die Belagerungsarheiten den 20. Loos anfingen und nach 18 Tagen am 7. Gorpiaios vollendet waren 1), so muss der Monat Loos 30 Tage gehabt haben. Zweitens bei der Belagerung von Jotapata (Nr. 11), das am 47. Tage der Belagerung am 1. Panemos fiel.2) Vespasian nahm die Belagerung in Angriff vier Tage vor der Ankunft des Josephus in Jotapata, die am 21. Artemisios erfolgte, also am 17. Artemisios; dieser Tag, der 17. Artemisios, ist demnach als der erste Tag der Belagerung anzusehen.3) Ich nehme ferner an, dass die 47 Tage, die Josephus nicht ganz an richtiger Stelle') eingeschoben hat, die Dauer der gesammten Belagerung angeben soll, mit Einschluss der Eroberung, die am 1. Panemos in aller Frühe erfolgte, dass also der erste Panemos der 47. Tag der Belagerung war. 5) Diese

<sup>5)</sup> Mir scheint es selbstverständlich, dass diese Zeitangabe ursprünglich auf die Eroberung selbst, nicht auf den Tag zuvor gestellt war. Uebrigens, wollte man Josephus genau beim Worte nehmen, so würde man einen Monat von 32 Tagen erhalten, was ein Unding ist; jedenfalls wird sich unter keinen Umständen ein 29 tägiger Monat aus dieser Stelle erweisen lassen.



<sup>1)</sup> bell. lud. VI 8, 1 u. 4.

<sup>2) 111 7, 33; 36.</sup> 

<sup>3)</sup> III 7, 3. (Nr. 7). Es heisst da: durch viertägige Arbeiten bahnte sich Vespasian Zugang zu Jotapata; am 5. Tage kam Josephus noch glücklich in die Stadt hinein, und dies war der 21. Artemisios.

<sup>4)</sup> Nämlich auf den Tag vorher, da wo die Vollendung der Belagerungsarbeiten erzählt wird, an die sich die Eroberung unmittelbar anschloss (bell. Iud. 111 7, 33).

Zählung trifft aber nur zu, wenn wir beide Monate, den Artemisios wie den Daisios zu 31 Tagen rechnen, und das weist auf einen berichtigten, Julianischen Kalender hin, in dem 30 tägige mit 31 tägigen Monaten wechseln.

Schon Norisius hat nun darauf hingewiesen 1), dass der Todestag des Vitellius, der 3. Apellaios2), derselbe Tag ist, auf den dieses Ereigniss nach dem tyrischen Kalender fällt. Wir kennen diesen Kalender aus den Florentiner und Leidener Hemerologien; der 3. Apellaios ist darnach gleich dem 20. December römischer Datirung und dies ist in der That, wie Tacitus lehrt, Vitellius' Todes-Erwägt man ferner, dass in diesem tyrischen Kalender der Loos 30 Tage, der Artemisios und Daisios je 31 Tage haben, was, wie soeben bemerkt, der Kalender des Josephus verlangt, so scheint es mir erwiesen, dass der von diesem benutzte Kalender derselbe ist wie der Tyrische und dass wir darnach nur das Hemerologium heranzuziehen brauchen, um die oben aufgeführten Kalenderdaten des Josephus mit den Julianischen auszugleichen. In diesem Kalender haben die 7 Monate von Loos bis Peritios je 30, die übrigen fünf je 31 Tage 1), und man kann durch folgende Tabelle ihre Ausgleichung mit den römischen Monaten erleichtern 5):

<sup>1)</sup> a. O. S. 54 f.

<sup>2)</sup> bell. Iud. IV 11, 4 (oben Nr. 20).

<sup>3)</sup> S. Norisius S. 59. Den 18. December (XV Kal. Ian.) versuchte Vitellius abzudanken (Tacitus hist. III 67), am folgenden Tage, dem 19., war die Eroberung und der Brand des Capitols. Am Abend dieses Tages erreichte Antonius Primus, der am 17. in Ocriculum die Saturnalien geseiert hatte, Saxa Rubra vor der Milvischen Brücke; ohne Aufenthalt erfolgte am nächsten Tage, also am 20., die Einnahme Roms und der Tod des Vitellius. Tacitus (hist. 111 79 f.) hebt die Eile hervor, mit der die Flavianer alle Verhandlungen ablehnten und sich auf Rom stürzten, und nirgendwo erwähnt er, dass zwischen Angriff und Eroberung eine Nacht lag; alles vollzog sich an einem Tage. Dazu stimmt auch Sueton Vit. 16, wonach Vitellius am Tage nach dem Capitolbrande starb. Auch die von Josephus gegebene Regierungsdauer des Vitellius, 8 Monate 5 Tage, passt dazu, angenommen dass sie vom Todestage Othos gerechnet sei; denn Otho starb wahrscheinlich den 15. April (nach Dio LXIV 15, 2). Auf diese Uebereinstimmung lege ich freilich kein allzu grosses Gewicht, da Josephus sonst die Regierungszeit Othos bis zur Anerkennung des Vitellius durch den Senat rechnet. Immerhin darf es angeführt werden.

<sup>4)</sup> lm Schaltjahre hatte wahrscheinlich auch der Peritios 31 Tage. Dann fiel der 1. März auf den 15. Peritios.

<sup>5)</sup> Herausgegeben sind die Florentiner und Leidener Hemerologien voll-

| 1. Xanthikos   | _ | 18. April.  | 1. Hyperberetaios  | =  | 19. Octbr.   |
|----------------|---|-------------|--------------------|----|--------------|
| 14. Xanthikos  | = | 1. Mai.     | 14. Hyperberetaios | _  | 1. Novbr.    |
| 1. Artemisios  | = | 19. Mai.    | 1. Dios            | =  | 18. Novbr.   |
| 14. Artemisios | = | 1. Juni.    | 14. Dios           | == | 1. Decbr.    |
| 1. Daisios     | = | 19. Juni.   | 1. Apellaios       | _  | 18. Decbr.   |
| 13. Daisios    | = | 1. Juli.    | 15. Apellaios      | _= | 1. Januar.   |
| 1. Panemos     | = | 20. Juli.   | 1. Audynaios       | _  | 17. Januar.  |
| 13. Panemos    | _ | 1. August.  | 16. Audynaios      | _  | 1. Februar.  |
| 1. Loos        | _ | 20. August. | 1. Peritios        | =  | 16. Februar. |
| 13. Loos       | _ | 1. Septbr.  | 14. Peritios       | _  | 1. März.     |
| 1. Gorpiaios   | _ | 19. Septbr. | 1. Dystros         | =  | 18. März.    |
| 13. Gorpiaios  | _ | 1. October. | 15. Dystros        | _  | 1. April,    |
| •              |   |             | 31. Dystros        |    | 17. April.   |

Ich glaube hiermit zur Genüge erwiesen zu haben, dass der von Josephus benutzte Kalender dem tyrischen gleich ist. Nur das schon erwähnte Datum des Passahfestes 1), der 14. Xanthikos, ist ohne Zweifel, wie schon Norisius, Ideler u. a. gesehen haben, nach dem alten jüdischen Kalender  $\kappa\alpha\tau\dot{\alpha}$   $\sigma\epsilon\lambda\dot{\gamma}\nu\eta\nu$  gegeben, bildet also eine Ausnahme. Wahrscheinlich das gleiche gilt 2) von der Nachricht, dass am 17. Panemos das tägliche Opfer (der sogen.  $\epsilon\nu\delta\epsilon$ - $\lambda\epsilon\chi\iota\sigma\mu\dot{o}g$ ) aufgehört habe. 3) Josephus erzählt, dass Titus nach der Einnahme der Antonia davon erfahren und hierauf durch Josephus eine nochmalige Aufforderung zum Frieden an die Belagerer gerichtet habe, während er zugleich die Einebnung der Antonia anordnete, um den Weg zum Tempel zu bahnen. Aber das Datum,

ständig zuerst von St. Croix mémoires de l'Acad. des inscriptions Bd. 47, vgl. Ideler, Handbuch I 410 f. Ich benutze hier meine eigene Abschrift der beiden Florentiner. Die Ausgabe von St. Croix ist nicht so genau, wie sie sein könnte.

<sup>1)</sup> bell. Iud. V 3, 1, oben Nr. 21. Vielleicht ist auch V 13, 7, wo die Zahl der Todten angegeben wird, die vom Beginn der Belagerung, dem 14. Xanthikos bis zum 1. Panemos zu einem Thore hinausgetragen wurden, der Tag des Passah gemeint, der ja ungefähr mit dem Anfang der Belagerung zusammenfällt; denn nach den sonstigen Angaben des Josephus begann die eigentliche Belagerung, wenn man nicht annehmen will, dass einige Tage müssig verstrichen, etwa den 23. Xanthikos, also später, während die Ankunft des Titus vor Jerusalem vor dem Passahfeste stattfand, bell. Iud. V 2, 1 f.; 3, 1; 2; 5; 7, 2.

<sup>2)</sup> Worauf E. Schürer hinweist, Gesch. des jüd. Volkes I 632.

<sup>3)</sup> VI 2, 1; oben Nr. 29.

der 17. Panemos, passt schlecht zu der übrigen, der vorhergehenden wie der nachfolgenden Erzählung. Denn die Antonia war schon den 5. Panemos (= 24. Juli) erobert worden 1); es ist aber kaum glaublich, dass Titus 12 Tage gewartet haben sollte, ehe er durch Wegraumung der Trummer den Angriff auf den Tempel selbst vorbereitete. Und auch das Folgende stimmt nicht; denn bereits am 24. Panemos wurden die Säulenhallen angezündet; zwischen diesem Tage aber und dem 17. liegen 7 Tage Aufräumungsarbeiten und dazu noch mindestens 2 Tage, vielleicht aber noch mehr. also mindestens 9 Tage<sup>2</sup>), während es vom 17. bis zum 24. nur 7 Tage sein dürfen. Also entweder ist das Ende des Endelechismos vom 17. Panemos und die dadurch eingeleitete Rede des Josephus nicht an richtiger Stelle erwähnt, oder das Datum ist nach einem andern Kalender, dem jüdischen Festkalender gegeben. Letzteres halte ich, da es sich um eine Begebenheit handelt, die für die belagernden Römer ohne Belang war, und die von Josephus auch nur benutzt wird, um eine seiner Reden zum Besten zu geben, für wahrscheinlicher; er wird die Thatsache aus der Tempeltradition3), etwa von einem der geretteten Priester erfahren haben. Kein Zweisel ist ferner, dass die oben unter Nr. 34 erwähnten Vorzeichen4), deren Datum offenbar nach dem Passahseste bestimmt ist, ebenfalls dem jüdischen Festkalender beizulegen sind. Endlich ist zu erwägen, ob nicht auch der Tag des Tempelbrandes, der 10. Loos<sup>5</sup>) nach dem jüdischen Festkalender gegeben sei; denn Josephus sagt, dass dies im selbigen Monate am selbigen Tage geschehen sei, an dem auch der alte Salomonische Tempel von den Babyloniern angezündet ward b); dies ist aber der 10. Ab - Loos nach jüdischer Datirung. 7) Da aber der 10. Loos in der Erzählung des Josephus fest wurzelt

<sup>1)</sup> VI 1, 6 f.; oben Nr. 28.

<sup>2)</sup> VI 2, 7-9. Der § 8 erwähnte eine Tag darf hier wohl nicht in Rechnung gezogen werden.

<sup>3)</sup> Dazu stimmt, dass nach der von Schürer angeführten Tradition der späteren Juden in der That der 17. Tammus (= Panemos) des jüdischen Festkalenders der Gedenktag dieses Ereignisses ist. Ich trage aber Bedenken, dies als Argument zu verwenden, weil das Datum aus Josephus genommen sein kann.

<sup>4)</sup> bell. Iud. VI 5, 3.

<sup>5)</sup> bell. Iud. VI 4, 5; 8, oben Nr. 33.

<sup>6)</sup> Jeremias Lli 12.

<sup>7)</sup> S. Ideler, Handbuch 400 und oben S. 200.

und mit anderen gleichartigen Daten verbunden ist, so ist sehr unwahrscheinlich, dass Josephus hier von seinem sonstigen Brauche abgewichen sein und nach jüdischem Festkalender gerechnet haben sollte; sondern man muss das Zusammentreffen für zufällig halten, wenn nämlich dies Zusammentreffen überhaupt ein wirkliches und nicht ein nachträglich herbeigeführtes ist. Denn es ist nicht zu verschweigen, dass der 10. Monatstag als Tag des Tempelbrandes nur in den erzählenden Theilen des Jeremias überliefert wird; dagegen an der entsprechenden Stelle des 2. Buches der Könige\*) ist der 7. oder in einigen Quellen2) der 9. Tag des 5. Monats geschrieben, und Josephus, der für die Textgeschichte immerhin in Betracht kommt, hat den 1. Tag des 10. Monats.3) Es ist daher nicht unwahrscheinlich, dass man dieses ältere Datum erst nachträglich dem des späteren Tempelbrandes unter Titus angepasst hat, dass hierdurch die Ueberlieferung des Jeremias durchdrang und also ein Zusammentreffen ursprünglich gar nicht stattfand. 4)

Abgesehen also von zwei auf jüdische Feste bezüglichen Daten sind alle übrigen nach einem Kalender gegeben, der ein Julianischer war und dem verbesserten Tyrischen gleich war, der also auch in Judäa und anderen Theilen des südlichen Syriens, namentlich wohl den jüdischen Fürstenthümern geherrscht haben wird. Die Lage der Monate entspricht in diesem Kalender durchaus dem älteren jüdischen System. Dass diese Julianische Ordnung zu Josephus Zeit herrschte, kann nicht befremden, seitdem es feststeht, dass schon unter Augustus die Kalenderordnung des Julius Cäsar auf die Provinz Asien übertragen wurde. ) In der That

<sup>1) 4.</sup> Reg. 25, 8.

<sup>2)</sup> Nämlich in den Hss. 19, 82, 93, 108 bei Holmes, die, wie mir Herr Professor Wellhausen in Göttingen mittheilt, gerade für die Bücher der Könige von Werth sind. Vgl. auch die Varianten zu IV Reg. 25, 8 bei Vercellone vol. II p 645.

Josephus Ant. X 146. Freilich gleich darnach stehen in seiner Rechnung 10 Tage, so dass auf seine νουμηνία nicht viel zu geben ist.

<sup>4)</sup> Es muss bald nachher geschehen sein, wie Josephus beweist. Wie gerne man im Alterthume und auch bei den Juden Gedenktage zusammenlegte, ist bekannt.

<sup>5)</sup> Durch den Proconsul Paullus Fabius Maximus, zwischen 10 und 1 v. Chr. s. CIG. III Nr. 3902 b, 3957. Mommsen in den Mittheilungen des deutsch. archäol. Inst. zu Athen XVI (1891) p. 235. Usener im *Bulletino dell' Inst.* 1874 p. 73.

musste es, seitdem der römische Kalender durch die Resorm des Julius Cäsar festgelegt war1), für die römische Verwaltung ein Bedürfniss sein, die verschiedenen Kalender gleichmässig zu ordnen und dadurch zum römischen (dessen sich die Statthalter und sonstigen römischen Behörden bedienten) ein für alle Mal in ein festes Verhältniss zu setzen, wodurch es ermöglicht ward, für den Gebrauch solche Tabellen aufzustellen, wie sie uns noch jetzt in den Hemerologien erhalten sind.2) Es ist daher ganz wahrscheinlich dass auch in Syrien schon unter Augustus der Julianische Kalender, selbstverständlich unter Schonung der alten Monatsnamen und deren Folge, seinen Einzug hielt.3) Es hindert nichts anzunehmen, dass auch in Jerusalem und Judäa dieser Kalender in Gebrauch war4); nur für die Bestimmung der Feste behielt man die alte Weise, die alten Mondmonate bei und bekanntlich hat sich hierin die alte Rechnung neben dem bürgerlichen Kalender auch heute noch ebenso bei den Juden erhalten, wie sie bei uns der Bestimmung des Osterfestes zu Grunde liegt.

Aus der Anwendung dieses verbesserten Kalenders hat Hoffmann<sup>5</sup>) den Schluss gezogen, dass Josephus in der Geschichte des jüdischen Krieges Berichte aus dem römischen Heere, gleichsam amtliche Aufzeichnungen benutzt habe. Ich will es zwar nicht ganz leugnen, kann aber ebenso wenig zugeben, dass Josephus' Werk als eine Art amtlicher Schrift anzusehen sei; ich glaube, wenn Josephus derartige Quellen zu Grunde gelegt hätte, so würde er römische Monate gebraucht haben. Dass er den syro-makedonischen Kalender anwendet, weist ohne Zweifel auf einen Gewährsmann aus Syrien hin, etwa einen Griechen, der den Feldzug mitmachte und dessen Aufzeichnungen von Josephus benutzt wurden. Bemerkenswerth ist es, dass Josephus auch in Rom, wo er schrieb, bei seinem einheimischen Kalender blieb. Es mag sein, dass er

<sup>1)</sup> Vorher wäre es überhaupt nicht möglich gewesen; die Mondkalender waren alle ganz unberechenbar.

<sup>2)</sup> Diese gehen der Hauptsache nach gewiss auf die erste Kaiserzeit zurück.

<sup>3)</sup> Bei einigen ist auch der ägyptische Einfluss nicht ausgeschlossen, z.B. beim Kalender von Gaza und Askalon und der Araber, die wie die Aegypter lauter 30tägige Monate haben und 5 Epagomenen einschieben. Dieser Kalender kann schon vor der römischen Herrschaft eingeführt sein.

<sup>4)</sup> Unter den einheimischen Namen Nisan - Adar.

<sup>5)</sup> S. 16 der oben angeführten Dissertation.

hauptsächlich 'auf Leser aus der Provinz Syrien rechnete; jedenfalls sieht man daraus, was auch sonst feststeht, dass die Orientalen in Rom ihren Kalender nicht minder festhielten '), wie ihre Sprache und ihre Gottesdienste.

## II. Die römischen Kaiserjahre.

Wie schon erwähnt, giebt Josephus im bellum Iudaicum wie in der Archäologie jedesmal wo er das Ableben der römischen Herrscher erwähnt, ihre Regierungszeit in Jahren, Monaten und Tagen an, und zwar werden in beiden Schriften gemeinschaftlich die Kaiser von Cäsar bis Claudius mit folgenden Zahlen erwähnt:

```
regiert 3 Jahre 7 Monate nach bellum Iudaicum,
                    3
                                          nach der Archäologie.2)
                              6
                         ,,
                                          2 Tage. 3)
Augustus
                  57
                              6
                  22
Tiberius
                                         3
                                                    nach bellum Iud.,
                              6
                                              ,,
                                    ,,
                  22
                              5
                                         3
                                                    n. d. Archäologie.4)
                         ,,
                                              ,,
                                                   <sup>5</sup>)
Gaius
                   3
                              8
                        ,,
                                                   6)
Claudius
                                        20
                  13
                              8
                                    ,,
                        ,,
                                              ,,
```

Die Regierungen der folgenden Kaiser überliefert nur das bellum Iudaicum:

```
Nero regiert 13 Jahre 8 Tage.')
Galba ,, 7 Monate 7 Tage.')
Otho ,, 3 ,, 2 ,, °)
Vitellius ,, 8 ,, 4 ,, 10
```

Hierzu lässt sich nur wenig bemerken. Die Abweichungen zwischen dem jüdischen Kriege und der Archäologie sind offenbar nur zufällig und durch Corruptel entstanden. Bei Tiberius sind

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Inscriptiones graecae Siciliae et Italiae ed. Kaibel Nr. 963; 971.

<sup>2)</sup> bell. Iud. I 11, 1; Antiq. XIV 270.

<sup>3)</sup> bell. Iud. II 9, 1; Antiq. XVIII 32.

<sup>4)</sup> bell. lud. II 9, 5; Antiq. XVIII 224; an letzterer Stelle giebt die lat. Uebersetzung wie das bell. lud. 6 Monate.

<sup>5)</sup> bell. Iud. II 11, 1; Ant. XIX 201.

<sup>6)</sup> bell. Iud. II 12, 8; Ant. XX 148.

<sup>7)</sup> bell. lud. II 11, 1.

<sup>8)</sup> bell. Iud. IV 9, 2.

<sup>9)</sup> bell. Iud. IV 9, 9.

<sup>10)</sup> bell. lud. IV 11, 4.

wohl die 6 Monate des bellum das bessere; aber auch diese Zahl trifft nicht das richtige, da in Wahrheit Tiberius 22 Jahre und 7 Monate weniger 3 Tage (vom 19. August 14 bis 16. März 37 n. Chr.) Kaiser war. Auch bei Gaius ist ein Irrthum begangen, da dieser (er starb den 24. Januar 41 n. Chr.) in Wahrheit 3 Jahre, 10 Monate und 8 Tage regiert hat. Welche Zahl für Cäsar die richtigere sei, ob 6 oder 7 Monate¹), ist nicht sicher zu sagen; doch sind die 6 Monate der Archäologie wohl vorzuziehen. Des Augustus Jahre sind, wie Mommsen²) bemerkt hat, vom Tode Cäsars an gerechnet. Cäsars Anfang wird darnach für Josephus am 15. September 48 v. Chr. fallen, also etwa auf den im nördlichen Syrien üblichen Jahresanfang.³) Endlich sind bei Nero, vermuthlich durch handschriftliche Corruptel, zwischen den Jahren und Tagen die 8 Monate ausgefallen.

Zeitbestimmungen nach Jahren der römischen Kaiser finden sich im bellum Iudaicum erst vom Beginn der Geschichte des Aufstandes an eingelegt; dagegen kommen sie in den Antiquitäten schon seit Tiberius mehrmals vor. Ich führe zuerst die im bellum Iudaicum sich findenden hier auf:

- 1. Im 12. Jahre Neros, dem 17. des Königs Agrippa im Monat Artemisios (Mai Juni 66 n. Chr.) Beginn des Aufstandes mit den Unruhen in Caesarea und Jerusalem (bell. Iud. II 14, 4).
- 2. Im 12. Jahre Neros am 8. Dios (= 25. Novbr. 66 n. Chr.) Niederlage des Cestius Gallus vor Jerusalem. II 19, 9.
- 3. lm 13. Jahre Neros am 1. Panemos (= 20. Juni 65 n. Chr.) fiel Jotapata (II 13, 36).
- 4. Im 2. Jahre Vespasians am 8. Gorpiaios (= 25. September 70 n. Chr.) Eroberung Jerusalems. VI 10, 1.
- 5. Im 4. Jahre Vespasians, am 15. Xanthikos (= 2. Mai) Eroberung Masadas VII 7, 1 und 9, 1. Ich setze dabei voraus, dass das Jahr Vespasians, das zuerst gegeben wird, und an das sich zunächst die Erzählung von der Besetzung Kommagenes durch
  - 1) Die griechischen Ziffern 6 (5) und 7 (ζ) sind einander ziemlich ähnlich.
  - 2) Rom. Staatsrecht II 2, 724 Anm. 3.
- 3) Dies ist zugleich der Anfang der Aera von Seleukeia und anderen Städten. Bei den späteren Chronographen, die dem Cäsar 4 Jahre 6 Monate geben, fällt sein Anfang mit der Antiochenischen Aera zusammen; s. Marquardt, Staatsverw. I 397 2. Aufl. Kubitschek in Wissowas Realencyclopädie unter Aera Nr. 47.

die Römer und vom drohenden Einfalle der Alanen anschliesst, sich auch auf die erst später erzählte Belagerung und Eroberung Masadas bezieht, zu der das Monatsdatum gestellt ist. Diese Annahme ist nicht nur ohne Bedenken, sondern sogar nothwendig; denn wahrscheinlich sind jene dem eigentlichen Gegenstande des Josephus fremden Ereignisse nur deshalb hier erzählt worden, weil sie mit der Eroberung von Masada in dasselbe Jahr gehörten. Offenbar geht ferner dieses Datum auf die Eroberung selbst, nicht etwa auf die Vorbereitungen. Das Jahr und der Monat gehören zusammen, oder anders ausgedrückt, Josephus will damit sagen, dass die Eroberung von Masada im 4. Jahre Vespasians am 17. Xanthikos stattfand.

Man scheint vielfach anzunehmen, dass Josephus hier nach wirklichen Kaiserjahren rechne, die mit dem Tage des Regierungsantrittes beginnen'), was dadurch unterstützt werden kann, dass Josephus in der That die Regierungszeiten auf Monat und Tag angiebt. Dennoch kann ich diese Meinung nicht für richtig halten; denn es konnte wohl keine unzweckmässigere Rechnungsweise geben, als diese nach Jahren, deren Anfang beständig wechselt. Ihre Anwendung auf die Zeit der regierenden Fürsten mag ohne Schwierigkeit sein; aber ihre Ausdehnung auf die Vergangenheit kann nur zu Verwirrung und Irrthümern führen und mindestens wurden zu ihrem Verständniss und zu ihrer Anwendung Erläuterungen nöthig sein. Daher ist die Rechnung nach wirklichen Kaiserjahren wohl in den Kanzeleien für den jedesmal regierenden Herrscher zur Anwendung gekommen, wie in Rom, wo die Zählung ider tribunicia potestas auf ihr beruht, aber nicht bei den Historikern. Vielmehr pflegen die Regentenjahre mit den Kalenderjahren zusammen zu fallen\*), so dass jedem Fürsten eine bestimmte ganze Zahl von Kalenderjahren beigelegt wurde, einerlei ob sie sich mit der wirklichen Regierungszeit vollkommen deckten oder nicht; denn bei dieser Zählung kommt es nicht auf den Namen des Fürsten an, sondern auf die Herstellung einer fortlaufenden Jahresreihe, die sich in Ermangelung einer allgemein benutzten Aera der Fürstenjahre als eines Mittels bediente. Der sogenannte Ptolemaische Kanon und andere Verzeichnisse bieten Beispiele für diese

<sup>1)</sup> Z. B. Schürer, Gesch. des jüd. Volkes I 537 Anm. 135 u. a.

<sup>2)</sup> Auch die anni Augustorum Censorins sind römische Kalenderjahre, die mit dem 1. Januar anfangen (Censorin c. 21, 8).

Rechnung dar. Aber nicht nur diese allgemeinen Erwagungen, sondern auch die Beschaffenheit der von Josephus mitgetheilten Daten machen es unmöglich, diesem den Gebrauch wirklicher Kaiserjahre zuzuschreiben. Denn wenn sowohl der Ausbruch des Aufstandes im Artemisios (Mai - Juni) 66 n. Chr., wie die Niederlage des Gallus am 8. Daisios (25. Novbr.) 66 n. Chr. ins 12. Jahr Neros fallt, so kann dieses 12. Jahr Neros kein wirkliches Regierungsjahr sein. Nero kam den 18. October 54 n. Chr. zur Regierung 1); beginnt daher sein 1. Jahr mit diesem Tage, so muss sein 12. mit dem 13. October 65 n. Chr., sein 13. mit dem 13. October 66 n. Chr. anfangen, und die Niederlage des Cestius Gallus musste in sein 13., nicht ins 12. Jahr fallen; folglich kann Josephus hier wirkliche Kaiserjahre nicht gemeint haben. 2) Aber auch bei Vespasian ist es unwahrscheinlich. Vespasian rechnete wie bekannt seine Regierung vom 1. Juli 69 n. Chr. ab. 3) Gesetzt Josephus hatte diesen, Tag als Anfang seiner Kaiserjahre genommen, so wurde Vespasians 4. Jahr mit dem 1. Juli 72 n. Chr. begonnen haben, also die Eroberung von Masada, wenn sie am 15. Xanthikos dieses Jahres stattfand, am 2. Mai 73 n. Chr. gefallen sein. Das halte ich für sehr unwahrscheinlich4); denn da Titus nach Jerusalems Eroberung schon im Jahre 70 Judaa verliess und im nachsten Jahre Lucilius Bassus allerlei Reste

<sup>1)</sup> Tacitus annal. XII 69.

<sup>2)</sup> Bei Nero trat mit dem 1. Januar 60 n. Chr. in der Zahlung der tribunicia potestas ein Wechsel ein; statt des 6. zählte man damals das 7. tribunicische Jahr, indem man das 6. nur einige Monate dauern liess. Es geschah dies wahrscheinlich deshalb, weil man das tribunicische Jahr mit dem bürgerlichen zusammenfallen lassen wollte (Henzen im Hermes II 69. Mommsen, Röm. Staatsr. II 2, 774 A. 3, 2. Aufl.). Diese Wandelung kann Josephus nicht mitgemacht haben; dann müssten beide Daten micht das 12. sondern das 13. Jahr Neros zeigen. Auch ist es undenkbar, dass diese Zählung der römischen Kanzleien, bei der ein Jahr fast ganz unterdrückt wurde, von der Geschichtschreibung oder der Chronographie sollte aufgenommen sein. Der Gedenktag der tribunicischen Comitien Neros war der 4. December (s. Henzen, Hermes II 40. 48; Stobbe Philol. XXXII 23 f.), und wenn man diesen Tag als Anfang der Kaiser rechnet, so fallen beide Daten, Nr. 1 und 2, wirklich in Neros 12. Jahr. Aber an diese Auskunft ist nicht zu denken; denn Niemand konnte den 4. December im Ernst als Anfang Neros ansehen; auch die oben (S. 208) angeführten Angaben des Josephus über die Dauer der Regierungen des Claudius und Nero lassen es nicht zu.

<sup>3)</sup> Tacitus hist. Il 79.

<sup>4)</sup> Tillemont hist, des emper, 11 999 f. setzt die Einnahme von Masada richtig ins Jahr 72 v. Chr.

der Empörung beseitigte, so wäre es schwer erklärlich, was die Römer bewogen haben sollte, so lange mit der Einschliessung Masadas zu zögern. Auch der Tod des Bassus, an dessen Stelle Flavius Silva trat, erklärt das nicht. Dazu kommt ferner, dass auch die Erwerbung von Kommagene, die ebenfalls ins 4. Jahr Vespasians gesetzt wird, mit einem solchen Jahre nur schlecht im Einklang steht; denn da die römische Aera Kommagenes mit dem Herbst (Jahresanfang) 71 n. Chr. begann, so fällt die Besetzung sicher vor den Herbst 72 n. Chr.; wir würden, wenn Josephus den 1. Juli als Beginn der Jahre Vespasians gesetzt hätte, auf die Zeit zwischen 1. Juli und Herbst 72 beschränkt sein. Wahrscheinlich fand die Eroberung aber im Frühjahr statt. Wie hätte Josephus ferner diese Ereignisse noch als gleichzeitig behandeln können, wenn sie so weit auseinander lagen. Alles dieses zeigt, dass es, wenn auch nicht unmöglich, so doch sehr unwahrscheinlich ist, dass Josephus nach wirklichen Kaiserjahren Vespasians gerechnet habe.

Vielmehr ist es wahrscheinlich, dass die Jahre Vespasians, wie die Neros bürgerliche Jahre bezeichnen, und zwar Jahre, deren Anfang, wie die Stellen unter Nr. 1 und 2 lehren, zwischen Dios (December) und Artemisios (Mai) liegt, also ohne Zweifel das in Judäa übliche Jahr, dessen erster Monat der Xanthikos (oder Nisan) ist. Dazu stimmen die angeführten Daten sämmtlich.

Das 12. Jahr Neros beginnt mit dem 1. Xanthikos 66 n. Chr., das 13. mit dem 1. Xanthikos 67 n. Chr., folglich Neros 1. Jahr mit dem 1. Xanthikos 55 n. Chr. Das 2. Jahr Vespasians ferner beginnt mit dem 1. Xanthikos 70 n. Chr., das 4. mit demselben Tage 72 n. Chr.; am 15. desselben Monats (= 2. Mai 72 n. Chr.) fällt die Eroberung von Masada; in dieselbe Zeit etwa die Besetzung von Kommagene, wodurch eine völlige Uebereinstimmung auch mit der Kommagenischen Aera erzielt wird. Das erste Jahr Vespasians fängt hiernach mit dem 1. Xanthikos 69 n. Chr. an. Man darf ferner vermuthen, dass in dieser Rechnung dem Nero 14 Jahre gegeben wurden, dass also dessen letztes Jahr mit dem 1. Xanthikos 68 begann und bis zum letzten Dystros 69 n. Chr. lief, sich also Vespasian unmittelbar an Nero anschloss. Gerade so giebt der Ptolemäische Kanon dem Nero 14 Jahre und übergeht den Galba, Otho und Vitellius, sicherlich nicht aus politischen Gründen, sondern weil in einer solchen Fürstenreihe, die der Jahreszählung

dient und nur ganze Zahlen anwendet, keine dieser kurzen Regierungen, die sich nicht einmal bestimmt abgrenzen liessen, Platz hatte. 1)

Vom bellum Iudaicum gehe ich zu den Antiquitäten über und lasse zunächst die Stellen folgen, in denen nach Kaiserjahren datirt wird:

- 1. Im 20. Jahre des Tiberius stirbt der Tetrarch Philippos nach 37 jähriger Regierung. XVIII 108.
- 2. Im 2. Jahre des Gaius kommt Agrippa in seine Herrschaft. XVIII 238.
  - 3. Im 8. Jahre des Claudius Tod des Tetrarchen Herodes. XX 104.
- 4. lm 12. Jahre des Claudius erhält der jüngere Agrippa die Tetrarchie. XX 138.
- 5. Im 1. Jahre Neros Einsetzung des Soaemus von Emesa und Aristobul von Armenien. XX 158.
- 6. Im 12. Jahre Neros, im 2. Jahre der Procuratur des Florus Ausbruch des jüdischen Aufstandes. XX 257.

Da das letzte Datum dasselbe ist, wie im jüdlschen Kriege, so ist anzunehmen, dass Josephus sich derselben Rechnung bedient hat, d. h. dass wir auch hier in den Kaiserjahren bürgerliche Jahre mit gleichem Anfang zu verstehen haben, und dass auch hier Josephus das jüdische Jahr, das mit dem 1. Xanthikos (oder Nisan) beginnt, zu Grunde legt. Seinen Daten liegt vermuthlich folgende Kaiserliste zu Grunde:

Tiberius regiert 22 Jahre, beginnt den 1. Xanthikos 15 n. Chr. " 1. Gaius 4 37 n. Chr. ,, Claudius 14 1. 41 n. Chr. " 55 n. Chr. Nero 14 1. ,,

Diese Liste ist, was die Jahreszahlen angeht, dieselbe wie die des Ptolemäischen Kanons und erhält schon dadurch bei dessen soeben hervorgehobenen Uebereinstimmungen mit Josephus, eine gewisse Wahrscheinlichkeit. Dazu kommen im Einzelnen die Bestätigungen bei Josephus selbst; denn wenn er XIX 351 dem Agrippa, der sein Fürstenthum durch Gaius erhielt, 7 Jahre beilegt, von denen unter Gaius 4, unter Claudius 3 gefallen seien, so giebt er damit dem Gaius 4 Jahre. Die Jahre Neros sind schon oben besprochen

Ideler, Handbuch I 113. Das ptolemäische Jahr ist, wie bekannt, das ägyptische Wandeljahr.

worden und die des Claudius ergeben sich darnach von selbst. Was ferner den Tiberius angeht, so beginnt dessen 20. Jahr nach der Liste oben am 1. Xanthikos 34 n. Chr. Also ist zwisched diesem Tage und dem letzten Dystros 35 n. Chr. der Tetrarch Herodes gestorben. Er hat 37 Jahre regiert, wobei ihm sein letztes Jahr offenbar für voll angerechnet worden ist 1); folglich wunde sein 11. Jahr mit dem 11. Xanthikos 3 v. Chr. beginnen. Das stimmt zur Zeit seines Vaters, des Königs Herodes, der im Jahre 37 v. Chr. anfängt 2) und 34 Jahre regiert 3), so dass sein 34. und letztes Jahr das Jahr 4 v. Chr. ist, woran sich das mächste Jahr 3 v. Chr. ials erstes seines Nachfolgers so genau wie möglich 3 anschliesst. Hierdurch wird bewieseh, dass Josephus das 1. Jahr des Tiberius wirklich im Jahre 15 n. Chr. beginnen lässt; denn sonst würde der Anschluss nicht vorhanden sein.

Hiernach lassen sich die aufgeführten Daten/ des Josephus folgendermassen umsetzen: Das 2. Jahr des Gaius, in dem Agrippa in seine Herrschaft kam, ist 38/39 n. Chr. Der Tod des Tetrarchen Herodes im 8. Jahre des Claudius ereignete sich; 48/49 n. Chr. Das 12. Jahr des Claudius, in welchem der jüngere Agrippa die Tetrarchie erhielt, ist gleich 52/53 n. Chr. ) Neros 1. Jahr, in dem Squemus und Aristobul eingesetzt wurden, ist gleich 55/56 n. Chr. ) Endlich das 12. Jahr Nerps, das Jahr, wo der Aufstand ausbrach i fällt 66/67 n. Chr., immer solche Jahre verstanden, die den 1. Xanthikot anfangen und dementsprechend endigen.

<sup>1)</sup> Wie XIX 351 dem Agrippa. 2) Antiq. lud. XIV 487.

<sup>3)</sup> bell. Iud. 1 33, 8 (§ 665), Ant. XVII 191.

<sup>4)</sup> Ich sage so genau wie möglich; denn diese Reshung nach Kaiserjahren, die am 1. Xanthikos anfangen, beginnt bei Josephus erst mit Tiberius und darf, wie sich aus den unten folgenden Ausführungen ergeben wird, nicht ohne weiteres auf Herodes den Grossen angewandt werden, dessen 1. Jahr gleich Olymp. 185, 3 oder 717 Varron., dessen 7. gleich Olymp. 187, 1 oder 723 Varren. gerechnet wird. Hier ist also eine andere Rechnungsweisel

<sup>[5]</sup> Damit stimmt freilich nicht, dass im bell. Iud. ll 14, 4 das 12. Jahr, Neros (66 n. Chr.) mit dem 17. des Agrippa zusammenfällt. Hier ist das Jahr 50/51 n. Chr. als sein erstes gezählt, vielleicht das Jahr, in dem er zuerst ein Fürstenthum erhielt. Antiq. XX 104 u. Schürer a. O. I 491, Aber die Regierungsjahre Agrippas werden überhaupt verschieden gezählt.

<sup>6)</sup> Hiervon weicht Tacitus annal. XIII 7 insolern ab, als er die Einsetzung dieser beiden Dynasten noch 54 n. Chr. geschehen lässt. Aber Josephus wie Tacitus meinen die Aufänge Neros; die Abweichung ist nur durch ihre verschiedene Rechnungsweise entstanden.

Im Anschluss hieran lassen sich noch 2 andere Daten erortern, die den Josephus selbst betreffen. Er ist, wie er sagt, geboren im 1. Jahre des Gaius 1) und vollendete seine Archäologie, als er im 56. Lebensiahre stand, im 13. Jahre Domitians.<sup>2</sup>) Ich nehme an, dass Josephus auch hier ebenso rechnet, wie vorher; dann ist er zwischen dem 1. Xanthikos 37 und dem gleichen Datum 38 n. Chr. geboren und hat in dem gleichen Jahre 93/94 sein 56. Lebensjahr vollendet. Dieses Jahr ist das 13. Jahr Domitians unter der Voraussetzung, dass dem Titus 2 Jahre gegeben wurden, wogegen nichts einzuwenden ist, da Titus vom 24. Juni 79 bis zum 12. September 81 n. Chr. regierte. Angenommen ferner, dass, wie allgemein geschieht, Josephus dem Vespasian 10 Jahre beilegte, so ergiebt sich, da Vespasians 1. Jahr am 1. Xanthikos 69 n. Chr. anfangt, dass Titus den 1. Xanthikos 79, Domitian den 1. Xanthikos 81 n. Chr. beginnt, sein 13. Jahr also vom 1. Xanthikos 93 bis zum letzten Dystros 94 n. Chr. läuft, dass also in diesem Jahre 93/94 n. Chr. Josephus seine Archäologie vollendet hat. Freilich ist zu erwähnen, dass der Ptolemäische Kanon, der sonst mit Josephus gut übereinstimmt, den Titus 3 Jahre regieren lässt; wollten wir den Josephus auch hier ihm folgen lassen, so wurde das 13. Jahr Domitians gleich 94/95 n. Chr. sein, und Josephus geriethe mit sich selbst in Widerspruch, da dies nicht sein 56., sondern das 57. Lebensjahr ware. Dass Josephus sich so verrechnet hätte, wäre nicht undenkbar, ist aber hier hochst unwahrscheinlich, zumal da die andere Rechnung mit der Wirklichkeit viel besser im Einklange steht, als die des Kanons, die sich aus dem damaligen Stande des ägyptischen Wandeljahres erklärt.3)

Eine Erwähnung verdienen endlich noch die Jahre der jüdischen Fürsten, die gelegentlich als Daten erscheinen. Auch sie sind wohl Kalenderjahre, decken sich also mit den Kaiserjahren. Das geht namentlich aus der Berechnung der Jahre Agrippas hervor, der von Gaius eingesetzt im 3. Jahre des Claudius starb. 1) Ihm werden 7 Jahre, die 4 des Gaius und 3 des Claudius beigemessen,

<sup>1)</sup> Vita 5.

<sup>2)</sup> Ant. lud. XX 267.

<sup>3)</sup> S. die Aerentafel Ungers in Iwan Müllers Handbuch d. class. Alterthumsw. I p. 660. Der 1. Thoth fiel in den Jahren 79-81 n. Chr. auf den 4. und 3. August; dadurch erhielt Titus 3 Jahre.

<sup>4)</sup> Ant. XIX 343, 351.

seine Regierungsjahre also mit denen der Kaiser gleichgesetzt, woraus sich ergiebt, dass sie wahrscheinlich auch gleicher Natur sind, also gleichfalls Kalenderjahre bezeichnen.')

III. Die Jahre der hasmonäischen Fürsten Judäas und die chronographischen Zeitbestimmungen.

Josephus hat, wie oben S. 196 schon bemerkt worden ist, zuerst im jüdischen Kriege die Regierungsjahre der jüdischen Fürsten von Hyrkan I. bis zu Alexandra gegeben; darnach hat er sie auch in die Darstellung der Archäologie aufgenommen und durch die Jahreszahlen der Vorgänger und eines Nachfolgers erweitert; endlich wird und zwar in vervollständigter Fassung diese Jahreszählung am Schlusse der Archäologie zusammengefasst. Bei der Untersuchung ist es nothwendig, diese drei Listen, die dem bellum Iudaicum und den Antiquitäten gemeinsame, die Ergänzung in der Erzählung der Archäologie und die Ergänzung der Schlussübersicht, genau auseinander zu halten.

Die dem bellum Iudaicum und den Antiquitäten gemeinsame Liste war, wie sich mit Bestimmtheit behaupten lässt, folgendermassen beschaffen:

Der Hohepriester Simon beginnt mit dem 170. Jahre der seleucidischen Aera<sup>2</sup>), so dass dies Jahr 170 (143/2 v. Chr.) gleich dem ersten seiner Regierung ist. Nach ihm regieren

Simon 8 Jahre³)
Hyrkan 31 Jahre⁴)
Aristobul 1 Jahr⁵)
Alexander 27 Jahre⁶)
Alexandra 9 Jahreˀ)
Summa: 76 Jahre.

<sup>1)</sup> Die Jahre des Herodes nehme ich hier aus. Es wird erwähnt in den Antiquitäten sein 7. Jahr (XV 121), das 13. (XV 299), das 17. (XV 354), das 18. (XV 380), das 28. (XVI 136); ferner im bellum Iud. das 7. (I 19, 3 — Ant. XV 121) und 15. (I 21, 1 — Ant. XV 380). Dass diese Jahre, bei denen nicht alles in Ordnung ist, ebenfalls am 1. Xanthikos (Nisan) anfangen, ist möglich, aber nicht erwiesen.

<sup>2)</sup> bell. Iud. 1 2, 2 (§ 53); Antiq. XIII 213.

<sup>3)</sup> Ant. XIII 228.

<sup>4)</sup> bell. Iud. 1 2, 8 (§ 68); Antiq. XIII 299.

<sup>5)</sup> bell. Iud. I 3, 6 (§ 81); Ant. XIII 318.

<sup>6)</sup> bell. Iud. 1 4, 8 (§ 106); Antiq. XIII 404. 7) bell. Iud. 1 5, 4 (§ 119); Ant. XIII 430.

Zu bemerken ist, dass im judischen Kriege die Regierungsjahre Simons sehlen, wahrscheinlich aus Zusall; denn eine Ueberlieferung, die, wie es im bellum Iudaicum geschieht, das Anfangsjahr Simons chronographisch bestimmt (170 Sel.) und zugleich die Jahre seiner Nachfolger angiebt, wird auch seine eigene Regierungsdauer nicht ausgelassen haben, zumal da diese schon im 1. Makkabäerbuche überliefert war. 1) Ferner giebt im bellum Iudaicum die handschriftliche Ueberlieferung mit Einschluss der alten lateinischen Uebersetzung dem Hyrkan 33 Jahre, nicht 31. Dies ist jedoch ohne Zweisel nur ein alter Schreibsehler, da in den Antiquitäten sowohl in der Erzählung als auch in der Schlussübersicht\*) 31 Jahre überliesert sind und im Uebrigen zwischen bellum und Antiquitäten hier völlige Uebereinstimmung besteht. Dazu kommt, dass der sogenannte Hegesippus 3), d. h. die ältere lateinische, dem heiligen Ambrosius zugeschriebene Bearbeitung des jüdischen Krieges, 31 Jahre hat. Ich trage daher kein Bedenken, auch dem bellum diese Zahl zuzuschreiben.

Bei den Nachfolgern der Alexandra hat Josephus im jüdischen Kriege die Regierungsdauer nicht mehr vermerkt; in der That war damals die Selbständigkeit der jüdischen Fürsten zu Ende; es folgte der Streit zwischen Hyrkan und Aristobul, die Einmischung der Römer und das längere aber vielfach unterbrochene Fürstenthum Hyrkans, das endlich in die Herrschaft des Herodes überging. Durch diese Umstände wird es genügend erklärt, dass die Zeitangaben im bellum nicht über Alexandra hinausgehen.

Diese dem bellum mit der Archäologie gemeinsame Ueberlieferung wird in dieser zunächst nach rückwärts ergänzt; und zwar erscheinen zuerst in der Darstellung die Vorgänger Simons in folgender Reihe:

```
Menelaos (oder Onias) regiert 10 Jahre 1)
Alkimos (oder Jakimos) ,, 4 Jahre 1)
Judas Makkabäus ,, 3 Jahre 1)
Anarchie 4 Jahre 1)
Jonathan ,, 4 Jahre 1)
Summa: 25 Jahre.
```

<sup>1) 1.</sup> Makkab. XVI 14, wonach Simon gegen Ende des Jahres 177 Sel., also seines 8. Regierungsjahres stirbt.

2) XX 239 f.

3) Hegesippus I 1, 10 p. 6 Weber.

4) Antiq. XII 385, vgl. 239.

5) Antiq. XII 413.

6) Antiq. XII 434.

7) Antiq. XIII 46.

8) Antiq. XIII 212.

In der Schlussübersicht ') jedoch ist eine andere Zählung. Menelaos hat keine Ziffer, Judas fehlt ganz und die übrigen sind laso gerechnet:

Jakimos 3 Jahre
Anarchie 7 Jahre
Jonathan 7 Jahre
Summa: 17 Jahre.

Diese im Ganzen wie im Einzelnen stark abweichende Rechnung liefert den Beweis, dass die Schlussübersicht von der Darstellung in den Antiquitäten unabhängig und selbständig ist.

Was den Werth der beiden Rechnungen anlangt, so ist es für die erste, in die Geschichtserzählung aufgenommene von entschejdender Bedeutung, dass in ihr die Hohepriesterschaft des Judas erscheint, von der der ältere Bericht des Makkabäerbuches nichts. weiss; es ist das eine erst bei Josephus erscheinende Falschung oder Erdichtung, die auch für die Darstellung nicht ohne Bedeutung geworden ist.2) Da nun die drei Jahre des Judas einen wesentlichen Bestandtheil der Rechnung bilden, so folgt, dass die Liste wie die Jahresreihe verfalscht ist. Und zwar waren die 25 Jahre, die dabei herauskommen, vermuthlich bestimmt, die Zeit von der Tempelschandung durch Antiochos Epiphanes im Jahre 145 der, seleucidischen Aera (= 168/7 v, Chr.) bis zum 1. Jahre Simons, 170 derselben Aera (= 143/2 v. Chr.) auszufüllen, bis zu der den Antiquitaten und bellum gemeinsamen Regentenliste.3) Zwar steht. diese Vermuthung mit der Erzählung des Josephus nicht im Einklange, da Menelaos mindestens 2 Jahre vor der Entweihung! des Tempels sein Amt antritt. 1) Trotzdem glaube ich, dass jene Ziffern sich aus dieser rein arithmetischen Bestimmung erklären. Dass sie mit der Ueberlieferung des 1. Makkabäerbuches nicht im Einklang stehen, habe ich schon bemerkt, und ihr Urheber scheint sich dessen auch bewusst gewesen zu sein. Denn so wird es sich

<sup>1)</sup> Antiq. XX 237 f.,

<sup>2)</sup> Dadurch ist es bei Josephus nothwendig geworden, den Tod des Alkimos vor dem des Judas zu erzählen (Ant. XII 413; 434), während jener in Wahrheit ein Jahr nach Judas starb (1. Makk. IX 3; 24).

<sup>3)</sup> Hierdurch wird die oben vorgetragene Vermuthung bestätigt, dass auch im beltum Iudaieum ursprünglich die Jahre Simons überliefert waren.

<sup>4)</sup> Antiq. XII 237 f.

erklären, dass Josephus der Erzählung vom Tode Judas das Jahr (152 Seleuc.)<sup>1</sup>) nicht wie sonst aus seiner Quelle hinzufügt, weil dadurch der Widerspruch mit seiner eigenen Darstellung deutlich hervorgetreten sein würde.<sup>2</sup>)

Viel besser schliesst sich die zweite Rechnung, die der Schlussübersicht an die ältere Ueberlieferung an; das Priesterthum des
Judas fehlt hier und die nach Alkimos Tode herrschende Anarchie
von 7 Jahren ist dem 1. Makkabäerbuche entnommen, das vom
Tode des Alkimos (153 Sel.) bis zu Jonathans Erhebung (160 Sel.)
7 Jahre zählt.<sup>3</sup>) Dagegen die 3 Jahre des Alkimos lassen sich nur
zur Noth<sup>4</sup>), die 7 Jonathans<sup>8</sup>) gar nicht aus dem 1. Makkabäerbuche belegen.

Aus den hervorgehobenen Thatsachen ergiebt sich, dass diese in den Antiquitäten allein überlieferte Hohepriester- und Regentenliste nur insoweit von Werth ist, als sie auf dem Makkabäerbuche beruht. Es ist eine Verlängerung des im bellum Iudaicum und in den Antiquitäten gemeinsam überlieferten Verzeichnisses der Regenten von Simon ab, die, wie schon die doppelte Fassung zeigt, mit mehr oder weniger Willkür nachträglich zusammenzgesetzt ist; das anscheinend vollständigste ist zugleich am meisten verfalscht. Dieser Thatbestand entspricht durchaus der unsicheren und zweifelhaften Stellung der ersten Hasmonäer und ihrer priesterlichen Vorgänger; wann z. B. Jonathan zu regieren anfing, lässt sich gar nicht sagen. Erst Simon hat sein Fürstenthum fester gegründet; erst mit ihm beginnt daher die zeitlich sicher zu bestimmende Reihe der jüdischen Fürsten.

Aber auch nach der anderen Seite hin hat die Archäologie die Angaben des bellum Iudaicum vervollständigt. Freilich in den Darstellung wird nur erwähnt, dass Aristobul bis zu seiner Beseitigung durch Pompeius 3 Jahre 6 Monate regiert habe 6); sonst

<sup>1) 1.</sup> Makkab. IX 3.

<sup>2)</sup> Vgl. J. v. Destinon, die Chronologie des Josephus. 29 f.

<sup>3) 1.</sup> Makk. IX 54; X 21.

<sup>4)</sup> Nach 1. Makk. VII 9 kann man die Erhebung des Alkimos ins Jahr 151 Sel. (162/1 v. Ghr.) setzen. 3 Jahre kämen für ihn heraus, wenn man das Jahr 151 als sein 1., 153 als sein 3. rechnen wollte.

<sup>5)</sup> Nachdem die Anarchie mit 7 Jahren gerechnet war, hätten ihm 10 Jahre beigelegt werden müssen, von 160-170 Sel.

<sup>6)</sup> Ant. XIV 97.

fehlen derartige Angaben<sup>1</sup>), und daher ist diese Nachricht vermuthlich als zur Geschichtserzählung gehörig anzusehen. Aber die Schlussübersicht giebt mehr: für Aristobul 2 Jahre 3 Monate<sup>2</sup>), für Hyrkan 24 Jahre, für Antigonos 3 Jahre 3 Monate, zusammen 29 Jahre 6 Monate. Also auch hier weicht die Uebersicht von der Darstellung ab. Von den früheren unterscheiden sich diese Ziffern dadurch, dass in ihnen auch die Monate berücksichtigt worden sind.<sup>3</sup>)

Diese Ziffern haben offenbar die Absicht, die Zeit zwischen dem letzten Jahre der Alexandra (68/67 v. Chr.) und dem ersten des Herodes, 29 Jahre (38/37) auszufüllen. Das Jahr, das dem Aristobul weniger gegeben ist als er in der Darstellung hatte, ist dem Hyrkan zugelegt worden, was leicht erklärlich ist, da man in diesen unruhigen Zeiten über die Regierungsdauer Hyrkans, der eine Zeitlang neben seinem Bruder geherrscht hat, sehr wohl im Zweifel sein konnte. Aus der Beschaffenheit dieser Zahlen scheint mir hervorzugehen, dass auch diese Zeitbestimmungen nicht der ursprünglichen Ueberlieferung angehören, sondern aus nachträglicher Berechnung hervorgegangen sind.

Man glaube jedoch nicht, dass die Zeit zwischen Simon und Alexandra keine chronologischen Schwierigkeiten biete; gerade durch die verschiedenen Angaben des Josephus sind anscheinend unlösliche Widersprüche erzeugt worden. Wenn wir nämlich zunächst von der oben dargestellten Liste der Fürsten ausgehen, so erhalten wir folgende Zeiten:

<sup>1)</sup> Denn die unbestimmte Angabe, dass Hyrkan 40 Jahre lang in Amt und Ehren gestanden habe (XV 180), kommt nicht in Betracht.

Ant. XX 244 έτει δὲ τρίτφ τῆς βασιλείας καὶ πρὸς μησὶν τοῖς ἴσοις, was etwas wunderlich ausgedrückt ist, aber doch wohl 2 Jahre 3 Monate, nicht 3 Jahre 3 Monate heissen soll.

<sup>3)</sup> Die 3 Monate Aristobuls wie des Antigonos erinnern an die Nachricht, dass beide Male, unter Aristobul wie unter Antigonos, Jerusalem im 3. Monate erobert worden sei (XIV 66. 487). Für die Aechtheit der 3 Monate spricht das nicht sehr.

<sup>4)</sup> Als 1. Jahr des Herodes gilt 38/37 v. Chr. Da die Eroberung Jerusalems erst im Sommer 37 stattfand, so lassen sich auch die 6 überschüssigen Monate unterbringen. Darauf lege ich aber kein Gewicht.

<sup>5)</sup> Ganz abgesehen von anderen Unterbrechungen. Auch war Hyrkans Selbständigkeit namentlich in der ersten Zeit, von 63 bis etwa 56 v. Chr. sehr gering.

```
      Simons
      erstes Jahr
      = 170 Sel. 143/2 v. Chr.

      Hyrkans
      ,,
      = 178 Sel. 135/4 v. Chr.

      Aristobuls
      ,,
      = 209 Sel. 104/3 v. Chr.

      Alexanders
      ,,
      = 210 Sel. 103/2 v. Chr.

      Alexandras
      ,,
      = 237 Sel. 76/5 v. Chr.

      Hyrkans (Aristobuls)
      ,,
      = 246 Sel. 67/6 v. Chr.
```

Diese an der Hand der Liste der Antiquitäten wie des bellum Iudaicum gewonnene Chronologie wird durch eine andere ausdrückliche Nachricht gestört, dass Hyrkan nach dem Tode der Alexandra Ol. 177, 3 unter den Consuln Q. Hortensius und Q. Metellus Creticus zur Regierung kam, d. h. 243 Sel., und je nachdem man die Consuln oder die Olympiade zu Grunde legt, 70 oder 69 v. Chr. 1) Darnach ist Alexandra 2 oder 3 Jahre früher gestorben als nach der Liste, und wollte man hiernach die Zeiten ansetzen, so müssten die Anfangsjahre aller Fürsten um ebensoviel hinaufgeschoben werden, also das 1. Jahr Simons auf 167 oder 168 Sel. (146/5 oder 145/4 v. Chr.) kommen. Da jedoch das Jahr 170 Sel. als Anfangsjahr Simons sehr gut, auch durch das 1. Makkabäerbuch2), bezeugt ist, so wird man eher geneigt sein, innerhalb der Liste einen Fehler anzunehmen. Da trifft es sich anscheinend sehr günstig, dass Eusebius den Hyrkan nicht 31 Jahre regieren lässt, sondern nur 29.3) Nimmt man das an, so scheint alles in Ordnung; dann fällt der Anfang Aristobuls auf 106 v. Chr., Alexanders auf 105, Alexandras auf 78, Hyrkans auf 69 v. Chr., und alles ist beglichen.4) Demgemäss pflegen die heutigen Geschichtschreiber des jüdischen Volkes, auch Ewald, dem Eusebius zu folgen.

<sup>1)</sup> Ueber das Verhältniss der Consulatsjahre zu den Olympiadenjahren ist unten zu handeln.

<sup>2)</sup> XIII 41.

<sup>3)</sup> Eusebios dem. evang. VIII 2, 75 und darnach Hieronymus zum Daniel c. 9 vol. III p. 1112 ed. Paris. 1704.

<sup>4)</sup> Eine andere Ausgleichung hat E. Schürer versucht (Geschichte des jüd. Volkes 1 202 Anm. 1): er nimmt an, dass bei den Zahlen des Josephus das Anfangs- und Endjahr immer voll eingerechnet sei. Demgemäss lässt er den Joh. Hyrkan von 135-105 v. Chr., Aristobul von 105-104, Alexander von 104-78, Alexandra von 78-69 regiert haben. Ich kann dieser Lösung nicht folgen; denn eine derartige Rechnung, durch welche den Regenten durchschnittlich ein Jahr zu viel gegeben wird, kann wohl in einem Einzelfalle vorkommen (und auch da ist sie in den Köpfen unserer Chronologen häufiger als im antiken Gebrauch), lässt sich aber nicht auf eine Reihe von Fürsten

Jedoch die Rechnung des Eusebius ist kein Zeugniss; denn wahrscheinlich sind bei ihm auf Grund der chronographischen Angabe des Josephus, um den Widerspruch mit den Regierungsjahren der Fürsten zu beseitigen 1), die Jahre Hyrkans willkürlich gekürzt worden. Dabei ist die Schwierigkeit nur behoben, um eine neue zu erzeugen; wenn nämlich nach Josephus' unverdächtiger Angabe<sup>2</sup>) Aristobul von seinem Ansange gleich nach Alexandras Tode bis zu seiner Absetzung durch Pompeius (63 v. Chr.) 3 Jahre und 6 Monate regiert haben soll, so ist das unmöglich, wenn wir ihn mit Eusebius im J. 69 v. Chr. beginnen lassen, während es der Königsliste, die ihn 67/66 beginnen lässt, durchaus entspricht. Die Königsliste ist in sich geschlossen und füllt die Zeit zwischen dem Anfang und Ende des selbständigen jüdischen Fürstenthums, wie es sein muss, aus; aber mit der zu Anfang des 14. Buches ausdrücklich gegebenen Zeitangabe ist sie nicht in Einklang zu bringen. Auf welcher Autorität beruht nun dieses Datum und was ist sein Werth?

Um diese Frage zu beantworten wird es nöthig sein, sämmtliche derartige Bestimmungen in griechischer und römischer Zeitrechnung aus den Antiquitäten hier zusammenzustellen. Es sind folgende:

anwenden, da sie für den Benutzer eine Quelle stets sich vergrösseruder Fehler sein würde; denn nicht jeder, der von einer solchen Liste Gebrauch macht, wird auf Schürers Gedanken verfallen. Demgemäss ist, wie die erhaltenen Listen zeigen, z. B. die Ptolemäischen und Porphyrianischen, im Alterthum auch von einer solchen Rechnnng kein Gebrauch gemacht worden. Ausserdem hat Schürer übersehen, dass nach seiner Annahme dem Simon, den er ausschliesst, nicht 8 sondern 9 Jahre zufallen müssten und der Alexandra nicht 9 sondern 10, und dass endlich eine einjährige Regierung bei dieser Rechnung überhaupt unmöglich ist, ausser in dem Falle, dass der König am Neujahrstage antritt und am letzten des Jahres stirbt; also hätte Aristobul, falls nicht etwa dies für ihn zutreffen sollte, nicht 1 Jahr, sondern 2 erhalten müssen, ein Antritt- und ein Endjahr.

<sup>1)</sup> Eusebius berechnet § 60 ff. die Zeit vom Beginn des Cyrus (Ol. 55, 1 — 560 v. Chr.) bis zum Tode des Alexander Jannäus auf 482 Jahre; zählt man dazu die 9 Jahre der Alexandra, so fällt der Anfang Hyrkans II. auf Ol. 177, 4 — 69 v. Chr. Dies Olympiadenjahr entspricht zwar nicht dem des Josephus (Ol. 177, 3), wohl aber dem damit verbundenen Consulatjahr, das nach später üblicher Gleichung mit Ol. 177, 4 zusammenfiel.

<sup>2)</sup> Sie ist offenbar der Geschichtserzählung entlehnt und gehört nicht etwa zur Liste, kann also auch nicht in den Verdacht künstlicher Gonstruction kommen. S. oben S. 220.

Ant. XII 248. Die Plünderung des Tempels geschah im J. 145 der seleucidischen Aera, Ol. 153 (168/7 v. Chr.).

Ant. XII 321. Die Erneuerung des Gottesdienstes durch Juda geschah 3 Jahre später, Ol. 154 (148 der seleucidischen Aera, 165/4 v. Chr.).

Ant. XIII 236. Antiochos Sidetes erobert Jerusalem im 4. Jahre ;seiner Regierung, im 1. Hyrkans, Ol. 162 (132—128 v. Chr.).

Ant. XIV 4. Hyrkan II. kommt zur Regierung, Ol. 177, 3, unter den Consuln Q. Hortensius und Q. Metellus Creticus (70/69 v. Chr.).

Ant. XIV 66. Pompeius erobert den Tempel in Jerusalem, Ol. 179 unter den Consulu C. Antonius und M. Tullius Cicero (63 v. Chr.).

Ant. XIV 389. Herodes wird zum König ernannt, Ol. 184 unter den Consuln Cn. Domitius Calvinus und C. Asinius Polio (40 v. Chr.).

Ant. XIV 487. Jerusalem wird erobert durch Sosius und Herodes, Ol. 185 unter den Consuln M. Agrippa und Caninius Gallus (37 v. Chr.).

Ant. XV 109. Die Schlacht bei Actium fand statt Ol. 187 (32/31 v. Chr.).

Ant. XVI 136. Die Gründung von Caesarea (10 v. Chr.) ist Ol. 192 (12—8 v. Chr.).

Diese Daten finden sich, wie schon bemerkt ist, nur in den Antiquitäten, nicht in der Darstellung des bellum Iudaicum, ausgenommen das letzte, die Vollendung Caesareas, das sich auch hier in der Geschichte des Herodes findet'), und von hier in die Antiquitäten übergegangen sein wird. Das vorletzte ferner, die Schlacht bei Actium betreffende, geht die jüdische Geschichte nur mittelbar an; es sehlen dabei die Consuln. Endlich erstrecken sich diese Zeitbestimmungen auf die Zeit von Antiochos Epiphanes bis Augustus. Ueber diesen hinaus kommen die Olympiaden nicht mehr vor; an ihre Stelle treten die schon besprochenen Kaiserjahre.

Sie gehören also<sup>2</sup>) zu den Zusätzen, mit denen Josephus in den Antiquitäten die Darstellung des bellum Iudaicum bereichert hat, und

<sup>1)</sup> bell. Iud. I 21, 8 (§ 415). Die Geschichte des Herodes ist auch im bellum ausführlich erzählt und die Hinzufügung der Olympiade hat nichts befremdendes.

<sup>2)</sup> Mit der soeben bezeichneten Ausnahme.

sind nicht, wie die Regentenjahre von Simon bis Alexandra der beiden Schriften gemeinsamen Ueberlieferung entnommen, sondern dieser nachträglich hinzugefügt worden. Was ihre Herkunft anlangt, so zweifele ich nicht, dass sie einer der üblichen allgemeinen Chronographien entstammen, in denen die Ereignisse nach Olympiaden geordnet waren. Demgemäss finden sich die römischen Consuln erst den Nachrichten aus späterer Zeit beigegeben; denn es scheint, dass die allgemeinen Chronographien erst gegen Ende der Republik die römischen Consuln zur Zeitbestimmung benutzt haben. Was endlich Josephus mit diesen Daten beabsichtigte, liegt auf der Hand: er wollte dadurch bestimmte Punkte der jüdischen Geschichte der allgemeinen Zeitrechnung einfügen.

Der Herkunst und Art dieser Notizen entspricht es, dass sie nur solche Ereignisse der jüdischen Geschichte betreffen, in denen sich diese mit der allgemeinen berührt; nur solche Begebenheiten sanden sich in den Chronographien aufgezeichnet. Dazu gehören namentlich die letzten unter den chronographisch datirten Ereignissen, die Eroberung des Tempels durch Pompeius, Herodes' Ernennung zum König durch den Senat und die Eroberung Jerusalems durch C. Sosius und Herodes. Diese Ereignisse gehören der allgemeinen Geschichte an, wie überhaupt seit Pompeius die jüdische Geschichte in der römischen aufgeht. Es ist daher auch kein Zweisel, dass sie mit den übrigen Ereignissen zusammen in den Historien Platz sanden und als vollkommen sicher überliesert anzusehen sind.

Viel geringer waren die Berührungen der jüdischen Geschichte mit der allgemeinen in früherer Zeit, aber sie fehlten nicht. Dazu gehört gleich das erste Datum, die Plünderung des Tempels durch Antiochos Epiphanes, das von Polybios und seinen Nachfolgern, ferner von den Chronographen Apollodor und Kastor erwähnt war¹) und durch die Rückkehr des Antiochos aus Aegypten auf Ol. 153, 1 (168/7 v. Chr. = 145 Sel.) bestimmt ward.²) Dagegen gleich die folgende Bestimmung, wo Josephus die Erneuerung des Gottesdienstes, die nach ihm 3 Jahre später stattfand, in Ol. 154 setzt, erregt unser Bedenken; denn sie müsste ja Ol. 153, 4 gesetzt werden.

<sup>1)</sup> Josephus contra Apion. Il 84.

<sup>2)</sup> Antiochos musste bald nach der Schlacht bei Pydna Aegypten verlassen.

Hier hat sich entweder Josephus verrechnet, oder das Datum (Ol. 154) war wirklich überliesert und der Widerspruch erklärt sich so, dass diese Ueberlieserung zwischen Entweihung und Wiederherstellung des Gottesdienstes nicht 3, sondern 4 Jahre rechnete. Diese Annahme kann darin eine Unterstützung finden, dass nach bellum Iud. 1 1, 1 1) zwischen diesen beiden Begebenheiten nicht, wie Josephus und das 1. Makkabäerbuch zählen, 3 Jahre, sondern 3 Jahre 6 Monate liegen. 2)

Auch das folgende datirte Ereigniss, die Eroberung Jerusalems durch Antiochos VII (Sidetes) war, wie Diodor und Porphyrios zeigen, in der allgemeinen Geschichte erwähnt. Hier hat aber Josephus ein schweres Versehen begangen: er bestimmt es auf Ol. 162 (132—128 v. Chr.) gerade wie Porphyrios, der es auf Ol. 162, 3 (130/29 v. Chr.) setzt. 3) Zugleich aber legt er das Ereigniss in das 1. Jahr Hyrkans und das 4. des Antiochos. Ilyrkan begann seine Regierung im J. 135, Antiochos 138 v. Chr., und das 1. Jahr jenes ist also gleich dem 4. des letzteren; aber die Olympiade stimmt dazu nicht, sondern es müsste die 161. sein. 4) Wahrscheinlich ist die 162. Olympiade das richtige Datum und hat sich Josephus geirrt, als er sie mit dem 1. Jahre Hyrkans gleich setzte. Da es das erste nennenswerthe Ereigniss in der Geschichte Hyrkans war, so lag es für ihn nahe, es ohne weiteres Besinnen gleich in den Anfang seiner Regierung zu setzen. 5)

<sup>1)</sup> Vgl. bellum lud. procem. § 7.

Eine dritte Möglichkeit wäre, dass diese Ueberlieferung die Entweihung des Tempels ein Jahr später, Ol. 153, 2 (167/6 v. Chr.) gesetzt hätte.

<sup>3)</sup> Euseb. Chron. I 255 Schöne. Bei Diodor stand die Eroberung Jerusalems im 34. Buche, wie Photius cod. 244 p. 379\* (Bekker) zeigt; genaueres ist hier nicht ersichtlich. In Dindorfs Ausgabe steht das Ereigniss irreführend und ohne Beglaubigung im Ansang des 34. Buches. Jedoch begann das Buch wahrscheinlich mit dem sicilischen Sklavenausstand und den Gracchischen Unruhen. Wahrscheinlich hat auch Diodor wie Porphyrios die Begebenheit unter Ol. 162, 3 erzählt.

<sup>4)</sup> An eine Aenderung im Texte des Josephus ist nicht zu denken, da auch Porphyrios die 162. Olymp. bezeugt.

<sup>5)</sup> Schürer (Gesch. des jüd. Volks 1 205 Anm.) deutet die Möglichkeit an, beide Zeitangaben, das 1. Jahr Hyrkans und die 162. Olymp. könnten durch die Annahme vereinigt werden, dass der Krieg 4 Jahre lang, also 135-131 gedauert habe. Mit Recht hat er aber diese Auskunft mit grosser Zurückhaltung vorgetragen; denn in Wahrheit käme dabei keine der beiden Nachrichten zu ihrem Rechte.

Nach diesen Bemerkungen komme ich zu dem Datum, durch das die Untersuchung veranlasst worden ist, zur Bestimmung des Anfangs Hyrkans II. auf Ol. 177, 3 und das Consulat des Q. Hortensius und Q. Metellus Creticus (= 70/69 v. Chr.). Auch diese Bestimmung ist sehr bedenklich, da sie, wie oben gesagt ist, mit den in sich wohl zusammenhängenden Jahreszissern der jüdischen Fürstenreihe nicht stimmt, nach der Hyrkan vielmehr erst 3 Jahre später, 67/66 v. Chr. den Thron besteigt. Daher dürfte auch hier, wie bei der vorigen Stelle, anzunehmen sein, dass Josephus das griechische Datum nicht richtig eingefügt hat. Erwägt man ferner, dass der Tod der Alexandra und die Nachfolge Hyrkans ein Ereigniss war, das in keiner Weise nach aussen hin sich fühlbar machte. das vielmehr erst durch die Ankunft des Pompeius Bedeutung für die allgemeine Geschichte erhielt, so wird man es für sehr unwahrscheinlich halten, dass es in den allgemeinen chronographischen und historischen Handbüchern Erwähnung gefunden habe. Ich vermuthe, dass Josephus hier ein Datum eingesetzt hat, das sich auf ein anderes Ereigniss der allgemeinen Geschichte bezieht, nämlich auf den Angriff des Lucullus auf Tigranes und Armenien, dessen Josephus kurz zuvor gedacht hatte. 1) Der Angriff Luculls fand in der That Ol. 177, 3 unter dem Consulat des Hortensius und Metellus Creticus statt; er gehörte ferner der chronographischen Ueberlieferung an, wie noch jetzt Phlegon zeigt, in dessen Olympiaden (fr. 12) er sich erwähnt findet.2) Wenn diese Vermuthung zutrifft, so folgt daraus, dass jenes Datum für die Bestimmung des Todes der Alexandra und des Antritts Hyrkans II. keinen Werth mehr hat, und dass wir nur die dem bellum Iudaicum und den Antiquitäten gemeinsamen Regierungsjahre der jüdischen Fürsten von Simon ab als wirklich und zuverlässig überliefert ansehen können. Der Anfang Hyrkans ist also nicht 70 oder 69, sondern 67/66 v. Chr. an-

Dazu passen auch die sonst bekannten Thatsachen. Tigranes brachte um 83 v. Chr. 3) Syrien in seine Gewalt und zwar zuerst

<sup>1)</sup> bell. Iud. 15, 3; Ant. XIII 431 bei Gelegenheit der Eroberung Syriens durch Tigranes.

<sup>2)</sup> Phlegon setzt ihn Ol. 177, 4, wovon gleich zu handeln ist.

<sup>3)</sup> Nach Appian Syr. 48 besass er Syrien 14 Jahre lang, nach Justin (XL 1, 4; 2, 3) 17 Jahre.

das nördliche, dann auch das südliche. Als im Jahre 71 v. Chr. Ap. Claudius in Luculls 1) Austrage sich zu ihm begab, war er mit der Unterwerfung einiger widerstrebender Städte beschäftigt. Zu diesen gehörte das von Kleopatra Selene vertheidigte Ptolemais, das sich später ergab.2) Während Ptolemais belagert ward, also 71 v. Chr., schickte Alexandra dem Tigranes ihre Huldigung zu. Tigranes verlor Syrien erst nach der Niederlage bei Tigranokerta (6. October 69 v. Chr.)3); es giebt noch autiochenische Münzen von ihm aus dem Jahre 243 Sel. = 70/69 v. Chr. 4). Alexandra überlebte seinen Abzug aus Syrien um einige Zeit: die Streitigkeiten mit der sadducäischen Partei, der Feldzug gegen Ptolemäos, Sohn des Mennäos, und der Abfall Aristobuls fällt zwischen den Abzug Tigrans und ihren Tod. Es ist klar, dass dieser entweder gar nicht oder nur mit Mühe untergebracht werden könnte, wenn wir bereits das Jahr 70/69 als den Anfang ihres Sohnes Hyrkan anzusehen hätten, dass er sich aber aufs beste der durch die Fürstenliste gebotenen Zeitrechnung einfügt, in der 76/75 v. Chr. als ihr erstes, 68/67 als ihr letztes Jahr gezahlt wird.

Auch mit den Angaben über die Regierungszeit Hyrkans und Aristobuls bis zur Eroberung Jerusalems stimmt dies gut überein. Denn nehmen wir an, dass, wie oft geschieht und wie es z. B. der Ptolemäische Kanon regelmässig thut, als das erste Jahr eines Fürsten dasjenige gerechnet wird, in dem sein Vorgänger starb und er selbst antrat, so ergiebt sich, dass Alexandra im J. 67/66, also das jüdische bürgerliche Jahr vorausgesetzt, zwischen dem Frühjahr 67 und dem Frühjahr 66 v. Chr. starb. Ihr folgte Hyrkan II. und regierte 3 Monate<sup>5</sup>), worauf er von Aristobul entthront ward, der 3 Jahre 6 Monate im Amte blieb, bis er im Frühsommer 63 v. Chr. von Pompeius beseitigt ward. Wenn er also etwa im Mai dieses Jahres sein Königthum verlor, so begann er etwa im December 67 v. Chr. zu regieren und folgte Hyrkan seiner Mutter etwa im September desselben Jahres nach. Aber auch wenn, wofür

<sup>1)</sup> Plutarch Luc. 21. Memnon bei Photius p. 235b 8 Bekker.

<sup>2)</sup> Joseph. bell. Iud. I 5, 3; Ant. XIII 419.

<sup>3)</sup> Plutarch. Luc. 27.

<sup>4)</sup> Babelon les rois de Syrie (catalogue des monnaies grecques) p. CCIII; 214.

<sup>5)</sup> Ant. XV 180.

manches spricht, die 3 Monate Hyrkans in die 3 Jahre 6 Monate Aristobuls mit einbegriffen sein sollten, würde es gut passen. Alexandras Tod würde dann etwa im December 67 v. Chr. erfolgt sein.')

Als wirklich gut überliesert sind also nur die in die Darstellung des bellum Iudaicum und der Archäologie eingelegten Regierungsjahre der jüdischen Fürsten anzusehen und es lassen sich darnach ihre Zeiten nach unserer Weise in nachstehender Tabelle darstellen:

```
Simon regiert von 143—136 v. Chr.

Hyrkan I. ,, von 135—105 v. Chr.

Aristobul ,, 104 v. Chr.

Alexander ,, von 103—77 v. Chr.

Alexandra ,, von 77—68 v. Chr.,
```

worauf dann der Thronstreit zwischen Hyrkan und Aristobul und 63 v. Chr. das Ende der Selbständigkeit Judäas folgen.

Anmerkung über die chronographischen Daten.

Noch ein Wort sei über die Art hinzugefügt, wie in den angeführten Daten bei Josephus die Olympiadenjahre mit den Consulaten ausgeglichen werden. Wenn nämlich die Consuln vom Jahre 69 v. Chr. (685 der Stadt Rom) Hortensius und Metellus, mit Ol. 177, 3 (70/69 v. Chr.) gleich gesetzt werden, ferner die von 40 v. Chr. (714 d. Stadt) mit Ol. 174, so ist klar, dass Josephus die Consuln demjenigen Olympiadenjahre gleich setzt, in dem sie ansangen und in das die erste Hälfte ihrer Amtszeit fällt, während andere, namentlich die Römer, dasjenige wählten, in dem das Consulat zu Ende ging. Nach der einen Weise ist das Jahr 714 der St. (40 v. Chr.) wie bei Josephus gleich Ol. 184, 4, nach der anderen Ol. 185.1, oder umgekehrt ausgedrückt, nach der einen Rechnung ist Ol. 184, 4 gleich dem Jahr der Stadt 714 (40 v. Chr.), nach der anderen gleich 713 (41 v. Chr.). Den Unterschied sieht man z. B. bei Phlegon2), der nach der zweiten,

<sup>1)</sup> Dem widerspricht auch nicht, dass nach Antiq. XIV 43 Aristobul beschuldigt wird, am Seeräuberunwesen Theil genommen zu haben; denn das kann noch in die Zeit Alexandras fallen und derartige örtliche Piraterei hat gewiss auch den Seeräuberkrieg des Pompeius überdauert.

<sup>2)</sup> Fr. 12. FHG. III 606.

römischen Rechnung zählt. Bei ihm ist die 177. Olympiade gleich den 4 Consulatsjahren von 682—685 d. St. (72—69 v. Chr.), während nach Josephus diese römischen Jahre den Jahren von Ol. 176, 4—177, 3 entsprechen. Ich habe anderswo¹) bemerkt, dass Diodor ebenso rechnet wie Josephus und habe dies hinzugefügt, um zu zeigen, dass es noch zur Zeit des Josephus Chronographien gab, die desgleichen thaten.

Marburg.

BENEDICTUS NIESE.

<sup>1)</sup> Gött. Gel. Anz. 1887 S. 832.

## Α ΙΙ Ο ΓΡΑΦΑΙ.

Das Erscheinen der ersten Hefte der von der Generalverwaltung der königlichen Museen herausgegebenen , Griechischen Urkunden (1) (GU) giebt mir Veranlassung, auf eine schon vielfach behandelte Frage zurückzukommen, die ich jetzt ihrer Lösung näher zu führen hoffen kann. Die neueren Untersuchungen²) über ἀπογραφαί stützten sich im Wesentlichen auf die vor zehn Jahren von mir herausgegebenen ,Arsinoitischen Steuerprofessionen ' (s. unten). Eine im V. Heft der GU von mir vorgenommene gründliche Revision dieser meiner Erstlingsarbeit<sup>3</sup>) sowie ferner die hinzugekommenen Texte der neuen Erwerbungen des Berliner Museums haben mich zu einer neuen Auffassung geführt. Mannigfache Anregung habe ich dabei von meinem verehrten Collegen, dem Nationalökonomen L. Elster empfangen, dem ich auch hier meinen besten Dank ausspreche. Ich muss mich aus verschiedentlichen Gründen im Folgenden auf eine kurze Darlegung meiner Untersuchungen beschränken, ohne auf manche interessante Probleme, die am Wege liegen, für diesmal eingehen zu können.

Bisher wurden die in Frage stehenden Urkunden nach meinem Vorschlag ohne Unterschied als Steuerprofessionen bezeichnet. Ich

<sup>1)</sup> Aegyptische Urkunden aus dem königl. Museum zu Berlin, herausgegeben von der Generalverwaltung. I. Griechische Urkunden. Berlin, Weidmann 1892. Diese Publication enthält nur Texte ohne Commentar. Heft I ist von mir gearbeitet, II von Dr. Krebs, III von Dr. Viereck, IV von uns dreien zusammen (die nicht von mir edirten Nummern wurden mir erst während der Correctur des obigen Außsatzes bekannt, konnten daher nur noch theilweise benutzt werden), V von mir.

<sup>2)</sup> Litteratur: Wilcken, Arsinoitische Steuerprofessionen aus dem Jahre 189 n. Chr. und verwandte Urkunden (Sitzungsber. d. Pr. Akademie d. Wiss. 1883 XXXV 897 ff.). — Wessely, Berichte der königl. sächs. Gesellsch. d. Wiss. 1885. 269 ff. — Hartel, Ueber die griech. Pap. Erzh. Rainer 1886. 73 ff. — Wilcken, in dies. Ztschr. XXI 285 ff.

Sie erschien schon wenige Monate nach dem Beginne meiner Papyrusstudien.

scheide jetzt die eigentlichen Steuerprofessionen (ἀπογραφαί) von den κατ' οἰκίαν ἀπογραφαί. Der Unterschied der beiden Gruppen wird durch eine Gegenüberstellung zu Tage treten.

## A. Steuerprofessionen (ἀπογραφαί).

Zu dieser Kategorie zähle ich nur diejenigen Professionen, die den Zweck hatten, den Behörden als directe Unterlage für die Steueranlage zu dienen. Dass die Aegypter seit alten Zeiten zu derartigen Eingaben verpflichtet waren, sagt Herodot II 177: νόμον τε Αίγυπτίοισι τόνδε Άμᾶσίς έστι δ καταστήσας ἀποδεικνύναι έτεος έκαστου τῷ νομάρχη πάντα τινὰ Αἰγυπτίων όθεν βιοῦται· μη δὲ ποιεῦντα ταῦτα μηδὲ ἀποφαίνοντα δικαίην ζόην ίθύνεσθαι θανάτω. Hiernach Diodor 177, 5: προσετέτακτο δὲ καὶ πάσι τοῖς Αἰγυπτίοις ἀπογράφεσθαι πρὸς τοὺς ἄρχοντας από τίνων ξκαστος πορίζεται τὸν βίον καὶ τὸν ἐν τούτοις ψευσάμενον ἢ πόρον ἄδικον ἐπιτελοῦντα θανάτῳ περιπίπτειν ην αναγκαίον. Aus vorhellenistischer Zeit sind mir keine Professionen bekannt. Doch wäre es nicht verwunderlich, wenn etwa solche in demotischer Schrist zu Tage treten sollten. Ich stelle im Folgenden die mir zur Zeit bekannten Steuerprofessionen (in obigem, engerem Sinne) zusammen.

1. Die älteste Steuerprofession, aus dem III. Jahrh. vor Chr. (vgl. Mahaffy, *The Flinders Petrie-Papyri* S. 50), enthält der Londoner Papyrus L, publicirt von E. Revillout, *Revue Egyptol*. III 186 ff. und Wessely, Wien. Stud. VIII (1886) 208 ff. Ich gebe den Text nach meiner eigenen, im Sommer 1886 gemachten Copie:

Μητροδώψωι ἐπιμελητῆι
παρὰ ᾿Απύγχιος Ἰναρώτιος
'Ελληνομεμφίτης sic · ᾿Απογράφομαι
καιὰ τὸ ἐκτεθὲν πρόσταγμα
5 την ὑπάρχυσάν sic μοι οἰκίαν
καὶ αὐλη sic ἐν τῶι Ἑλληνίωι ἐν τόπωι Ἰμενσθωτίερῶι, ῆς μέτρατῆς μὲν οἰκίας π(ήχεις) κα ἐπὶ π(ήχεις) ιγ,

<sup>2</sup> εναζουτιος Rev. — 4 eingeschobene Zeile. ex . . . . Rev. — 6 καὶ αἰλη eingeschoben über ἐν τῶι. — 6 Schluss εμεν oder επεν Pap. λεγ<sup>ο</sup>(?) Wess. — 7 σθῶτ ἱερῶι Pap. . . . . ειωι Rev. σθωτοειωι Wess. — ebend. τῆς μὲν οἰκιας über der Zeile eingeschoben. — ebend. κα Pap. Ebenso die anderen Maasse.

 $\tau \tilde{\eta} \varsigma \delta \hat{\epsilon} \alpha \hat{\iota} \lambda \tilde{\eta} \varsigma \pi (\tilde{\eta} \chi \epsilon \iota \varsigma) \delta \hat{\epsilon} \pi \hat{\iota} \pi (\tilde{\eta} \chi \epsilon \iota \varsigma) [...],$ γείτονες πρός νότον οίκία Ταμψάιτος 10 Φανώτος, πρός βορράν Πάσιτος Άριάνιος καὶ όδὸς ἀνὰ μέσον, πρὸς λίβα σιτοποεΙόν sic μου καὶ όδὸς ἀνὰ μέσον, πρός άπηλιώτην Ποχαύς Πετεπτ.ν.ος. Ταύτην οῦν τιμῶμαι (δραχμῶν) δ΄ (= 4000).15 Καὶ ἄλλην οἰκίαν, ἐν ή σιτοποιοῦσιν, καὶ αὐλη, sic ὧν μέτρα της μέν οἰκίας μέτρα π(ήχεις) κα ἐπὶ π(ήχεις) ιγ, καὶ τῆς αὐλῆς π(ήχεις) δ έπὶ π(ήχεις) ιγ, γείτονες Όννῶφρις Ώρου οἰκίας, πρός βορραν Πάσιτος τοῦ Αριάνιος καὶ όδὸς 20 άνὰ μέσον, πρὸς λίβα Νεφεργήριος Παχράτου, πρός ἀπηλιώτην ἡ προγεγραμένη sic ολκία καὶ δδὸς ἀνὰ μέσον. Ταύτην οὖν τιμώμαι χαλκοῦ (δραχμών) β΄ (= 2000) / τά(λαντον) α.

Es ist dies eine behufs Berechnung der Gebäudesteuer abgefasste Profession, die ein Steuerzahler ἀπῦγχις, auf Grund eines (königlichen) Erlasses' an den Epimeletes Metrodoros einreicht. Die zu besteuernden Gebäude beschreibt er 1) durch Angabe der Maasse nach ihrem Umfang, 2) durch Angabe der Nachbarn nach ihrer Lage, 3) durch Angabe der Summen, auf die er sie selbst einschätzt, nach ihrem Werth. Es bleibt in diesem Falle zunächst unsicher, ob der königliche Erlass speciell die Profession für das laufende Jahr anordnete, oder aber ob Apynchis sich auf einen generellen Erlass beruft, der etwa eine jährliche oder in bestimmten Perioden zu wiederholende Einzeichnung anordnet. Hervorzuheben ist, dass diese Eingabe lediglich die steuerbaren Gebäude bezeichnet. Die übrigen ihm gehörigen Steuerobjecte werden in besonderen Professionen angezeigt sein.

<sup>8</sup> eingeschobene Zeile. — 9 Schluss . . . . τος Rev. ταμφωιτος Wess. — 10 Φαίσιος Rev. — ebend. Παστιος Wess. — 13 Ποκαὺς Πετεπτ.ν.ος Pap. Ποκαγης Πετε . . . . Rev. ἀποκλυσμοι υπο του νειλου — das Alluvium des Nils! Wess. Dieser Lesung entsprechend bildet Wess. S. 210 auf der Karte den Nil mit ab! — 18 hinter γείτονες fehlt πρὸς νίτον. — 21 hinter η der Ansatz eines Buchstabens. ως προγεγραπτας Wess.

II. In die römische Zeit führt uns die nächste Steuerprofession, GU V Nr. 112.

 $A[v\tau]\iota[\gamma]\varrho\alpha\varphi\varrho\nu$   $[\alpha\eta]\varrho\gamma\varrho\alpha[\varphi]\tilde{\eta}\varsigma$ . 'Αμμωνίω [καὶ . . . ] ιωι γ[υμ]να[σιάρ]χ(η) βιβλιοφύλαξι [τῆς έ]ν 'Αρσινοει[τ(ῶν) πόλ(ει)]δημοσίας βιβ[λιοθήχ]ης 5 παρά Πα . . ξενει[...] Παήσιος τοῦ Μυδ(ς)  $i \varepsilon \varrho \dot{\epsilon} \omega \varsigma \tau \tilde{\omega} r \dot{\alpha} [\pi \dot{\varrho}] K \alpha \varrho \alpha r i \dot{\varrho} \delta \varsigma \tau \tilde{r}_i \varsigma H \varrho (\alpha \kappa \lambda \varepsilon \ell \dot{\varrho} \delta \sigma v)$ μερίδος. Κατὰ τὰ ὑπὸ τοῦ χρατίστου ίγεμόνος Λευκίου Ιουλίου Οὐηστείνου προστεταγμένα ἀπογράφομαι είς 10 την ἐνεστῶσαν ἡμέραν τὰ ὑπάρχοντά μοι όντα καθαρά άπό τε όφίλης καί ί[π]οθήκης καὶ παντός διεγγυήματος έν τῆ προχειμένηι χώμηι πατρικόν τρίτον μέρος οίκίας και αὐλῆς, και ψειλούς 15 τόπους βίκων δύο ἡμίσους, οῦς ἦγόρασα παρά Μεσοήριος του Νεκφερώτος τωι ε (ἔτει) Νέρωνος Κλαυδίου Καίσαρος 58/59. Σεβαστοῦ Γερμανικοῦ Αὐτοκράτορος, καὶ ἐν τῆ κώμηι οἰκίαν, ἣν ἡγόρασα 20 παρά 'Οννώς [ρ]ιος τοῦ Πετεοραίπιος τῶι 5 (ἔτει) Νέρωνος Κλαυδίου Καίσαρος 59/60. Σεβαστοῦ Γερμανικοῦ Αὐτοκράτορος. "Ότι δ' αν από το[ύτ]ων έξοικονομήσω ἢ καὶ προσαγο[ρ]άσωι, πρότερον 25 προσαγγελώι ώς έκελεύσθηι. sic

Der vorliegende Text ist, wie Z. 1 angiebt, nicht eine Originaleingabe, sondern die Copie einer solchen. Hiermit hängt wohl zusammen, dass die Datirung, die am Schluss zu erwarten wäre, siehlt. Uns wird dadurch leider Manches verdunkelt. Der Steuerzahler, ein Priester aus dem Dorse Karanis im Herakleidesbezirk des Arsinoitischen Gaues, reicht die Prosession ein bei den "Custoden der städtischen Bibliothek in Arsinoe". In dieser Bibliothek — uns würde der Ausdruck Archiv näher liegen — waren also, wie wir hieraus ersehen, u. A. die Steuerprosessionen nicht nur der Metropoliten, sondern auch der unter die Verwaltung der Metropole gehörigen Dorsbewohner deponirt und der Aussicht

der Custoden 1) unterstellt. Dies wird u. A. durch GU I Nr. 11 bestätigt, die Mittheilungen der βιβλιοφύλακες aus ihren Acten entbalt. Da heisst es z. B. Z. 12 ff.: Ἡρακλείδης Κρονίωνος τοῦ Κρονίωνος μητρός Ταόρσεως (έτων) ξ [.], έφ' οδ οί βιβλιοφύλαχ(ες) εδήλωσαν ούτως. Δηλούμεν ατλ. Es folgt der Bescheid, dass das in Frage stehende Grundstück (ein Bruchtheil von 2 Aruren Weinland) nicht dem genannten Herakleides gehöre, sondern einem gleichnamigen, der von einer anderen Mutter stamme. Die Custoden stützen sich hierbei auf Angaben, die sie  $\ell \nu \, \dot{\alpha} \pi o \gamma \rho (\alpha \phi \tilde{\eta})$  $\vec{\epsilon}\pi\hat{\iota}$  τοῦ  $\iota\beta$  (ἔτους) Δομιτι[ανοῦ] (92/93) finden. Diese selbe Urkunde (Nr. 11) zeigt aber zugleich, dass die Dorfbewohner nicht nur an die Bibliothek der Metropole ein Exemplar einreichten, sondern dass auch der χωμογραμματεύς ihres Dorfes ein solches erhielt. Denn die βιβλιοφύλαχες berufen sich hier auf die Aussage des betreffenden κωμογραμματεύς (vgl. Z. 6 ff. und 16 ff.), ja, sie beschweren sich, dass man sie überhaupt damit behelligt habe. Sie unterschreiben nämlich Z. 10 ff.:  $\Delta \eta \lambda (o \tilde{v} \mu \epsilon \nu) [\tau \hat{o} \nu \ \tau] \tilde{\eta} \varsigma \ K \epsilon \varrho \varkappa \epsilon \sigma o \acute{v} \chi \omega (\nu) \ O \varrho o v \varsigma$ χωμογρ(αμματέα) όφείλειν περί τούτο[υ π]ροσφωνήσθαι (sic) διὰ τὸ τὸ ὑπάρχον ἐκεὶ δεδηλ(ῶσθαι). Noch klarer wird der Vorgang durch die Unterschrift des Dorfschreibers in der nächsten hier mitzutheilenden Urkunde (III), in der er erklärt, ein gleiches Exemplar zur Prüfung empfangen zu haben (ähnlich in GU IV 97, wo Socrates offenbar der Dorfschreiber ist). Das Exemplar an die Bibliothek ging also wohl nicht eher ab, als bis der Dorfschreiber die Angaben auf ihre Richtigkeit hin geprüft hatte.2) Dass wirklich mehrere Exemplare vom Steuerzahler ausgestellt wurden, zeigt GU IV Nr. 90, die mit einer in Hest VIII von mir mitzutheilenden identisch ist, nur dass jene an den Dorfschreiber, diese an die Volkszähler gerichtet ist.

Wie in der Ptolemäischen Urkunde der Erlass des Königs die Steuerprofession angeordnet hatte, so ist es hier das Edict des Praefectus Aegypti. L. Iulius Vestinus ist uns auch sonst für diese Zeit als Statthalter Aegyptens bekannt. Im CIGr. III 4957, 28 wird er nach Balbillus genannt, der im J. 56 diesen Posten erhielt. Eine

<sup>1)</sup> Wohl von denselben Custoden handelt GU III Nr. 73.

<sup>2)</sup> In der von Mommsen (Z. Savign. Stift. f. Rechtsg. XII Rom. 284 ff.) publicirten Wiener Processurkunde bezeichnet das ὑπάρχει des βιβλιοφύλαξ in Z. 41 nicht "Original im Archiv vorhanden", sondern "es gehört ihm", scil. das in Frage stehende Haus.

Gewichtsaufschrift hezeugt seine Statthalterschaft für 59/60 (Friedländer, Sittengesch. I<sup>5</sup> 186). Aus welchem Jahre die vorliegende Urkunde stammt, ist leider nicht genauer zu bestimmen. Man kann nur sagen, da Z. 21 das 6. Jahr des Nero nicht als  $\delta\iota\epsilon\lambda\eta\lambda\nu\vartheta\delta\varsigma$  bezeichnet wird, wird sie frühestens dem 8. Jahre dieses Kaisers (61/62) angehören. Wenn sie gerade in dieses Jahr gehörte, würde sie nur zufällig in ein Epochenjahr (s. unten) fallen, denn die ohen erwähnte Apographe von 92/3 zeigt, dass derartige Eingaben auch ausserhalb derselben gefordert wurden. Bemerkenswerth ist die Angabe des Schreibers, dass er sich gemäss dem Befehl des Präfecten  $\epsilon i \zeta$   $\tau \dot{\eta} \nu$   $\dot{\epsilon} \nu \epsilon \sigma \tau \dot{\omega} \sigma \alpha \nu$   $\dot{\eta} \mu \dot{\epsilon} \rho \alpha \nu$  einschreibe. Danach scheint der Präfect einen bestimmten Tag als Termin der Apographe verkündet zu haben.

Die declarirten Objecte sind folgende: 1) ein vom Vater geerbter dritter Theil von Haus und Hof; 2) unbebaute Plätze (von  $2^{1/2} \beta i \times o \iota = \text{vici?}$ , die er im J. 58/59 vom Mesoëris gekaust hat; 3) ein Haus, das er im J. 59/60 vom Onnophris gekauft hat. Alle drei Objecte liegen in seinem Dorfe. Vergleicht man diese Angaben mit denen des Ptolemäischen Papyrus, so fällt das Fehlen der genauen Angaben von Umfang, Lage und Werth auf. Nur in letzterer Beziehung ist die bedeutsame Bemerkung hinzugefügt, dass diese Objecte ,frei seien von Schulden, Hypotheken und Bürgschaften '. Dass die genaueren Terminationen sehlen, dürste so zu erklären sein, dass diese bereits in den Acten der Bibliothek verzeichnet waren. Die Custoden brauchten nur in ihren Büchern nachzuschlagen, um unter dem betreffenden Namen die genaue Beschreibung zu finden. Es scheint also in dieser Zeit die Praxis bestanden zu haben, dass bei unveränderten Objecten stillschweigend die früheren Professionen vorausgesetzt wurden. Verändern konnte sich an den Häusern namentlich der Werth (durch Aufnahme von Hypotheken u. s. w.), darum muss nach dieser Richtung hin eine Bemerkung gemacht werden. Selbsteinschätzung findet hier nicht statt.

Die Schlussbemerkung, dass er im Falle der Veräusserung oder der Erweiterung der angeführten Objecte dies vorher anzeigen werde, wie es befohlen sei, zeigt uns, dass solche Anzeigen nicht etwa bis zur nächsten Profession aufgeschoben, sondern sofort, ja bevor die Aenderung ausgeführt war (πρότερον), bei der zuständigen Behörde gemeldet wurden. Eine solche Anzeige enthält ein Wiener

Papyrus vom 27. Dec. 222 n. Chr., über den Hartel a. O. 64 Mittheilungen macht. Daselbst wird dem  $\beta\iota\beta\lambda\iota o\varphi \dot{\nu}\lambda\alpha\xi$  Aurelius Herakleios von dem "Römer" M. Aurelius Orsis gemeldet:  $Bo\dot{\nu}\lambda o\mu\alpha\iota$   $\dot{\xi}\xi o\iota xovo\mu\eta\sigma\alpha\iota$   $\dot{\eta}v$   $\gamma\eta v$   $\dot{\alpha}\pi\epsilon\gamma(\varrho\alpha\psi\dot{\alpha}\mu\eta\nu)$   $x\tau\lambda$ . Bemerkenswerth ist, dass übereinstimmend mit dem  $\pi\varrho\dot{\sigma}\tau\epsilon\varrho\sigma v$  unserer Urkunde nicht die That, sondern die Absicht angezeigt wird. Das sieht so aus, als ob Kauf oder Verkauf von Häusern und Grundstücken nicht ohne vorhergegangene Anzeige bei den Behörden gestattet war.

Man beachte, dass in den beiden bisher mitgetheilten Urkunden im Gegensatz zu den κατ' οἰκίαν ἀπογραφαί (s. unten) nicht angegeben ist, ob Jemand und wer in dem Hause wohnt. Es kommt lediglich auf die Declarirung des Objectes an.

III. Eine eigentliche Steuerprofession ist ferner GU V Nr. 139. Der Text lautet:

Δημητρίω στρ(ατηγῷ) 'Αρσι(νοίτου) 'Ηρακ(λείδου) μερίδ(ος) καὶ Κατώπω τῷ καὶ 'Ασκληπιάδη βασι(λικῷ) γρ(αμματεῖ) 'Αρσ(ινοίτου) 'Ηρακ(λείδου) μερίδος καὶ κωμογρ(αμματεῖ) κώμης Καρανίδος

- 5 παρὰ Οὐαλερίας Παυλίνας διὰ φρ(οντιστοῦ) Ώριγένους. ᾿Απογρ(άφομαι) κατὰ τὰ κελευσθέντα ὑπὸ τοῦ λαμπροτάτου ἡγεμόνος τὰ(ς) ὑπαρχούσας μοι περὶ κώμην Καρανίδα ἐν τό-
- 10 πω Κοιλάδι Στρουθοῦ λεγομένου sic ἐν μιῷ σφρ(αγιδι) γῆς ἐδιοχτήτου ἀρουρας [δ]ύο τελούσας ἀνὰ πυροῦ μίαν ἵμισυ σωματιζομένας εἰς Οὐαλερίαν Παυλίνου sic
- 15 ἠβροχηκυίας πρὸς τὸ ἐνεστὸς δέκατον ἔτος. Διὸ ἐπιδίδωμι. Οὐαλερία Παυλῖνα διὰ φρ(οντιστοῦ) Ώριγένους ἐπιδέδωκα.

201/**2.** 

- (2. H.)  $\mathcal{A}\pi\epsilon\gamma\varrho(\acute{\alpha}q\eta)$   $\pi(\alpha\varrho\dot{\alpha})$   $\sigma\tau\varrho(\alpha\tau\eta\gamma\dot{\psi})$   $\iota$  ( $\check{\epsilon}\tau\sigma\iota\varsigma$ )  $\Phi\alpha\mu(\epsilon\imath\dot{\omega}\vartheta)$   $\bar{\alpha}$ . 25. Febr. 202.
- (3. Η.) Aπεγρ(άφη) π(αρὰ) βασιλ(ιχῷ) γρ(αμματεὶ) ι (ἔτους) Φαμ(ενωθ)  $\bar{α}$ . 25. Febr. 202.
- (4. Η.) Έριεὺς χωμογρα(μματεὶς) ἔσχον τούτο(υ) τὸ ἴσον εἰς ἐξέτασιν.

Während in den beiden früheren Nummern Gebäude nebst Zubehör declarirt wurden, handelt es sich hier um Fruchtland. Die Profession ist adressirt an den Strategen und den königl. Schreiber des betreffenden Bezirkes sowie an den Dorfschreiber des Dorfes. zu welchem das Grundstück gehört. Dass die Valeria Paulina selbst in diesem Dorse wohnt, ist nicht gesagt. Vielleicht wohnte sie in der Metropole und musste trotzdem die Profession auch bei dem Dorfschreiber einreichen. Das wurde an Ulpians Worte Dig. 50, 15, 4 erinnern: is vero qui agrum in alia civitate habet, in ea civitate profiteri debet, in qua ager est. Valeria Paulina, die bei diesem öffentlichen Act durch ihren φροντιστής vertreten wird, declarirt ihren Grundbesitz gemäss dem Befehle des Präsecten. 1) Zunächst wird die Lage des Ackerlandes angegeben durch die Worte περί - $\lambda \epsilon \gamma o \mu \epsilon \nu o v$ . Mit  $\epsilon \nu \mu \iota \tilde{\varphi} - \sigma \varphi \varrho (\alpha \gamma \tilde{\iota} \delta \iota)$  wird hervorgehoben, dass die beiden Aruren in ein und demselben Rayon liegen.2) eine genaue Orientirung nach den Nachbarn ist hier verzichtet. offenbar weil sie im Kataster ohne Mühe nachzusehen war. Dass zur Berechnung der Grundsteuer das gesammte Land auf's genaueste katastrirt war, ist bekannt (vgl. Lumbroso Rech. s. l'économie polit. 289 ff., auch meine Actenstücke aus der königl. Bank z. Theben, Abhandl. d. Akad. 1886. S. 45). 3) Darauf wird das Land charakterisirt als Privatland, ἰδιόκτητος ) (sonst auch ἰδιωτική), im Gegensatz zur γη βασιλική, δημοσία und legá. Es folgt die Angabe des Umfanges. Die Art des Bodens ist nicht besonders hervorgehoben,

<sup>1)</sup> Der Präfect führt hier den Titel λαμπρότατος, während er oben in Il κράτιστος hiess. Letzterer scheint sich bis in die Mitte des II. Jahrh. gehalten zu haben. Am Ende des III. Jahrh. fängt man an ihn λαμπρότατος zu nennen. Vgl. meine Bemerkungen in dieser Zeitschrift XX 469 ff. Die obige Datirung (201/2) ist übrigens dadurch gewonnen, dass der königl. Schreiber Kanopos für diese Zeit bekannt ist.

<sup>2)</sup> Zu σφραγίε vgl. Wessely, Mittheil. Pap. E. Rainer III 270 ff. Er hätte noch hinweisen können auf den ähnlichen Gebrauch des Wortes bei Eratosthenes (Strabo II p. 78 u. 84). Es scheint, dass Eratosthenes den Ausdruck von den vielfach gegliederten Fluren auf die Rayons seiner Erdkarte übertragen hat.

<sup>3)</sup> Bekanntlich machten die Nilüberschwemmungen eine jährliche Revision des Katasters nöthig. Vgl. Herod. II 109, Diod. I 54.81 und sonst. Eine schöne Illustration hierzu bietet der Papyrus GU I Nr. 12, der einen Bericht der zuständigen Behörden über eine solche Inspectionsreise enthält.

<sup>4)</sup> So auch in dem Leipz. Fragment 17 R. aufzulösen, nicht wie Wessely a. O. 259 vorschlägt,  $i\delta\iota o(\tau\iota) \varkappa(t)$ .

da durch das folgende  $\pi v \varrho o \tilde{v}$  schon gesagt ist, dass es sich um γη σιτοφόρος handelt (nicht um άμπελῖτις, παράδεισος, φοινιχών κτλ.). Dagegen ist die Ertragsfähigkeit angegeben durch den Steuersatz von 11/2 Artaben Weizen pro Arure. Endlich findet die Bemerkung Platz, dass dies Grundstück von der Ueberschwemmung des laufenden Jahres nicht benetzt worden sei. Dies ist von grösstem Interesse. Es ist bekannt, dass je nach dem Ausfall der Ueberschwemmung die Steuern alljährlich neu aufgelegt wurden, wie Strabo XVII p. 817 sagt: αί γὰρ μείζους ἀναβάσεις μείζους καὶ τοὺς προσόδους ὑπαγορεύουσιν. Wenn also Valeria Paulina 1 1/2 Artaben als Grundsteuer angiebt, so wird das der normale Durchschnittssatz sein, oder auch, was mit τελούσας vereinbar ist, der im letzten Jahre von ihr gezahlte Betrag. Für das laufende Jahr aber, in dem ihre Aecker unbewässert geblieben, also schlechten oder gar keinen Ertrag gebracht haben, kann sie auf Herabsetzung des Steuersatzes, ja eventuell auf Steuererlass rechnen. So sagt z. B. Ti. Iulius Alexander in seinem Edict (CIGr. III 4957, 57): γεωργείν τοὺς ἀνθρώπους [εἰδύτα]ς ὅτι πρὸς τὸ ἀληθὲς τῆς ούσης ἀναβάσεως καὶ τῆς βεβρ[ε]γ[μένης γῆς] κτλ. . . . ή άπαίτησις ἔσται. Genauer veranschaulicht dies u. A. der Papyrus GU IV Nr. 84, in dem die  $\tilde{\alpha}\beta\rho\rho\chi\rho\rho\rho$   $\gamma\hat{\eta}$  in Abrechnung gebracht wird. Auch das Leipz. Fragm. 13 R. (Wessely a. O. 255) scheidet zwischen  $\dot{\alpha}\beta\varrho\dot{\rho}\chi\sigma\nu$  (Z. 1) und  $\nu\epsilon\iota\lambda\sigma\beta\varrho\dot{\rho}\chi\sigma\nu$  (Z. 2), und zwar auf Grund einer ἀπογραφή, denn Z. 10 heisst es zum Schluss: ἀπογρ(αφόμενα) ὑπὸ ᾿Απολλωνίου. Vorher, Z. 7-9, ist, was Wessely wegen unzureichender Lesungen entgangen ist, die Orientirung des Grundstückes nach den Nachbarn gegeben.1)

Zum Schluss sei hervorgehoben, dass die Steuerprofession der Valeria Paulina sich auf das laufende Jahr bezieht. Dass dieses ein Epochenjahr ist (s. unten), ist Zufall. Denn die Worte ήβρο-χηχυίας πρὸς τὸ ἐνεστὸς δέχατον ἔτος legen es nahe, dass alljährlich eine derartige Eingabe von ihr einzureichen war:

IV. GU III Nr. 52 (von Viereck herausgegeben). Die eigentliche Profession lautet nach der Adresse (an den Strategen und den kgl. Schreiber):

<sup>1)</sup> Nach meiner in Leipzig genommenen Copie ist hier zu lesen: γί-(τονες) τῶν ὅλων, νότ κτλ. Nächste Zeile: χαμα δη(μόσιον), βορ(ρᾶ)  $\iota\delta$ ..[.

6 'Αφ' ὧν ἀπεγρ(αψάμην)
τῷ διεληλυθ(ότι) ζ (ἔτει) καμήλ(ων) ') ῆ πώλ(ων) ') ᾶ
τὸ ἐπὶ τὸ α(ὐτὸ) καμήλ(ων) Ϝ, πέπρακα
τις ἐνεστῶτι η (ἔτει) Παπεῖτι Ἑριέως 144/5.
10 τοῦ Παπεῖτος ἀπὸ τῖς α(ὐτῆς) κώμης
κάμηλ(ον) ᾶ, τοὺς δὲ λοιπ(οὺς) καμήλ(ους) τ̄
ἀπογρ(άφομαι) εἰς τὸ ἐνεστὶς η (ἔτος) Αντωνείνου 144/5.
Καίσαρος τοῦ κυρίου καὶ τοὺς ἐπιγεγονό[τ(ας)]
ἐξ ἐπιγονῆς πώλ(ους) ϝ.

Aehnlich abgefasste Urkunden sind:

V. GU III Nr. 51 (Viereck) vom 6. Jahre des Antoninus Pius (142/3). Anmeldung von  $z\acute{\alpha}\mu\eta\lambda\sigma\iota$ .

VI. GU V Nr. 133 (früher XV der Arsinoit. Steuerprofession.), vom 8. Jahre des Antoninus Pius (144/5). Anmeldung von  $\pi \varrho \acute{o}$ - $\beta \alpha \tau \alpha$  u. s. w.²)

VII. Wiener Urkunde vom 29. Januar 237, mitgetheilt von Ilartel l. c. 74. Eingabe eines Viehzüchters (von  $\pi \varrho \delta \beta \alpha \tau \alpha$  und  $\alpha l \gamma \epsilon \varsigma$ ).

Diese 4 Urkunden (IV—VII) haben gemeinsam, dass die Steuerzahler, die diese Eingaben machten behuß Berechnung des  $\varphi \delta \varrho o g \alpha \varrho o \beta (\acute{\alpha} \tau \omega r)$  (vgl. GU II Nr. 41, III Nr. 63), resp. des  $\tau \ell \lambda \epsilon \sigma \mu(\alpha) \times \alpha \mu \iota_{\ell} \lambda(\omega r)$  (GU II Nr. 41), sich regelmässig auf die vorjährige Eingabe beziehen und zwar in der Weise, dass sie angeben, ob und inwiefern die vorjährigen Zahlen, sei es durch Verkauf oder durch Todesfall oder sonst wie, sich verändert haben. Dass durch Kauf die Verpflichtung der Apographe auf den Käufer übergeht, hebt der Contract GU IV 87 hervor, wo ich lesen möchte:  $o v g \alpha \lambda \alpha \sigma o v g (\alpha \psi \epsilon \tau \alpha \iota) \delta [\Sigma \alpha \tau \alpha \beta] o v g (d. h. der Käufer) [<math>\tau \tilde{\eta} \tau o$ ] $\tilde{v} \ell \nu \epsilon \sigma \tau \tilde{\omega} \tau o g g \epsilon \ell \tau o v g \alpha \tau o v g (\alpha \varphi \tilde{\eta})$ . Ich hebe besonders hervor, dass auch diese Eingaben für das laufende Jahr Gültigkeit haben.

<sup>1)</sup> xaµi', l(ovs) und ma' l(ovs) Viereck.

<sup>2)</sup> Ich will hier nicht unerwähnt lassen, dass Dr. Viereck vor längerer Zeit mir gegenüber darauf hinwies, dass diese Nr. XV von den übrigen Professionen meiner Sammlung grundsätzlich zu scheiden sei. Seine dafür angeführten Gründe, auf die ich mich im Einzelnen nicht mehr besinne, erschienen mir freilich nicht beweiskräftig, um eine derartige Scheidung daraufhin vorzunehmen. Jedenfalls hatte er schon das Richtige gefühlt. Uebrigens hatte auch ich sie schon a. O. als eine ,ἀπογραφή ganz anderer Art als die der übrigen Fragmente bezeichnet. Aehnlich Hartel S. 74.

Zugleich zeigt die Vergleichung der 4 Urkunden mit einander, dass derartige Professionen alljährlich erneuert wurden. — Uebrigens wurden auch diese Angaben von den Behörden nachgeprüft. Das zeigt am besten Urkunde IV, in der die betreffenden Lesungen freilich schwierig und daher auch in der Publication noch nicht ganz geglückt sind. ) Es scheint, dass die Behörden durch Vertrauensmänner die Zahlen nachprüfen liessen. So lese ich Z. 19:  $I\sigma(\delta\omega_{QOS} \ \delta\xi\eta_{QU})(\mu\eta\kappa\dot{\omega}_S) \ \sigma vv\varphi\omega(v\dot{\omega})$ , und Z. 20:  $\delta\xi\eta_{QU}(\mu\eta\kappa\dot{\omega}_S) \ \sigma vv\varphi\omega(v\dot{\omega})$ , linhaber grosser Viehbestände theilen übrigens in ihrer Eingabe mit, durch welchen ihrer Hirten sie die Auszählung vornehmen lassen wollen. So heisst es in dem Wiener Papyrus:  $v\epsilon\mu\dot{\omega}\mu\epsilon v\alpha \ \kappa\dot{\alpha} \ \dot{\alpha}_{QU}\mu\eta\sigma\dot{\omega}\mu[\epsilon v]\alpha^{sto} \ \pi\epsilon \varrho \ \tauo-\pi\alpha\varrho\chi(\alpha[v \dots ]) \ \delta\iota\dot{\alpha} \ vo\mu\dot{\epsilon}\omega_S$  (so möchte ich vorschlagen statt  $[\dot{v}\pi\dot{o}] \ \delta\iota\alpha vo\mu\dot{\epsilon}\omega_S$  Hartel)  $A\dot{v}\varrho\eta\lambda\iota v$   $I\dot{\epsilon}\varrho\alpha\kappa\sigma_S$ .

Von den bisher behandelten Stücken hebt sich nun deutlich ab die übrige Masse der bisher "Steuerprofessionen" genannten Urkunden, die sich sowohl in der Anlage und dem Inhalt, als in der Häufigkeit der Wiederholung und vor allem dem Zweck wesentlich von ihnen unterscheiden. Ich nenne sie, indem ich gern einen passenderen Ausdruck, wenn er mir vorgeschlagen wird, acceptiren will.

B. Periodische Volkszählungs- oder Censuseingaben (κατ' οἰκίαν ἀπογραφαί).

Zu dieser Kategorie gehören: GU II Nr. 26, III Nr. 53—55, 57—60, IV Nr. 90. 95. 97, V Nr. 115—120, 122. 123. 125—131. 137. 138.

Als Beispiel gebe ich GU V Nr. 116 ll:

(2. H.) ξy.

(1. Η.) Άρποκρατίωνι τῷ καὶ Ἱέρα[κι]
βασιλ(ικῷ) γρ(αμματεῖ) Άρσι(νοίτου) Ἡρακλ(είδου) μεπαρὰ Ἰσίωνος Πάτρωνος
ρί[δος]

5 τοῦ καὶ Πατάλου Δημητρίου μητρὸς Χουσαρίου κατοίκ[ου] ἀ[ν]αγρ(αφομένου) ἐπ' ἀμφόδου Γυμνα[σίου].

<sup>1)</sup> Z. 15 lese ich einstweilen: ἐΑπεγρ(ἀφησαν) Σαρ(απίωνι) στρ(ατηγῶ) δι .... κάμηλ(οι)  $\bar{i}$ , πῶλ(οι)  $\bar{\beta}$ . Entsprechend die nächste Zeile.

Ύπάρχει μοι ἐπ' ἀμφόδου  ${}^{\prime}\!A\pi$ ολλωνίου  $\Pi$ αarrhoεμetaολ $[ ilde{\eta}_{S}]$ 10 έχτον μέρος οίχίας καὶ αίθρίου καὶ αὐλης, ἐν ῷ κατοικῶ, καὶ ἀπογρ(άφομαι) ἐμαυτὸν καὶ το[ὑς] έμοὺς είς την τοῦ διεληλυθότος κη (ἔτους) Αὐρηλίου

187/8.

- 15 Κομμόδου Αντωνείνου Καίσαρος τοῦ χυρίου [κατ' οἰκ(ίαν)] απογρ(αφήν). Καί είμι Ίσίων [ὁ προ]γεγρ(αμμένος) κάτοικ(ος) έπικ[εκριμέ]νος ἐργάτης (ἐτῶν) ιζ, καὶ τὴν δ-
- 20 μοπάτ(ριον) καὶ δμομήτ(ριόν) μου άδελφην Ήρωϊδα κάτοικ(ον) (ἐτῶν) ιδ ἄση(μον) ἀπογεγρ(αμμένην) τῆ προτ(έρρ) ἀπο- $\gamma \varrho(\alpha \varphi \tilde{\eta})$   $\xi \pi i \tau o \tilde{v}$   $\alpha \dot{v} \tau (o \tilde{v})$   $\dot{\alpha} \mu \varphi \dot{o} \delta o v \Gamma[v \mu v \alpha \sigma i o v].$ Διὸ ἐπιδίδωμι. (Ετους) κθ /
- 25 Αὐρηλίου Κομμόδου Άντω[νίνου] Καίσαρος τοῦ χυρίου Μεσο(ρη) ἐπ[αγ(ομενῶν)  $\bar{\epsilon}$ ?] [28.] Aug. 189.

Der vorliegende Text ist die κατ' οίκιαν ἀπογραφή eines Metropoliten. Das Schema der Dorfbewohner weicht in Einzelheiten ab, die aber nicht von wesentlicher Bedeutung sind. Auch mag es an verschiedenen Orten verschiedene Formulare gegeben haben. Im Allgemeinen scheinen die hauptstädtischen Eingaben exacter zu sein. Für unsere Zwecke genügt es, kurz das Schema der letzteren anzuführen:

- a. Adresse nach der Formel des ὑπόμνημα, also τῷ δεῖνα παρά τοῦ δεῖνα. Wenn Frauen declariren, mussen sie durch einen πύριος oder φροντιστής vertreten sein (anders GU V Nr. 131). Angabe von Vater, Grossvater, Mutter; ferner Angabe, in welche Strasse resp. welches Strassenrevier (wohl = άμφοδαρχία vgl. Hartel a. O. p. 73) der Absender eingeschrieben ist.
- b. Angabe des Besitzes an Häusern und Zubehör (diese Professionen werden nur von Hausbesitzern eingereicht). Formel: Es gehört mir in der und der Strasse (meist nicht identisch mit der in a. genannten) ein Haus oder dergleichen, in welchem ich wohne (letzterer Zusatz trifft nicht immer zu). Hin und wieder genaue Angaben darüber, von wem das Haus geerbt ist (πατρική, Hermes XXVIII.

μητρική, παππική, μαμμική), ob es alt oder neu ist, einmal auch δίστεγος und dergl.

- c. ,Und ich schreibe mich und die Meinen, eventuell auch die Miether ἔνοικοι (wenn er nicht selbst in dem Hause wohnt, nur die Miether) ein in die Haus für Haus auszusertigende Apographe des verslossenen Jahres und zwar in dasselbe Revier, in welches ich uns auch in der Apographe des x. Jahres eingeschrieben habe (hat inzwischen Wohnungswechsel stattgefunden, so wird dies vermerkt). Der Hinweis auf die Apographe des x. Jahres wird manchmal ganz vergessen (so namentlich in den dörsischen Eingaben), manchmal wird er nachträglich vom Schreiber zum Schluss hinzugesügt, so in der obigen Urkunde Z. 22 ἀπογεγρ(αμμένην) oder ἀπογεγρ(αμμένους) τῆ προτέρα ἀπογραφη ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ ἀμφόδου Γ[υμνασίου]. Vgl. meine Bemerkungen zu GU V Nr. 115 I und 117.
- d. Aufzählung des Schreibers und seiner Familie, eventuell der ἔνοιχοι (resp. lediglich der ἔνοιχοι). Formel: καί εἰμι (resp. bei ἔνοιχοι: καί εἰσι). Zu dem Namen wird im bejahenden Falle hinzugefügt (aber nicht regelmässig), ob er zu den κάτοιχοι gehört, zu den λαογραφούμενοι, zu den ἐπικεκριμένοι, welches Gewerbe er betreibt, wie alt er ist, endlich ob und welche körperlichen Merkmale vorhanden sind (wenn nicht, ἄσημος, vgl. Hartel S. 67 ff.). Nach den Eltern werden in ähnlicher Weise die Kinder genannt, erst die männlichen, dann die weiblichen Sprösslinge, darauf eventuell weitere Verwandte und dergl., die im Hause wohnen. Ist das Haus unbewohnt, so wird nur das Haus angezeigt und hinzugefügt: ἐν ἢ οὐδεὶς ἀπογράφεται (GU II Nr. 57, V 118 II 15). In GU II Nr. 53 ist dieser Zusatz offenbar vergessen worden.
- e. Schlussformel: διὸ ἐπιδίδωμι oder ähnlich. Falls der Hausbesitzer nicht selbst geschrieben hat, folgt die eigenhändige Unterschrift in der Formel  $\delta$  δεῖνα ἐπιδέδωκα, resp. falls er Agrammat ist, die eines Freundes.

## f. Datum.

Die bisher bekannten Eingaben der Dorsbewohner unterscheiden sich von den hauptstädtischen namentlich durch die Adresse. Während die letzteren meist an den königl. Schreiber, selten an den Strategen gerichtet sind (GU V Nr. 125 und 137. Nr. 55, 11 ist an den στρατηγός und den βασ. γραμματεύς und die γραμματεῖς μητροπόλεως gerichtet), sind die dörsischen gewöhnlich an den

Strategen und den königl. Schreiber und den Dorfschreiber der betreffenden Gemeinde und endlich an die λαογράφοι des Dorfes gerichtet.

Ehe wir zu der Frage nach dem Zweck der Declarationen übergehen, möchte ich darlegen, wann und wie oft derartige Eingaben einzureichen waren. Während die oben (I-VII) besprochenen echten Steuerprofessionen immer für das laufende Jahr ausgestellt wurden, heisst es in dieser Kategorie regelmässig: ich schreibe mich ein in die Apographe des verflossenen Jahres. eine Eingabe, die thatsächlich z. B. im 29. Jahre des Commodus (188/89), ja sogar (wie gewöhnlich) ganz am Ende dieses Jahres, also im Sommer 189 geschrieben wird, gilt officiell oder vielmehr ist nichts anderes als die Apographe des 28. Jahres (187/8), wie ja auch ausdrücklich in den Texten steht. Diese Regel ist bis jetzt ohne Ausnahme. Lehrreich ist die Ausschrift auf der Rückseite der oben mitgetheilten Apographe vom [28.] Aug. 189, welche lautet: Γυμνασίου κη (ἔτους) (= 187/8), nicht etwa κθ! Es scheint danach, dass der Präfect, wenn er z. B. für das 28. Jahr des Commodus eine solche Apographe verordnete, den letzten Tag dieses Jahres als terminus post quem für die Abfassung festsetzte, wohl damit alle in diesem Jahre Geborenen in das Verzeichniss hineinkämen. Es hat sich dann (vielleicht nur durch die Lässigkeit der Hausbesitzer) der Usus herausgestellt, dass sie erst am Schluss des folgenden Jahres, das ihnen wohl als Spielraum überlassen war, die Eingaben machten.

Angesichts des hier constatirten Factums entsteht die Frage, ob die Altersangaben dieser Urkunden auf das Datum ihrer Ausfertigung zu beziehen sind oder vielmehr auf das verflossene Jahr, resp. auf den Endtermin des verflossenen Jahres, für welches doch die Apographe gemacht ist. Letzteres sollte nach Obigem vielleicht erwartet werden. Glücklicherweise liegt mir eine Stelle vor, die alle Zweifel ausschliesst. In GU V 120, 10 zählt ein Vater seinen Sohn auf und fügt hinzu:  $\gamma \varepsilon \nu [\acute{o}\mu \varepsilon \nu o \tau \tau] \ddot{\varphi} \ \acute{e}\nu \varepsilon \sigma \tau \ddot{\omega} \tau \iota \ ( \ \acute{e}\tau \varepsilon \iota )$ . Dieses  $\acute{e}\nu \varepsilon \sigma \tau \ddot{\omega} \tau \iota \$ kann selbstverständlich nur auf das Datum der Urkunde bezogen werden. Also beziehen sich auch darauf die Altersangaben überhaupt. Dasselbe folgt aus GU V 132 II 5. Es gilt hier also der Satz des Ulpian, Dig. 50, 15, 3: aetas autem spectatur censendi tempore.

Wie oft wurden nun solche Apographai von den Hausbesitzern Aegyptens eingefordert? Schon in meiner Arbeit über die "Arsinoit.

Steuerprofessionen' hatte ich aus der mehrmals sich wiederholenden Bemerkung, dass man sich in dasselbe Revier einschreibe wie auch i. J. x, den Schluss gezogen, dass in diesem Jahre x eine Periode begonnen habe; ich war jedoch noch nicht zu einer sicheren Entscheidung darüber gekommen, ob diese Periode 14- oder 15-jährig gewesen sei (a. O. 906 und 917). Wessely, der dann a. O. 269 ff. im Anschluss an meine Ausführungen die Frage weiter behandelte, glaubte trotz mancher entgegenstehenden Bedenken, unter Annahme vielfacher Verschiebungen, doch an einer 15-jährigen Periode in der Theorie festhalten zu sollen. Seine Liste der Periodenjahre, die er unter Heranziehung von Wiener Urkunden und Benutzung der aus den Ostraka uns bekannten λαογραφίαι aufstellte, hatte folgende Gestalt: Nach Chr. Geb. 77, 98, 142, 142/3, 144/5, 145/6, 157, 158, 159/60, 160/1, 163, 173/4, 189, 215, (231), 241/2, 242/3. Ich habe dann in dies. Zeitschr. XXI 283 ff. gleichfalls an der, wie wir jetzt sehen werden, irrthümlichen Identificirung der Laographien mit den Apographai sestgehalten, und da ich erstere aus meinen Sammlungen oft Jahr für Jahr belegen konnte, kam ich zu dem Schluss, dass alljährlich solche Volkszählungen stattgefunden hätten. Auch dies war verkehrt. Um das Richtige zu erkennen, lassen wir zunächst jene Laographien beiseite und halten uns nur an die oben besprochenen κατ' οἰκίαν ἀπογραφαί. Nachdem einmal festgestellt ist, dass eine im Jahre y geschriebene Apographe den Behörden als eine solche des Jahres y-1 galt, ist es unschwer, aus dem grossen jetzt vorliegenden Material das richtige Resultat zu gewinnen, dass nämlich in 14-jährigen Perioden diese Eingaben erneuert wurden. Als Epochenjahre dieser Perioden lassen sich aus dem mir zugänglichen Material folgende feststellen:

Jahr 9 des Domitian = 89/90. GU IV 109, 11 und 13.

Jahr 7 des Trajan = 103/4. GU IV 109, 11.

Jahr 2 des Hadrian = 117/8. GU IV 109, 15.1)

Jahr 16 desselben = 131/2. GU III 53. V 137, 5 und 8.

Jahr 9 des Antoninus Pius = 145/6. GU II 5. III 55.

Jahr 23 desselben = 159/60. GU III 54 (Viereck liest hier und öfter x $\varepsilon$  statt x $\gamma$ . Ein 25. Jahr des Antoninus hat es nie

<sup>1)</sup> GU IV 109 gehört zu den mir erst während der Correctur des Obigen bekannt gewordenen Urkunden. Sie bestätigt vortrefflich die schon vorher von mir berechneten Epochenjahre.

gegeben), 55 II bis Z. 10, 55 II 16 (l.  $\varkappa\gamma$ ), 57, 58 (l.  $\varkappa\gamma$ ). Datirt sind diese Urkunden der Ordnung gemäss vom 1. Jahr des Marcus und Verus (so ist auch 57, 18 zu ergänzen).

Jahr 14 des Marcus = 173/4. GU III 55 II 11 ff. 59, 13. V 115 I 23, II 11. 116, 11. 118 II 8, III 5. 120, 3. 123, 8. 126, 10. 127. 128, II 8. 138, 6.

Jahr 28 des Commodus = 187/8. GU III 60. V 115-118. 120. 123. 124. 126. 128. 129. 138.

Jahr 10 des Severus etc. — 201/2. GU IV 97. Berl. Pap. 1830. (Jahr 24 des Caracalla — 215/6. Hierhin werden die Wiener Listen gehören, die nach Wessely a. O. 270 aus Caracallas Zeit sind, aber später als 214 geschrieben.)

Jahr 9 des Alexander = 229/30. Wessely a. O. kennt eine Profession vom Jahre 231. Die enthält also die Apographe von 229/30.

Die betreffenden Apographai sind nach Obigem im Jahr darauf geschrieben, also: 91, 105, 119, 133, 147, 161, 175, 189, 203, 217, 231.

Zwischen diesen Terminen liegen, wie man sieht, je 14 volle Für diese Zwischenzeit sind bisher keine xar' olxlay Jahre. ἀπογραφαί gefunden und werden auch gewiss nicht gefunden werden. Man beachte, dass sich in der oben mitgetheilten Urkunde die Variante  $au ilde{\eta}$  προτέρα ἀπογραφ $ilde{\eta}$  findet statt des sonst üblichen  $ι \tilde{r}_i$  το $\tilde{v}$  . . ἔτοvς ἀπογρα $q \tilde{r}_i$ , wodurch über allen Zweifel erhoben wird, dass die vor 14 Jahren stattgefundene Apographe die letzte gewesen ist. Vgl. auch die Anlage von GU III 55. Aus der 14-jährigen Periode erklärt sich auch der zu den Kindern unter 14 Jahren gemachte Zusatz, dass sie nicht aufgezeichnet seien unter dem Nachwuchs (μη αναγεγραμμένους έν τοις έπιγεγενημένοις), resp. wie GU IV 110 und 111 zeigen, die (facultative?) Anmeldung derselben in einem ἐπιγεννήσεως ὑπόμνημα. Sie waren eben in die letzte Apographe noch nicht eingetragen. Somit dürfte erwiesen sein, dass in Aegypten vom I. bis III. Jahrh. n. Chr. die Eingaben der Hausbesitzer in 14-jährigen Perioden erneuert wurden. Seit wann diese Einrichtung bestand, lasse ich einstweilen dahingestellt. Ich begnüge mich damit, zunächst rein theoretisch zu notiren, welche Jahre von Augustus bis zur Einführung der Indiction Epochenjahre in obigem Sinne sein würden. Die uns als solche bezeugt sind, versehe ich mit einem Stern: Vor Chr. 24/3, 10/9. Nach Chr. 5/6, 19/20, 33/4, 47/8, 61/2, 75/6, \*89/90, \*103/4, \*117/8, \*131/2,

\*145/6, \*159/60, \*173/4, \*187/8, \*201/2, 215/6, \*229/30, 243/4, 257/8, 271/2, 285/6, 299/300, 313/4. Die letzte Zahl zeigt uns zum Ueberfluss, dass diese in Aegypten übliche 14-jährige Periode absolut nichts mit der 312 beginnenden 15-jährigen Indictionsperiode zu schaffen hat.

Wir kommen endlich zu der Frage, zu welchem Zweck diese Apographai angefertigt wurden. Bei meiner ersten Bearbeitung dieser Urkunden (Sitzungsber. a. O.) gewann ich die Ansicht, ,dass solche Aufzeichnungen lediglich angefertigt wurden, um danach die Höhe der Steuern zu berechnen'. Daher nannte ich sie Steuerprofessionen. Im Besondern glaubte ich, dass sie zur Berechnung der Gebäude-, Kopf- und Gewerbesteuer dienen sollten. Auf die erstere bezog ich den Abschnitt ὑπάρχει μοι (b. unseres Formulars). Wenn ich hinzufügte (S. 902), dass man bei der Allgemeinheit der Angaben annehmen müsse, dass die genauen Bemessungen schon auf dem Amt eingetragen seien, resp. jetzt von Neuem vorgenommen werden sollten, so findet diese Vermuthung ihre Bestätigung durch die oben unter Nr. II mitgetheilte Urkunde, die wiewohl eine echte und rechte Steuerprofession, doch keine genaueren Angaben über Umfang, Lage u. s. w. enthält. Die Angabe des Gewerbes bezog ich ferner auf die Gewerbesteuer. Nach dem, was uns inzwischen die Papyri und Ostraka gelehrt haben, würde allerdings die blosse Nennung des Gewerbes genügen, um die Steuersumme zu fixiren. Denn, wie ich im Jahrb. d. Vereins von Alterthumsfr. im Rheinl. LXXXI S. 254 gezeigt habe, wurden die verschiedenen Gewerbe verschieden, die Angehörigen eines jeden aber mit derselben Summe für ihr Gewerbe besteuert, sodass also die Kenntniss des Gewerbes genutgte, um zu wissen, wie viel der Einzelne zu zahlen hatte. 1) Wiewohl daher die Angaben der Apographai über Gebäude und Gewerbe ausreichend für die Veranlagung sein würden, glaube ich doch nicht mehr, dass diese Urkunden ,lediglich' der Besteuerung als Unterlage dienen sollten. Zunächst ist zu bedenken, dass es ausser diesen κατ' οίκίαν ἀπογραφαί wirkliche Steuerprofessionen gab, die für die einzelnen Steuern meist viel detaillirtere Angaben brachten. Ferner wissen wir, dass jene Steuerprofessionen für das laufende Jahr, diese aber für das vorhergehende Jahr abgefasst wurden,

<sup>1)</sup> Der Berliner Papyrus, auf den ich mich damals besonders stützte, ist inzwischen vollständig in GU I Nr. 9 von mir herausgegeben worden.

dass jene (von den Gebäudeprofessionen lässt sich's allerdings nicht erweisen) alljährlich, diese alle 14 Jahre, jene von allen Steuerzahlern, diese nur von den Hausbesitzern eingereicht wurden. Also von jenen Steuerprofessionen wird man diese Urkunden auf alle Fälle streng zu scheiden haben. Um ihre Bedeutung zu verstehen, halten wir uns zunächst an den Titel: κατ' οἰκίαν ἀπογραφαί, d. h. Einschreibungen, die Haus für Haus, und zwar, wie bemerkt, nur von den Hausbesitzern vorgenommen wurden. Der Kern derselben ist m. E. die Aufzählung aller in dem Hause wohnenden Menschen. Wenn es in den Steuerprofessionen heisst, ich zeichne ein meine Schafe, meine Kamele, meine Aecker u. s. w., so heisst es hier: Ich zeichne ein mich und die Meinen u.s.w. Der Schwerpunkt liegt also in der Aufzählung der Menschen, und im Besondern in der Angabe, in welchem Hause dieselben sesshaft sind. Denn wenn auf die vorhergehende Periode zurückgegriffen wird, geschieht es nicht, um etwa die Veränderungen des Besitzes oder dergl. zu bemerken, sondern lediglich um die Veränderung resp. Nichtveränderung der Wohnung hervorzuheben. Es heisst immer: ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ ἀμφόδου, ἐφ' οὖ καὶ τῆ τοῦ . . ἔτους ἀπογραφῆ ἀπεγραψάμην oder ahnlich. Von dieser Apographe war niemand befreit. Zwei Fragmente zeigen uns, dass z. B. auch die in Aegypten lebenden Römer sich in derselben Weise einschreiben mussten. In GU V Nr. 131 ist's eine Frau, von der es heisst χρηματίζουσα χωρίς κυρίου κατά τὰ 'Ρωμαίων έθη τέκνων δικαίω, in Nr. 125 ist es ein Aurelier. Also die Gesammtheit aller bei den Behörden eingegangenen Schriftstücke musste zugleich die Gesammtheit aller Einwohner Aegyptens aufzählen. Hiernach stehe ich nicht an, das, was alle 14 Jahre in Aegypten durch diese Apographai bezweckt wurde, zunächst als Volkszählung zu bezeichnen. Das war jedenfalls der thatsächliche Erfolg dieser Eingaben, wenn auch nicht der einzige. In dieser Auffassung werden wir dadurch bestätigt, dass wenigstens die dörfischen Apographai auch an die λαογράφοι des Dorfes adressirt wurden. Meine verehrten Mitarbeiter haben in GU II und III irrthümlich das λαογφ der Adressen in λαογφ(αφουμένοις) aufgelöst. Es ist vielmehr, wie auch GU IV Nr. 95 zeigt, sicher λαογράφοις zu lesen. Damit können doch aber nur Schon hierdurch wird uns nahe Volkszähler gemeint sein. gelegt, den hier vorliegenden Act als λαογραφία in dem eigentlichen (ungewöhnlichen) Sinne, d. h. als Volkszählung zu bezeichnen.

Welchen Zweck aber hatte eine solche Volkszählung? Alleiniger Selbstzweck wird diese Auszählung der Bewohner Aegyptens nicht gewesen sein, wiewohl die Constatirung der Einwohnerzahl gewiss auch in der Absicht der Regierung gelegen hat. Wurde eine so gewaltige Arbeit einmal gemacht, so sollten damit natürlich auch zugleich mehrere Bedürfnisse befriedigt werden. Und darauf führen uns nun gewisse Zusätze, die zu den Namen gefügt wurden; sie geben uns einen Anhalt, nach welchen Richtungen hin diese Listen ausgenutzt wurden. Ich möchte meinen, dass diese Apographai den Behörden nicht nur zur Auflage der Kopfsteuer dienten, sondern dass sie nicht minder auch zur Heranziehung der Einwohner zu den verschiedensten personalen Lasten, vor allem zum Kriegsdienst, dann auch zu communalen Aemtern, kurz, zu λειτουργίαι mannichfachster Art benutzt wurden. Wird dies aber zugegeben, so wird man in den alle 14 Jahre sich wiederholenden Einschreibungen nichts anderes als den ägyptischen Provinzialcensus zu sehen haben, denn auch dieser Census hatte ja den Zweck, der Steueranlage sowohl als der Aushebung als Grundlage zu dienen. Nur ist zu bedenken, dass in Aegypten, wie wir gesehen haben, diese Apographai ihre Ergänzung fanden in den alljährlich sich wiederholenden detaillirteren Steuerprofessionen.

Betrachten wir zunächst, inwiesern unsere Urkunden als Unterlage für die Kopfsteuer dienen konnten. In welcher Weise diese Steuer, die übrigens, wie Lumbroso p. 297 gezeigt hat, schon von den Ptolemäern erhoben wurde, in Aegypten auferlegt war, welche Classen, welche Altersstufen davon befreit waren, ist für Aegypten noch genauer zu untersuchen. Aus Joseph. b. J. II 16, 4 ist so viel zu ersehen, dass die Alexandriner, wie natürlich, davon befreit waren. Selbstverständlich waren es auch die in Aegypten lebenden Römer, sowie vielleicht noch andere privilegirte Classen, z. B. die κάτοικοι. Vermuthlich bestand für Aegypten eine ähniche oder gar dieselbe Bestimmung wie für Syrien, die Ulpian Dig. 50, 15, 3 mittheilt, wonach dort (abgesehen natürlich von den Privilegirten) die Männer vom 14 ten, die Frauen vom 12 ten Jahre bis zum 65 ten zur Kopssteuer verpslichtet waren. Zur Auflegung der Kopfsteuer war daher für die Behörden einmal die Kenntniss des Alters nöthig. Aus diesem Grunde sind auch in unseren Listen die Altersstufen genau angegeben, und damit ist die Forderung Ulpians a. O. erfüllt: aetatem in censendo significare necesse est, quia quibusdam aetas tribuit, ne tributo onerentur. Es war aber zweitens wünschenswerth, wenn auch nicht nothwendig, den Behörden anzugeben, ob der Betreffende und seine Familie zu den Privilegirten gehöre oder zu denen, die der Kopssteuer unterworfen sind. Letztere werden m. E. mit λαογραφούμενοι Denn λαογραφία bedeutet in übertragenem Sinne bezeichnet. als Steuer gefasst, Kopfsteuer', worüber weiter unten, und zwar ist dies die übliche Anwendung des Wortes. Dieser Zusatz λαογρ(αφούμενος) findet sich nun mehrfach in unseren Apographai (vgl. GU V). Es sei hervorgehoben, dass das jüngste Alter, bei dem ich bisher den Zusatz gefunden, 14 Jahre ist, das höchste über 50. Sehr wichtig ist GU IV 95, 13, wo ein 76-jähriger Hausbesitzer hinzufügt: ἀπολελυμένος τῆς λαογραφείας, was nur heissen kann: ,der befreit worden ist von der Kopfsteuer'. Diese Bemerkung ist offenbar hinzugefügt, weil er bei der letzten Apographe, bei der er 62 Jahre alt war, noch ein λαογραφούμενος war. Bisher steht also nichts der Annahme im Wege, dass auch in Aegypten die Kopssteuer vom 14ten (resp. 12ten) bis zum 65 ten Jahre erhoben wurde. Auffällig ist, dass das λαογραφούμενος so selten gesetzt ist. Bei grossen Familien steht es nur beim Vater, bei elternlosen Brüdern beim älteren. Offenbar genügte diese einmalige Bemerkung für die Behörden, um zu wissen, dass eben die ganze Familie kopfsteuerpflichtig war. Andererseits ist dieser Zusatz ja überhaupt entbehrlich. So fehlt er bisher immer in den dörfischen Listen, wiewohl die Betreffenden in erster Linie herangezogen wurden (vgl. GU II 26, III 54, 60, IV 97). Dagegen ist es kein Zufall, dass bei den κάτοικοι dieser Zusatz fehlt. Diese scheinen nämlich davon befreit gewesen zu sein. Wir kommen zu dem Schluss, dass zur Anlage der Kopfsteuer unsere Listen vollständig genügten. Zugleich ist aber auch sicher, dass sie nicht lediglich diesem Zwecke dienten. Denn eine Apographe mussten auch diejenigen einliefern, die nicht kopfsteuerpflichtig waren, wie z. B. die oben aufgeführten Römer und jener 76-jährige Greis zeigt. Vielmehr dienten sie sicherlich auch zur Unterlage für die Aushebung. Dies wäre schon an und für sich wahrscheinlich. Es weist aber auch direct darauf hin der Zusatz ἐπικεκριμένος¹),

<sup>1)</sup> Dieser wichtige Zusatz findet sich auch in GU Il 26, 21, wo zu lesen ist: έπικεκ(ριμένφ) ὑπὸ Σεμπρωνίου Λιβερ[αλίου ή]γεμονεύσαντ(ος) τῷ ιη (ἔτει) Θεοῦ Λίλιου ἀντωνείν(ου).

der sich hin und wieder hinter den Namen findet (GU V 137, 10. 116, 18. 118 III 8). Diese ἐπίκρισις, über die wir zum ersten Mal durch einige in Hest V von mir mitgetheilte Urkunden Aufschluss erhalten, war eine Prüfung oder vielmehr eine Nachprüfung, wie der Name sagt, der sich die Militärpslichtigen vor den höchsten Officieren, resp. vor dem Praes. Aeg. zu unterziehen hatten. Genaueres darüber an anderem Ort. Hier genüge es zu constatiren, dass in dem Zusatz ἐπικεκριμένος unsere Apographai einen directen Hinweis auf die militärischen Pslichten enthalten.

Soviel über die Bedeutung dieser Apographai. Ich will noch hinzufügen, dass die Behörden sich nicht derauf beschränkten, die so eingereichten Eingaben nach den Revieren (Haus für Haus) an einander zu kleben und zu nummeriren, wie sich das an den Originalen noch deutlich erkennen lässt, sondern auf Grund dieser Eingaben Listen verschiedenster Art anlegten, Personenlisten, Häuserlisten etc. Von letzteren habe ich einige Beispiele in Facsimile publicirt in den "Tafeln zur älteren griech. Paläographie" Nr. X. a genatur "Aufts

Wir sind somit zu dem auffallenden Resultat gekommen, dass in Aegypten vom I. bis III. Jahrh. n. Chr. alle 14 Jahre eine Aufzeichnung aller Einwohner erfolgte, die man etwa dem gleichstellen kann, was wir Provinzialcensus nennen. Auffallend ist namentlich die Zahl 14. Sie lässt sich mit keiner der sonst bekannten Periodenzahlen in Einklang bringen. 15-jährig war der später eingeführte Indictionscyclus, 15-jährig auch die Steuerperiode, die nach Mommsens Vermuthung an die Steuerniederschlagung des Hadrian im J. 118 anschloss (Staatsr. II 975). Für Aegypten selbst ist wenigstens für das I. Jahrh. n. Chr. eine 5-jährige Steuerperiode überliefert (CIGr. 4957, 49), was der beste Beweis ist, dass unsere Apographai mit Steuerregulirung direct nichts zu thun haben. Woher aber die Zahl 14? Vielleicht wurde man eben mit 14 Jahren zur Kopfsteuer wie zu anderen Diensten herangezogen. Dann war die 14-jährige Periode die denkbar weiteste, die zugleich doch eng genug war, um die in der letzten Apographe noch nicht mit Aufgezeichneten zur rechten Zeit heranziehen zu

Zum Schluss noch ein Wort über die dem Obigem scheinbar widersprechenden Angaben der Ostraka. Wenn in diesen Ostraka Jahr für Jahr  $i\pi i\rho$   $\lambda \alpha \sigma \gamma \rho \alpha \phi i\alpha c$  quittirt wird, so ist eben nicht von der "Volkszählung", sondern von der Kopfsteuer die Rede.

Es ist daraus also nur zu folgern, dass diese Kopfsteuer alljährlich erhoben wurde, nicht aber, dass eine Volkszählung alljährlich stattgefunden habe. Woher kommt aber diese eigenthümliche Bezeichnung der Kopssteuer mit λαογραφία? Warum heisst sie nicht wie sonst gewöhnlich ἐπικεφάλαιον? Irgend ein Zusammenhang mit der Volkszählung muss doch bestehen. Ich vermuthe, dass die Regierung den Ertrag der Kopfsteuer zur Deckung der gewiss nicht unbedeutenden Unkosten des Census verwendete. Mag sie Ueberschüsse auch zu anderen Zwecken verbraucht haben, jedenfalls konnte dann diese Steuer als λαογραφία bezeichnet werden. Hierdurch werden wir zum Schluss zu einer historisch wichtigen Consequenz gedrängt. Wenn schon in Ptolemäischer Zeit λαογραφία Kopfsteuer bedeutet, so muss es schon damals auch Volkszählungen gegeben haben, und dies wird bestätigt durch die Worte Diodors ΧΥΙΙ 52,6: καθ' δν γὰρ ἡμεῖς παρεβάλομεν χρόνον εἰς Αἴγυπτον (d. h. unter Ptolemaios Auletes Ol. 180) ἔφασαν οἱ τὰς ἀναγρα $q\dot{\alpha}$ ς έχοντες τῶν κατοικούντων εἶναι τοὺς ἐν αὐτ $\tilde{\eta}$  (Alexandria) διατρίβοντας έλευθέρους πλείους των τριάχοντα μυριάδων. Wie sich die Ptolemäischen Volkszählungen zu denen der römischen Epoche verhalten haben mögen, darüber wage ich zunächst keine Vermuthungen zu äussern.

Breslau.

ULRICH WILCKEN.

## DIE NEUPLATONISCHE LEBENSBESCHREIBUNG DES ARISTOTELES.

## 1. Die Vita Pseudo-Ammoniana.

Den beiden Commentaren des Ammonius und Philoponus zu den Kategorien<sup>1</sup>) wird fast in allen Handschriften eine kurze Vita des Aristoteles vorangestellt. An diese schliesst sich eine kleine Abhandlung über die Logik, worin die peripatetische Ausfassung, dass die Logik als ein Organon der Philosophie und nicht als ein Theil derselben zu betrachten sei, gegen die stoische Lehre vertheidigt wird. Der Titel, welcher in den Ausgaben an die Spitze dieser Abhandlung gestellt wird, Προοίμιον της λογικής πραγμαrelag, ist insofern irreführend, als dadurch derselben eine selbstständige Stellung neben der Vita gegeben wird. In den Handschriften wird der Titel fortgelassen und ohne Unterbrechung wird von der Vita zur Betrachtung über die Logik übergegangen. Das ist für die Beurtheilung der beiden Abrisse nicht ohne Bedeutung. Denn jetzt lässt sich mit Sicherheit behaupten, dass auch der vor der Vita stehende Titel Γένος 'Αριστοτέλους nicht ursprünglich ist. Er findet sich auch nicht in allen Handschriften und erregt

<sup>1)</sup> Zur vorläufigen Aufklärung der diese Commentare betreffenden Frage bemerke ich, dass zwei vollständige, neben einander laufende Commentare überliefert sind. Der eine ist unter Ammonius' Namen Venetiis 1503 apud Ald., Venet. 1545 sumptu Melchioris Sessae, Venet. 1546 apud Ald. herausgegeben, von dem andern sind die prolegomena unter Philoponus' Namen von Brandis p. 34º 21 sq. erschienen, der eigentliche Commentar liegt mir in der Abschrift von Tschiedel vor. Auf Grund eines umfangreichen Handschriftenmaterials lässt sich jetzt mit Sicherheit nachweisen, dass in den Ausgaben eine Verwechselung zwischen Ammonius und Philoponus stattgefunden hat; es gehören die Venediger Drucke dem Philoponus, die prolegomena bei Brandis dem Ammonius. Auch haben wir gar keinen Grund, den gedruckten Commentar dem Philoponus abzusprechen, mit welchem Recht dagegen der Zwillingsbruder desselben des Ammonius Namen trägt, bedarf noch einer gründlichen Untersuchung, die voraussichtlich das Ergebniss haben wird, dass es ein Auszug aus dem Commentar des Ammonius ist, der aber später Erganzungen aus Philoponus und Olympiodor aufgenommen hat.

schon durch seine Form, die deutlich auf seinen Ursprung, nämlich die Anfangsworte der Vita  $\mathcal{A}_{\varrho\iota\sigma\tau\sigma\tau\acute{\epsilon}\lambda\eta\varsigma}$   $\tau\grave{o}$   $\mu\grave{\epsilon}\nu$   $\gamma\acute{\epsilon}\nu o\varsigma$   $\mathring{\eta}\nu$   $M\alpha\kappa\epsilon\delta\omega\nu$ , hinweist, gegründeten Verdacht.

Die beiden Abrisse haben jedenfalls an ihrer ursprünglichen Stelle überhaupt keinen eigenen Titel gehabt, sondern sie bildeten den Anfang der Einleitung zu einer offenbar aus byzantinischer Zeit stammenden Erklärung der Kategorien, auf welche als das προκείμενον βιβλίον ausdrücklich hingewiesen wird.1) wurden sie aus ihrem natürlichen Zusammenhang gerissen und den gelesensten Commentaren der Kategorien vorangestellt, ohne dass man sie damit dem Ammonius oder Philoponus vindiciren wollte. Denn fast in allen Handschriften werden die Titel dieser Commentare mit den Namen ihrer Verfasser erst hinter den beiden Abrissen angegeben. Anders verfuhren die Herausgeber. In der editio princeps der Werke des Aristoteles<sup>2</sup>) erschien die Vita ohne den Abriss über die Logik unter dem Titel Βίος Αριστοτέλους κατά Φιλόπονον, in den folgenden Ausgaben aber (Venetiis 1503. 1545. 1546) wurde sie dem Ammonius zuertheilt und hat deswegen die Bezeichnung Pseudo-Ammoniana erhalten. Der letzte Herausgeber V. Rose<sup>3</sup>)

έπεὶ δὲ λογικῆς πραγματείας ἀρχὴ τὸ προκείμενον βιβλίον, ὡς προιόντος τοῦ λόγου εἰρήσεται, ἀναγκαῖον ζητῆσαι κτλ. ed. Venet.. 1546 p. 4.

<sup>2)</sup> Aristot. opera ed. Ald. Venetiis 1497.

<sup>3)</sup> Aristot. fragm. (Lips. 1886) p. 437 sq. Der Text, welcher hier geboten wird, ist recht fehlerhaft, weil er sich allein auf den schlechten cod. Marc. 257 saec. XIV stützt. Auch wird in der adnotatio bei Angabe der in den Ausgaben stehenden Lesarten die editio princeps, welche von den späteren Ausgaben stark abweicht, nicht berücksichtigt. Da für die Beurtheilung unserer Frage auch der Wortlaut in Betracht kommt, so gebe ich nach den Collationen von Tschiedel, der für die Berliner Akademie der Wiss. die Commentare des Ammonius und Philoponus verglichen hat, die Varianten von 4 Handschriften, die alle aus saec. XIII stammen, nämlich C = Laur. 10, 26, D = Laur. 72, 1, F = Laur. 71, 3, L = Laur. 72, 5. Rose p. 437, 1 tit. γένος ἀριστοτέλους CL: τὸ γένος του αριστοτέλους F: om. D | 2 τω μεν γένει FL | πόλεος D | δε om. D | 3 ίατροῦ τοῦ D | ἀμύντα CDFL (recte) | 5 Ενενκεν FL | οἰκείου] ἰδίου D || 6 νικο $μάχια D \parallel μητρὸς δ' ἦν]$  μητρὸς ἦν  $D: μητρὸς δὲ FL \parallel φεστίδος CDFL$  (ubique)  $\parallel$ 7 δε] μέντοι Ι) || 8 ἀριστοτέλην CDFL (recte) || 9 είρημ.] γεγραμμένον D || 12 τοῦ om. D || 13 ὁ om. L || τινι] τῶ D || p. 438, 1 διαμεμ.] μεμνημένος  $\mathbf{FL} \parallel \mu$ όνον ὅτι τὰν  $\mathbf{D} \parallel \mathbf{2}$  νικάνωρα  $\mathbf{C} \parallel \mathbf{3}$  τὰν υίὸν αὐτοῦ υίοποιησάμενος D | τελευτῶν δὲ CF: τελευτῶν γ' L (recte) | 4 οἰκείαις] iδίαις CDFL (recte) | 5 πυθίδα C: τὴν θαΐδα D: πυθαΐδα FL || νικάνωρι C || 6 έλευθερίων C || 7 παιδεύεται D | 8 ποιητικής CD (recte): ποιητικών F: ποιητών L | καὶ τὰ C: τὰ τοῖ L || ποιζματα C || 11 αὐτὸν C || 12 τρία έτη D || 13 τοῦ om. D ||

hat zwar in einem kurzen Vorworte einige Aufklärungen über die Ueberlieferung der Vita gegeben, aber ihren Werth oder vielmehr ihre Werthlosigkeit hat auch er noch nicht voll erkannt, weil er über das Verhältniss derselben zur Vita Marciana eine irrige Auffassung hatte.

Die Vita Marciana, nur im Marc. 257 erhalten, ist zuerst von L. Robbe (Lugd. Bat. 1861) veröffentlicht, dann von Flach Hesychii Milesii Onomatologi quae supersunt (Lipsiae 1882) ohne eigene Zuthaten wieder abgedruckt und zuletzt von V. Rose Aristot. fragm. p. 426—436 mit bedeutenden Verbesserungen herausgegeben.

Die enge Verwandtschaft der beiden Lebensbeschreibungen fällt in die Augen, es handelt sich nur um die Frage, ob beide aus derselben Quelle geslossen sind oder ob die eine aus der andern hervorgegangen ist. Man hat sich bisher für die erste Annahme entschieden und auch Rose bezeichnet die Vita Pseudo-Ammoniana als "absurdius etiam ab alio commentatore ex communi fonte compilata". Gründe für diese Entscheidung hat man nicht vorgebracht.

16 του om. CD | αὐτὸ L || λύκιον D || 17 ως τινες ὑπολαμβάνουσι om. D || 18 τότε post δυναμ. colloc. D || δυναμένοις C: δυναμένου D || τε om. D || 19 ἐν ᾿Αθήναις C: ἐν ᾿Αθήνησι DFL (recte, cf. p. 440, 15) | 21 πειρώνται — Πλάτωνι (23) om. D || 24 άλλὰ καὶ D || 27 μᾶλλον είναι δέον C || 28 φίλος φροντιστέον (p. 439, 1) in mrg. suppl. C | 29 αλλαχοῦ om. C | p. 439, 2 ὁ om. FL || 3 γàρ om. CDFL || 5 γàρ om. C || 7 οῦτως CDFL || 9 ἀνδρὸς ὅν οὐ θέμις έν τοῖσι χαλεποῖσεν ἀκούειν (ἀκούειν om. C) CDFL | 10 συνῆν] ἢκολούθησε C || 11 την τοῦ om. C || 12 ὁ τούτου άδελφιδοῦς C || ποτόνης CFL: ποτώνης D (recte) | 14 μακεδόνων in lac. om. C | yalq] πόλει CDFL (recte) | 14. 15. τον Φιλ.] τον κτίστην CDFL (recte) | 15 μέρος μέγα C | 16 ήδύνατο C || 17 πάση L || καὶ κοινῆ (sed καὶ superscr.) F || 18 πολλοῖς CDFL (recte) || idia εὖ έποίει C: idia εὖ έποίησε DFL (recte) | 19 συστατικαί CDFL (recte) | xal om. D || 20 πολλοῖς CFL (recte): πολλοὺς D || ἐποίει C || xal τὸ C: xal DFL || 21 πείθων D || p. 440, 2 έπιτελεῖται om. D || 3 έρησσὸν C || 4 έλυτρώσατο C: έλυσε D || 6 στέλλονται CDFL || 7 οί om. FL || 8. 9 διεδέξατο – Ξενοκράτης om. L || 9 ἐπαίδευσεν L || 10. 11 ἐν Λυκείφ — Αριστοτέλης om. FL || 10 δè (alterum) om. CD (recte) | 12 δls sis (την add. D) φιλοσοφίαν CDFL (recte) | 13 ηδη ήσαν τ. Σ. CDFL (recte) | 14 ἐδήλωσε εάλω D¹ | 15 ὅτι om. C || τὸ ἐν Άθ.] ταῖς Ἀθήνασιν D || ἐνδιατρίβειν DFL || 17 ἐπ' ὄγχην C || 18 έλεχόντων L | 19 ό ἀρ. αὖθις D || 20 παρὰ om. D || βασιλείουσι C | 21 παρά (ante τή) om. C | 24 συνώδευεν FL | αὐτῷ - συνώδευσε (25) om. L || καὶ έσω om. D || τῶν έσω C || p. 441, 2 τοῦ om. C || 4 δὲ om. D || 8 τῆ μέν γὸς — ἀριστοτέλους (28) om. C | τοὺς κανόνας διακς. D | 10 ἤδεισαν L 11 επίσταντο D || ταὐτὸν FL || 12 δυναμ.] επισταμένοις DFL (recte) || 15 τόη D | 17 καὶ om. FL | 18 ἐστιν om. D | 23 σύνεστιν ἔτη τρία om. D | (26 not. corrigas: 25 ὁ δὲ σύμπας — ἐτελεύτησε om. ed.) || 26 ἄρα om. DFL (recte).

Und doch müssen gewichtige Gründe wirksam gewesen sein, denn der Augenschein spricht deutlich gegen diese Annahme. Dass die Vita Pseudo-Ammoniana junger ist als die Marciana, lehrt schon eine flüchtige Betrachtung des Sprachgebrauchs 1), welcher uns zwingt, sie bis in das byzantinische Zeitalter hinabzurücken?), während die Ausdrucksweise der Vita Marciana Verwandtschaft mit den letzten Neuplatonikern zeigt. Dass der Inhalt der Vita Pseudo-Ammoniana bei weitem dürstiger ist, dass die chronologischen Erörterungen, die philosophischen Fragen, die Angaben der Quellen sorgfältig vermieden werden, konnte keinem entgehen. Es müssen also wohl in der jungeren Vita Nachrichten enthalten sein, die in der älteren fehlen. Fassen wir doch diese der Vita Pseudo-Ammoniana eigenthümlichen Angaben einmal schärfer ins Auge, es wird sich dann ergeben, nicht nur dass dieselben nichts weiter als Combinationen des Verfassers der Vita sind, sondern auch dass seinen Combinationen eben unsere Vita Marciana in ihrer jetzigen Gestalt zu Grunde lag. Da lesen wir zunächst, dass Aristoteles 3 Jahre lang Schüler des Sokrates war, während in der Vita Marciana nur von einer kurzen Zeit (χρόνον πλην όλίγον ὄντα) die Rede ist. Nun, wenn der Verfasser addiren konnte, so war es für ihn leicht, aus den Angaben der Lebensdauer und der einzelnen Lebensabschnitte die 3 Jahre herauszurechnen. Nach p. 427, 14 kam Aristoteles im Alter von 17 Jahren zu Sokrates, mit Plato, an den er sich nach dem Tode des Sokrates anschloss, verkehrte er 20 Jahre und hat ihn dann noch 23 Jahre überlebt. Somit bleiben, da nach p. 428, 14 Aristoteles im Alter von 63 Jahren starb, für den Verkehr mit Dass der Verfasser der Vita Pseudo-Sokrates 3 Jahre übrig. Ammoniana diese Rechnung wirklich angestellt hat, beweist der letzte Abschnitt der Vita p. 441, 21-27, wo die einzelnen Summanden der Summe 63 aufgezählt werden. Dabei hat er die Angabe der Archontenjahre, wie wir sie in der Vita Marciana p. 428, 13 sq. lesen, klug vermieden und ist einer unüberwindlichen Schwierigkeit

<sup>1)</sup> είς cum acc. kennt der Versasser nicht mehr, dafür tritt stets &ν cum dat. ein (cs. p. 438, 11; 439, 13; 440, 11. 19; 441, 1. 3), dazu kommen Ausdrücke wie ἐν Ἀθήνησι (p. 438, 19; 440, 15), πολλοῖς εὖ ποιεῖν (p. 439, 18. 20), κατασκαφθεῖσαν (p. 439, 12) ἀνταφσία (p. 440, 10).

<sup>2)</sup> So weist der Sprachgebrauch auf dieselbe Entstehungszeit hin, wie sie schon die Anordnung des Commentars, zu dem die Vita mit dem Abriss über die Logik die Einleitung bildete, vermuthen liess.

aus dem Wege gegangen. Denn nach dieser Stelle der Vita Marciana ist Aristoteles unter Diotrephes d. h. Ol. 99, 1 = 384/3 geboren, unter Nausigenes d. h. Ol. 103, 1 = 368/7, also im Alter von 17 Jahren, zu Plato gekommen und unter Philokles d. h. Ol. 114, 3 = 322/1 im Alter von 63 Jahren gestorben, und zwar hat er, heisst es, Plato vom Archon Theophilus d. h. Ol. 108, 1 == 348/7 bis Philokles, nämlich 23 Jahre, überlebt. Hier scheint auf den ersten Blick ein blosser Rechensehler unterlaufen zu sein, denn der Zeitraum von 348 bis 322 beträgt 26 Jahre. Daher wollte auch Rose p. 428, 17 die Zahl xy' in x5' verändern, ohne zu bedenken, dass diese Zahl schon p. 428, 6 steht. Aber der Fehler liegt tiefer, er ist durch die Benutzung und mangelhafte Verknüpfung zweier Quellen entstanden. In der Hauptquelle, einer Vita, die wir noch nachweisen können, waren die Ansätze im Leben der Philosophen nach Archontenjahren gemacht, ausserdem war der Aufenthalt bei Plato mit 20 Jahren, die Lebensdauer mit 63 Jahren bestimmt, der Eintritt in die Platonische Schule - von dem Umgange mit Sokrates war hier nicht die Rede — ausdrücklich ins 17. Lebensjahr verlegt. Mit diesen Zeitbestimmungen verband der Verfasser die aus einer anderen Quelle stammende Nachricht, dass Aristoteles auch schon Schüler des Sokrates gewesen sei. Er nahm für die Zeit dieses Unterrichts 3 Jahre an und berechnete demgemäss die Lebenszeit des Aristoteles nach Platos Tode auf 23 Jahre. Er liess jedoch die Bestimmungen der Archontenjahre aus seiner Hauptquelle stehen und brachte dadurch in seine Darstellung den Widerspruch zwischen den Angaben der Lebensabschnitte und der Archontenjahre. Diesen Widerspruch hat der Verfasser der Vita Pseudo-Ammoniana dadurch vermieden, dass er die Zeitbestimmungen nach Archonten fortliess und sich begnügte, die Dauer des ganzen Lebens und seiner einzelnen Abschnitte anzugeben.

Noch überzeugender möchte folgende Betrachtung sein. Das Verhältniss des Aristoteles zu Plato wird in der Vita Marciana an zwei getrennten Stellen behandelt. Der Gedanke, welcher p. 428,8—429, 9 zum Ausdruck kommt, deckt sich in der Tendenz mit der Ausführung p. 431, 20—432, 15. An beiden Stellen wird die Ansicht bekämpst, dass Aristoteles gegen Plato sich ausgelehnt habe. Aber weiter geht die Uebereinstimmung nicht. Wie jede äussere Bezugnahme vermisst wird, so sehlt es auch an innerem Zusammenhang. An der ersten Stelle wird zur Vertheidigung des Aristoteles

geltend gemacht, dass er bis zum Tode Platos mit ihm verkehrte, und dies durch eine ausführliche chronologische Erörterung aus Philochorus erhärtet, dann aber wird darauf hingewiesen, dass Aristoteles als Fremder gegen den Bürger Plato, der sich auch des Schutzes seiner mächtigen Verwandten, des Chabrias und Timotheus, erfreute1), gar nicht wagen durfte feindlich aufzutreten. In der zweiten Stelle werden der angeblichen Verläumdung drei Argumente gegenübergestellt: Aristoteles zeigt sich als begeisterter Lobredner Platos in der Aufschrift des ihm geweihten Altars, er spricht von ihm mit Hochachtung in seinen Briefen, er empfiehlt ebendort den Herrschern die Verwandten Platos. Daran wird die Bemerkung geknüpft, dass Aristoteles auch in der Widerlegung Platonischer Lehrsätze durchaus im Geiste seines Lehrers handelt. Die Erklärung für diese doppelte und durchaus verschiedene Behandlung derselben Frage liegt auf der Hand. Der Verfasser hat zwei verschiedene Quellen benutzt, und war nicht geschickt genug, die ihm vorliegenden Darstellungen mit einander zu verknüpfen. Wenn nun die Vita Pseudo-Ammoniana denselben Mangel in der Darstellung zeigt, wenn auch hier die beiden Ausführungen sichtbar auseinander treten, so ist das doch wohl ein deutliches Zeichen, dass dem Verfasser eben unsere Vita Marciana vorgelegen bat. Das Excerpt der ersten Stelle finden wir p. 438, 17 - 20, das der zweiten p. 438, 21 - 439, 9. Dass er die beiden Darstellungen örtlich zusammengerückt und äusserlich in Beziehung gesetzt hat, dass er mit der Ansührung der nach seiner Meinung wichtigsten und entscheidendsten Argumente sich begnügt hat, entspricht ganz dem Charakter eines Epitomators.

An einer anderen Stelle hat er viel kühner die Mängel seiner Vorlage durch eigene Combinationen zu corrigiren geglaubt. Nach Vita Marciana p. 431,7 soll Aristoteles die 250 Politien im Gefolge Alexanders auf dem Perserzuge gesammelt haben. Damit steht aber die im nächsten Abschnitt p. 431, 15 wiedergegebene Nachricht im Widerspruch, dass Aristoteles nach dem Tode des Speusippus zugleich mit Xenokrates die Leitung seiner Schule übernommen

Hermes XXVIII.

<sup>1)</sup> Die Bemerkung scheint mir nicht ganz so ungereimt zu sein, wie Zeller III<sup>3</sup> S. 17 A. 2 sie auffasst. Denn es handelt sich doch um die angebliche Errichtung einer Schule während der dritten sicilischen Reise Platos (ἐν τῆ πλάνη καὶ τῆ ἀποδημία Aristocles bei Eus. pr. ev. XV 2, 2; ὅτε τὴν τρίτην ἀποδημίαν εἰς Σικελίαν ἀποδήμησε Aristides De quattuorv. II p. 324), also um einen Vorgang des Jahres 361/60, wo beide Feldherrn noch in Thätigkeit waren.

Um diesen Widerspruch kümmerte sich der Verfasser der Vita Marciana nicht, in voller Harmlosigkeit stellte er die Nachrichten seiner beiden Quellen neben einander. Anders der Epitomator. Da er von irgend einer Rücksicht auf die Zeit sich nicht beengt fühlte, so war es für ihn nicht schwer, beide Ueberlieferungen in Einklang zu bringen. Was neben einander nicht Raum hat, wird nach einander angereiht. So übernimmt in seiner Darstellung (p. 440, 6-441, 3) Aristoteles zwar nach Speusippus' Tod die Leitung des Lyceums in Athen, aber nach seiner Entsernung aus der Stadt kehrt er von Chalcis aus wieder nach Macedonien zurück und da es doch nicht recht möglich scheint, auf einem Feldzuge die verschiedenen Staaten aufzusuchen und ihre Verfassungen aufzuzeichnen, so macht er erst mit Alexander eine Reise bis zu den Brahmanen und begleitet ihn dann auch auf seinem Zuge gegen die Perser, um nach dem Tode seines königlichen Gönners in sein Vaterland (d. h. doch wohl Macedonien) zurückzukehren. In diese Darstellung fügt verkehrter Weise der Epitomator aus der Vita Marc. die zusammenfassenden Schlussworte der Lebensbeschreibung (p. 436, 1) πολλά μεν δυνάμενος παρά τοῖς τότε βασιλεῦσι Φιλίππω 'Ολυμπιάδι 'Αλεξάνδοω 'Αντιπάτοω ein und erzählt (p. 440, 19) ἐπανέρχεται δὲ αὖθις ὁ ᾿Αριστοτέλης ἐν Μακεδονία. καὶ πολλὰ ἐδυνήθη παρὰ τοῖς τότε βασιλεῦσι, παρὰ τῷ ἀλεξάνδοψ καὶ παρὰ τῆ Ὀλυμπιάδι τῆ τούτου μητρὶ καὶ παρ' Αντιπάτοψ τε καὶ Φιλίππψ, als ob alle diese Gönner noch während des angeblichen zweiten Aufenthalts des Aristoteles in Macedonien gelebt hätten. Diese Beispiele mögen genügen, um die Arbeitsweise dieses Epitomators zu kennzeichnen.

Nun giebt es in der Vita Pseudo-Ammoniana allerdings eine Stelle, die aus der Vita Marciana nicht geschöpft sein kann, aber meine Ansicht über das Verhältniss der beiden Lebensbeschreibungen mehr zu bestätigen als zu erschüttern geeignet ist. Denn der Zusatz bezieht sich nicht etwa auf das Leben des Aristoteles, sondern handelt von seinen Verdiensten um die Logik, welche ja den Gegenstand der folgenden kleinen Abhandlung bildet. Es lag nahe, aus diesem Gedankenkreis eine Bemerkung an passender Stelle in der Vita einzuschieben. Thatsächlich ist denn auch dieser Zusatz aus derselben Quelle geschöpft, welche den Stoff für die Abhandlung über die Logik geliefert hat, nämlich Olympiodors Commentar zu den Kategorien. Die beiden Stellen lauten so:

Olymp. in Ar. Cat. (c.Mut.69 f. 17).

καὶ ἄξιον θαυμάσαι τόν τε Πλάτωνα καὶ Αριστοτέλη, καὶ τοῦ μὲν Αριστοτέλους ὡς χωρίσαντος καὶ ἐφευρόντος, ἄνευ πράγματος τοὺς κανόνων κεχρημένου τῆ ἀποδείξει οἱ γὰρ παλαιοὶ ἀποδεῖξαι μὲν ῆδεσαν, ἀπόδειξιν δὲ ποιῆσαι [ἀντὶ τοῦ μέθοδον ἀποδείκτικὴν]οὐκἤ δεσαν, ταὐτὶ πάσχοντες τοῖς κεχρημένοις μὲν ὑποδήμασι, σκυτοτομεῖν δὲ ἀγνοοῦσιν.

Vita Pseudo-Amm. 441, 8.

τῆ μὲν γὰρ λογικῆ προσέθηκε διακρίνας τοὺς κανόνας ἀπὸ τῶν πραγμάτων καὶ ποιήσας τὴν ἀποδεικτικὴν μέθοδον· οἱ γὰρ πάλαι ἀποδεῖξαι μὲν ἤδεσαν, ἀποδείξεις δὲ ποιεῖν οὐκ ἡπίσταντο, ταὐτὸ πάσχοντες τοῖς σκυτοτομεῖν μὲν μὴ δυναμένοις, ὑποδήμασι δὲ χρῆσθαι ἐπισταμένοις.

Sonst findet sich keine Stelle in der Vita Pseudo-Ammoniana, die irgend eine andere Quelle als unsere Vita Marciana voraussetzt, und damit dürfte das Abhängigkeitsverhältniss der beiden Lebensbeschreibungen hinlänglich bewiesen sein.

Zum Schlusse möchte ich noch, nicht ohne das Bewusstsein, damit den festen Boden zu verlassen, mit einem Wort auf den wahrscheinlichen Verfasser der beiden Abrisse hinweisen. Handhabe bietet die Abhängigkeit von Olympiodor. Dass aber der Epitomator unmittelbar aus dem Commentare zu den Kategorien geschöpft habe, ist aus mehreren Gründen nicht wahrscheinlich. Einmal ist Olympiodors Commentar in der byzantinischen Zeit wenig oder gar nicht gelesen worden, wie er denn auch nur in einer einzigen Handschrift überliefert ist, er wurde eben von den Schriften der Schüler, die dem Geschmacke jener Philosophen mehr zusagten, des Elias und hauptsächlich Davids, verdrängt. Dann aber zeigt unser Abriss über die Logik einige von Olympiodor abweichende Gedanken, welche schwerlich dem flachen Kopfe des Spätlings entsprungen sind, vielmehr ein Medium voraussetzen, das ihm die Darstellung Olympiodors übermittelte. Endlich ist beachtenswerth, dass auch die in die Vita aufgenommene Stelle in dem Abschnitte von Olympiodors Commentar steht, welcher über die Logik handelt, woraus hervorzugehen scheint, dass die Kenntniss des Epitomators sich auf diesen Theil beschränkte. Nun wissen wir, dass ein Schüler Olympiodors, nämlich Elias, der sich in seinen Arbeiten eng an seinen Lehrer anlehnt, in den Prolegomena des

Commentars zur Isagoge des Porphyrius eine Abhandlung über die Logik als Organon der Philosophie im Commentar zur Analytik zu liefern in Aussicht stellt'), ein anderer Schüler Olympiodors, der Armenier David, verheisst dieselbe Abhandlung im Commentar zu den Kategorien zu geben.2) Von Elias sind nur die Commentare zur Isagoge und zu den Kategorien, von David nur der zur Isagoge erhalten, von beiden ist also die versprochene Abhandlung verloren gegangen. Aber ihre Commentare haben in byzantinischer Zeit einen Bearbeiter gefunden, von dem uns freilich auch nur die Erklärung zur Isagoge vorliegt.3) Den Namen desselben können wir nicht mehr feststellen, weil der Ansang seiner Erklärung mit dem Titel verloren gegangen ist. In den später willkürlich ergänzten Titeln wird der Commentar ohne Weiteres dem David zugeschrieben, aber zwei Scholiasten, welche ihn noch unverstümmelt gelesen zu haben scheinen, nennen Elias als Verfasser desselben. Es ist wohl möglich, dass beide Namen im ursprünglichen Titel standen, da der Verfasser thatsächlich Excerpte aus den Commentaren beider Schüler Olympiodors zusammengeschweisst hat. Dieser Pseudo-Elias also, wie wir ihn auf Grund der Scholien genannt haben, scheint der Verfasser der in Frage stehenden Abrisse zu sein. Dass er eine Abhandlung über die Logik geschrieben hat, folgt aus einer Stelle seines Commentars zur Isagoge (cod. Mon. 399 f. 2047), welche lautet: αθτη δὲ ἡ λογική εἴτε μέρος τῆς φιλοσοφίας έστιν είτε δργανον, έν τελειοτέροις μαθήμασι σύν θεώ μαθησόμεθα. ένταῦθα δὲ διὰ τὴν πολυσχεδίαν αὐτῶν ὑπερτιθέμεθα αὐτά. διὰ γὰρ διαιρέσεως ποικίλης τοῦτο μανθάνομεν. αύτη δὲ ή λογική εἰ μὲν ὄργανον φανή της φιλοσοφίας, έξει τὸ παρὸν βιβλίον μέρος αὐτῆς ὄν, εἰ δὲ μέρος εὐρεθῆ τῆς φιλοσοφίας ή λογική, έσται μέρους μέρος τὸ παρὸν σύγγραμμα, φημί της λογικής, της δε φιλοσοφίας μόριον. Sein Commentar

<sup>1)</sup> Cramer Anecd. Paris. IV p. 417, 34 δειχθήσεται γὰρ σὰν θεῷ ἐν τοῖς Αναλυτικοῖς, ὅτι ἡ λογικὸ, οὐ μέρος τὸς φιλοσοφίας ὰλλ' ὁργανον, διώτι τὸ μὲν μέρος συμφυές, τὸ δὲ ὑργανον ἐπείσακτον. p. 433, 18 ἀνόγεται δὲ ὑπ' οὐδὲν μέρος τῆς φιλοσοφίας, ἀλλ' ὑπὸ τὸ ὄργανον αὐτῆς, φημί τὴν λογικήν, ώς δειχθήσεται σὺν θεῷ ἐν τῷ Αποδεικτικῷ.

<sup>2)</sup> Cod. Paris. 1938 f. 9 $^{\circ}$  ή δὲ λογική εἴτε μέρος ἐστὶ τῆς φιλοσοφίας εἴτε ὄργανον, ἐν ταῖς Κατηγορίαις σὲν θεῷ μαθησόμεθα.

Vgl. Busse, Die neuplatonischen Ausleger der Isagoge des Porphyrius, Programm des Friedrichs-Gymn. zu Berlin 1892.

zu den Kategorien, den wir jedenfalls unter den  $\tau \epsilon \lambda \epsilon \iota \acute{c} \tau \epsilon \varrho \alpha \ \mu \alpha - \vartheta \acute{\eta} \mu \alpha \tau \alpha$  zu verstehen haben, ist nicht erhalten; da er aber bei dieser Arbeit sicherlich sich ebenso an David oder Elias angelehnt hat, wie im Commentar zur Isagoge, so deckt sich die Vorstellung, die wir uns von seiner Abhandlung in ihrem Verhältniss zu Olympiodor machen müssen, vollständig mit dem uns vorliegenden Abriss.

Aber auch in der Vita finden wir einige Stellen, die durch ihre Uebereinstimmung mit seinem Commentar zur Isagoge auf ihn als den Verfasser hinweisen. So lesen wir cod. Mon. 399 f. 193': ό μεν γαρ Αριστοτέλης συνών και Αλεξάνδρω τω κτίστη πολιτείας λέγεται μετ' αὐτοῦ περιελθεῖν, ὧν ἀνεγράφετο τὸν βίον κατά στοιχείον. Die Nachricht selbst kann der Commentator aus Elias geschöpft haben, der Cramer Anecd. Paris. IV p. 425, 6 angiebt γεγραμμέναι δε αὐτῷ είσι καὶ Πολιτεῖαι διακόσιαι πεντήκοντα τὸν ἀριθμόν, ἃς συνεγράψατο έκτοῦ πολλήν γῆν συμπεριελθεῖν 'Αλεξάνδοω τῷ βασιλεί. Dagegen stimmt der Titel Alexanders auffällig mit der Vita Pseudo-Ammoniana p. 439, 14 überein: ἔνθα παιδεύει 'Αλέξανδρον τὸν κτίστην. Ueber den Namen der Peripatetiker wird cod. Mon. 399 f. 213r gesagt: lotéov Eti Περιπατητικοὶ ἐλέγοντο οἱ Αριστοτελικοὶ ούχ ώς αὐτοῦ τοῦ Αριστοτέλους κατά περίπατον ποιουμένου τάς συνουσίας · δ γάρ Πλάτων τοῦτο παρεκελεύετο . . . δεῖ δὲ εἰδέναι ὅτι μετὰ τὴν τοῦ ΙΙλάτωνος τελευτήν μή όντος έκει του 'Αριστοτέλους (μετά 'Αλεξάνδρου γαρ ήν τότε ό 'Αριστοτέλης) διεδέξαιο την τοῦ Πλάτωνος διατριβήν Σπείσιππος δ τούτου άδελφιδούς, δ άπὸ Ποτώνης της άδελφης αίτου. εἶτα τηλευτήσαντος τούτου μετεστείλαντο οί Άθηναιοι τον Αριστοτέλην και έπαίδευσε μετά Ξενοχράτους. χαὶ ὁ μὲν Αριστοτέλης ἐν τῷ Αυκείψ έδίδασκεν, ὁ δὲ Ξενοκράτης ἐν τῆ ἀκαδημία κτλ. Diese Darstellung kann der Verfasser keiner seiner beiden Quellenschriften entnommen haben. Denn Elias giebt in dem Commentar zur Isagoge überhaupt keine Erklärung des Namens der Peripatetiker und David weicht von unserer Stelle weit ab. Man könnte zwar an die Erklärung in Elias' Commentar zu den Kategorien Brand. p. 23b 38 denken, aber hier fehlt die Bemerkung, dass die Athener nach dem Tode des Speusippus den Aristoteles haben fallen lassen. Diese Mittheilung finden wir nur in der Vita Pseudo-Ammoniana (p. 440, 6), in der Quelle derselben, der Vita Marciana (p. 431, 16), sind es die Mitglieder der Akademie (οἱ ἀπο τῆς σχολῆς), welche

die Veranlassung zur Rückkehr des Aristoteles nach Athen geben. Und wie im Inhalt, so ist auch in der Ausdrucksweise die Uebereinstimmung höchst auffällig, denn p. 439, 10 heisst es: μετὰ δὲ τὴν τοῦ Πλάτωνος τελευτὴν διαδέχεται τὴν τοῦτου σχολὴν Σπεύσιππος ἑ ἀδελφιδοῦς αὖτοῦ υἰὸς γὰρ ἦν οὖτος Ποτώνης τῆς τοῦτου ἀδελφῆς und p. 440, 6 μετὰ δὲ ταῦτα τελευτήσαντος τοῦ Σπευσίππου μεταστέλλονται οἱ Αθηναῖοι τὸν Αριστοτέλη, καὶ ἀμφότεροι οὖτοι ὅ τε Αριστοτέλης καὶ ὁ Ξενοκράτης διεδέξαντο τὴν τοῦ Πλάτωνος σχολήν. καὶ ὁ μὲν Ξενοκράτης ἐπαίδευεν ἐν Ακαδημία, ὁ δὲ Αριστοτέλης ἐν Αυκείφ. Demnach meine ich, dass die Annahme, der Verfasser des byzantinischen Commentars zur Isagoge habe auch die Vita Pseudo-Ammoniana und den sich anschliessenden Abriss über die Logik geschrieben, nicht ganz unbegründet erscheinen wird.

## II. Die Vita Marciana.

Diese Vita ist, so müssen wir aus den im vorigen Abschnittangestellten Beobachtungen schliessen, keine einheitliche, in sich abgeschlossene Darstellung des Lebens des Aristoteles, sondern eine Summe von abgerissenen Excerpten aus einer älteren Vita, in welche einige Angaben aus anderen Quellen ohne Rücksicht auf den Zusammenhang eingestreut sind. Wir sind fast bei allen Abschnitten noch in der Lage, die Arbeit des Compilators controlliren und die von ihm benutzten Quellenschriften mit mehr oder weniger Sicherheit aufweisen zu können.

Die Hauptquelle wird in der Vita selbst angedeutet mit den Worten (p. 435, 15): καὶ τελευτῷ ἐκεῖσε διαθήκην ἔγγραφον καταλιπών, ἡ φέρεται παρά τε Ανδρονίκω καὶ Πτολεμαίω μετὰ τοῦ πίνακος τῶν αὐτοῦ συγγραμμάτων. Andronicus und Ptolemaeus werden auch von Elias im Commentar zu den Kategorien als Gewährsmänner angeführt (Br. p. 22° 12. 24° 20). Dort finden wir auch einige Stellen, die mit der Vita im Wortlaut auffällig übereinstimmen. Andronicus war dem Elias offenbar nur aus der Schrift des Ptolemaeus bekannt. Dasselbe gilt vom Verfasser der Vita. Dass aber Elias nicht etwa die Vita ausgeschrieben, sondern aus der Schrift des Ptolemaeus geschöpft hat, beweist die mit der arabischen Ueberlieferung¹) übereinstimmende Angabe des Titels

2

<sup>1)</sup> Im Kitâb al-Fihrist des Muhammed ibn Isḥâq en-Nedim [Nedimus] bei A. Müller, Die griechischen Philosophen in der arabischen Ueberlieferung

dieser Schrift (Br. p. 22 12) ώς φησι Πτολεμαΐος ὁ φιλόσοφος άναγραφήν αύτων (των Αριστοτελικών συγγραμμάτων) ποιησάμενος καὶ τὸν βίον αὐτοῦ καὶ τὴν διαθήκην. In der handschriftlichen Ueberlieferung hat Ptolemaeus hier den Beinamen δ φιλάδελφος. Wenn Zeller (III3 S. 54, A. 2) diese Lesart mit der Bemerkung vertheidigt, dass darin eben nur ein Zeichen der Unwissenheit Davids (oder vielmehr Elias') liege, so thut er dem Verfasser des Commentars entschieden Unrecht. Die Correctur δ φιλόσοφος, welche nach dem Vorgange Roses aufgenommen ist, stützt sich auf die arabische Ueberlieferung, in der Ptolemaeus ausdrücklich ein in Rom lebender Philosoph genannt wird. 1) Und zwar kennzeichnet er sich selbst als Neuplatoniker durch den im Fihrist<sup>2</sup>) überlieserten Ausspruch, dass Aristoteles der ausgezeichnetste der griechischen Gelehrten nach Plato gewesen ist. Damit steht auch die Angabe im Fihrist nicht im Widerspruch, dass er ,dem Aristoteles nachfolgte', denn er gehörte jedenfalls jener mit Porphyrius anhebenden Richtung der neuplatonischen Schule an, deren Anhänger auf die Erklärung Aristotelischer Schriften nicht weniger, häusig sogar mehr Mühe und Sorgfalt verwendeten als auf die der Platonischen und zum Theil, wie Themistius, auch von griechischen Schriftstellern geradezu Peripatetiker genannt werden. einen Neuplatoniker eignet sich vortrefflich die auf Ptolemaeus zurückgehende Erzählung, dass Aristoteles durch das delphische Orakel an Plato gewiesen worden sei. So werden wir auf die Vermuthung Roses zurückgeführt3), dass der Biograph vielleicht identisch ist mit dem von lamblich und Proclus citirten Neuplatoniker. Dabei bleibt der bei den Arabern — aber nicht bei allen — vorkommende Beinamen el-garib, d. h. peregrinus seu ignotus4) freilich unerklärt. Aber so lange in der griechischen Ueberlieferung von diesem Beinamen sich keine Nachricht findet, sind wir wohl berechtigt, ihn für einen Zusatz der Araber zu halten, welche hierdurch den

<sup>(</sup>Halle 1873) p. 28 heisst es: , Ptolemaeus der Fremde, welcher dem Aristoteles nachfolgte und seine Verdienste ausbreitete; ihm gehört an eine Schrift über die Geschichten vom Aristoteles und von seinem Tode und der Reihenfolge seiner Schriften'.

<sup>1)</sup> Von Ibn el Qisti (iste vir sapiens aetate sua philosophus in provincia Rum Aristot. opp. V p. 1469).

<sup>2)</sup> A. Müller S. 9.

<sup>3)</sup> Rose, De Ar. libr. ord. p. 45.

<sup>4)</sup> Arist. opp. V p. 1469.

Biographen von dem ihnen vertrauten Geographen unterscheiden wollten. 1) Jedenfalls bedarf die Annahme Christs 2), dass der Biograph identisch ist mit dem Grammatiker Ptolemaeus Chennus, dessen Beinamen Xérros die Araber in Eéros umgewandelt und mit el-garib wiedergegeben hätten, noch ganz anderer Stützen, um überall die freudige Anerkennung zu finden, die sie bei Littig 3) gefunden hat.

Des Ptolemaeus Schrift also, welche eine Darstellung des Lebens, eine Aufzählung der Schriften und das Testament des Aristoteles enthielt, bildete die Hauptquelle für die uns vorliegende Vita und ist auch von Elias benutzt worden, wie folgende Stellen darthun:

Elias p. 23b 45 Br.

καὶ τῶν ἀνθρωπίνων ἀναχωρήσαντος (sc. Πλάτωνος) διαδέχεται την σχολην αύτοῦ Σπεύσιππος δ υίδς της Ποτώνης 1) γάο το ύπὸ Φιλίππου εν Μα- ταπεμφθείς ύπὸ Φιλίππου εφ

Vita p. 429, 10.

μετά δὲ τὴν Πλάτωνος τελευτήν Σπεύσιππος μέν ὁ Πλάτωνος άδελφιδοῦς (ἐτύγχανε γὰρ υίὸς ὢν Ποτώνης ) τῆς άδελφης του Πλάτωνος ούκ άδελφης Πλάτωνος) διαδέχεται ετύγχανε γὰρ τηνικαῦτα παρών την σχολήν, 'Αριστοτέλης δὲ ό Αριστοτέλης : μετασταλείς στέλλεται είς Μακεδονίαν μεκεδονίlpha ἐπὶ τὸ παιδεῦσαι τὸν  $|ec{\psi}$  τὸν υίὸν αὐτοῦ παιδεῦσαι... υίὸν αὐτοῦ Ἀλέξανδρον, ὃν πα- γράφει τῷ Ἀλεξάνδρω βιβλίον ραλαβών οθτως ἐπαίδευσε τὴν περί βασιλείας διδάσκων ὅπως βασιλικήν επιστήμην ώς έπι- βασιλευτέον. ὅπερ οῦτως ἔδραλέγειν τὸν ἀλλέξανδρον ἡνίκα σεν εἰς τὴν ἀλεξάνδρου ψυχὴν

<sup>1)</sup> Vgl. Ibn el Qifti: Ptolemaei sunt regum et doctorum plures, quorum unum quemque distinguebant cognomine addito ad nomen, ut eo discernantur. Arist. opp. V p. 1469.

<sup>2)</sup> Gesch. der griech. Litt. p. 357 not. 1, p. 560 not. 5.

<sup>3)</sup> Andronikos v. Rhodos (Münchener Inaugural-Diss. 1890) p. 19 not. 4.

<sup>4)</sup> Die handschriftliche Lesart bei Elias heisst πρωτώνης, in der Vita Marciana ποτώνης, darüber ποντόνης, in der Vita Ps.-Ammoniana bietet der Marc. 257 ποντόνης, die übrigen Handschriften ποτώνης. Rose hat ποντόνης an beiden Stellen in den Text aufgenommen. Mit Unrecht, denn die übergeschriebene Lesart in der Vita Marciana stammt offenbar aus der Lesart der Vita Ps.-Ammoniana, welche nunmehr beseitigt ist. Es musste also an beiden Stellen die richtige Form ποτώνης, welche auch von Diog. Laert. III 4 und von Suidas s. v. Πλάτων und Σπεύσιππος bezeugt ist, wiederhergestellt und darnach auch Elias corrigirt werden.

 $\mu\eta\delta\grave{\epsilon}v^{1}$ )  $\grave{a}$  φέλησεν, ὅτι ,σήμε- $|\grave{\omega}\varsigma\>$  λέγειν ὅτε  $\mu\grave{\eta}\>$   $\grave{\omega}$ φέλησέ ρον ούκ έβασίλευσα, ούδέναγὰρ τινα , σήμερον ούκ έβασίλευσα, εὐεργέτησα .... ἐκεῖθεν δὲ οἰδένα γὰρ εὖ ἐποίησα .... ύποστρέψας ὁ Αριστοτέλης (p. 431, 16) τοῦ δὲ Σπευσίππου διαδέχεται την σχολην τοῦ τελευτήσαντος οἱ ἀπὸ τῆς σχο-Σπευσίππου σὺν Ξενοχράτει, λῆς μεταπέμπονταιτὸν Αριστοκαὶ ἀμφότεροι ἐλέγοντο Περι- τέλη, καὶ διαδέχονται αὐτὴν πατητικοί τοῖς τόποις διαφέοοντες. 2)

Elias p. 24<sup>b</sup> 8 Br.

τὰ δὲ ποιχίλα, ὡς τὰ πρὸς Εὔχαιρον $^3$ ) γεγραμμένα έβδο-| εν έβδομήχοντα βιβλίοις ὄντα. μήχοντα βιβλία περί Συμμίχτων ζητημάτων χωρίς προοιμίων καὶ έπιλόγων καὶ τῆς διαιρέσεως.

Elias p. 26<sup>b</sup> 26 Br.

κατὰ 1) γὰρ θάνατον Σωκράτους υπεξελθών 'Αθηνών και 'Αθηναίων υπεχώρησεν είς Χαλ-

αὐτός τε καὶ Ξενοκράτης σωφρονέστατα.

Vita p. 427, 7.

καὶ τὰ φυσικὰ προβλήματα

Vita p. 435, 9.

ξπαναστάντων δὲ αὐτῷ τῶν

- 1) Vielmehr μηδένα.
- 2) Dass Elias ausser der seinem Commentar zu Grunde liegenden Schrift Olympiodors hier noch aus einer anderen Quelle geschöpst hat, beweist ein Blick in Olympiodors Commentar, wo Speusippus überhaupt nicht erwähnt wird, sondern Aristoteles und Xenokrates unmittelbar auf Plato folgen. Olympiodor schloss sich hierbei eng an Ammonius an, dessen Erklärung des Namens der Peripatetiker sowohl im Commentar zur Isagoge (p. 46, 10 ff. ed. Busse), wie in dem zu den Kategorien (p. 35 42 Br.) vorliegt. Mit Rücksicht auf Zeller III3 S. 14 A. 2 bemerke ich noch, dass die Ableitung des Namens der Peripatetiker von Plato, welche natürlich aus dem Bestreben, beide Schulen zu verschmelzen, hervorgegangen ist, erst neuplatonischen Ursprungs zu sein scheint. Jedenfalls geben die Worte Ciceros (Acad. I 4, 17) uns kein Recht, sie bis auf Antiochus zurückzuführen. Denn dort heisst es: ,Von Plato ist eine einzige und trotz zweier Namen übereinstimmende Form der Philosophie begründet worden, die der Akademiker und Peripatetiker, welche in der Sache einig sind und nur im Namen sich unterscheiden'.
- 3) Bei Elias steht eixalquov, die Correctur stammt aus dem Verzeichniss des Hesychius. Dass Elias den Titel dieser Schrift aus Ptolemaeus geschöpft hat, beweist auch das Fehlen derselben bei Olympiodor, seiner gewöhnlichen Quelle. Ob beide Bezeichnungen, die bei Elias und die in der vita, be Ptolemaeus sich fanden, lasse ich dahingestellt.
- 4) Ich habe κατά corrigirt, überliefert ist μετά. Durch die Correctur wird die Bemerkung bei Zeller III8 S. 39 A. 1 hinfällig.

διατρίβων εν Χαλκίδι άνεκα- κίδα τοσοΐτον ύπειπών ώς λεῖτο ὑπὸ Αθηναίων ἐπανελ- ,οὐ συγχωρήσω Αθηναίοις δὶς θείν και μή πεισθείς άντε- άμαρτείν είς φιλοσοφίαν. έπεί γραψεν οῦτως ,ού μὴ ἐάσω ) δὲ τὰ αὐτὰ καθήκοντα (οὐκ) ἦν 'Αθηναίους δίς άμαρτεῖν εἰς πολίτη καὶ ξένψ περὶ τὴν τῶν φιλοσοφίαν, παρ' οίς ὄγχη ἐπ' Αθηναίων πόλιν, ἐπιστέλλων ὅγχη γηράσκει, σῦκον δ' ἐπὶ Αντιπάτρω γράφει τὸ Αθήτας πολλούς όντας Αθήνησι δ' έπὶ σύκω, την διαδοχην των μηδέποτε λήγοντας.

σύχω . διὰ δὲ τοῦ, σῦχον δ' ἐπὶ νησι διατρίβειν ἐργα δες, , ὄγχη σύκω ήνίξατο τοὺς συκοφάν- γὰρ ἐπ' ὄγχη γηράσκει, σῦκον καὶ ἀεὶ δεχομένους αύτους καὶ συκοφαντούντων αίνιττόμενος.

Einen tieferen Einblick in die Quelle der Vita eröffnet uns die arabische Ueberlieferung, zunächst der Bericht über das Leben des Aristoteles im Fihrist aus dem 10. Jahrh.2), dann die Schriften zweier Gelehrten aus dem 13. Jahrh., das Ibn el Qiftt und Ibn abl Ușeibi'â 3), welche zwar vielfach den Fihrist ausgeschrieben, daneben aber auch ursprüngliche Quellen benutzt haben. Dass sie für das Leben des Aristoteles sich nicht auf arabische Hilfsmittel beschränkten, sondern auch die Schrift des Ptolemaeus zu Rathe zogen, lässt sich wenigstens für Useibi'a, dessen Artikel uns in extenso bei Steinschneider vorliegt, durch einen Vergleich mit der Vita noch beweisen. Ich begnüge mich den Anfang in beiden Ueberlieferungen neben einander zu stellen. Wir erkennen daraus zugleich, wie eng sich der griechische Compilator an seine Quelle angeschlossen hat.

Useibi 'à (Steinschneider p. 195).

vita Marciana (Rose p. 426).

Der Ursprung des Aristoteles war Αριστοτέλης ὁ φιλόσοφος πόaus der Stadt, welche Stagira ge- λεως μεν ην Σταγείρων, τα δε nannt wird. Diese gehört zur Pro- Στάγειρα πόλις Θράκης πληvinz, welche Chalkidike heisst, σίον 'Ολύνθου καὶ Μεθώνης,

<sup>1)</sup> έάσω habe ich aus dem überlieserten πείσω corrigirt.

<sup>2)</sup> A. Müller a. O. S. 9. 10.

<sup>3)</sup> Ihre Berichte sind uns leider nur bruchstückweise übermittelt in der Akad. Aristoteles-Ausgabe V p. 1469, dann in der gelehrten Abhandlung Steinschneiders Al-Farabis Leben und Schriften (Mémoires de l'académie de St. Pétersbourg XIII 4), der p. 195 ff. das Leben des Aristoteles nach Ușeibi 'à und p. 199 einen Auszug aus el Qifti in deutscher Uebersetzung giebt, endlich bei A. Müller a. O. S. 45 A. 19.

welche angehört der Provinz Thra- | υίος δὲ Νικομάχου καὶ Φαιστίcia in der Nähe von Olynthos und δος, άμφοῖν ἀπὸ Μαχάονος, τοῦ Methona. Der Name seiner Mutter Aσχληπιοῦ καταγομένων . . . . war Phaistis. Nicomachus, der δ δέ γε Νικόμαχος λατρός ην Vater des Aristoteles, war der Arzt Αμύντου, τοῦ Μακεδόνων βασιdes Amontos, Vaters des Philipp, λέως τοῦ Φιλίππου πατρός. und dieser Philipp ist der Vater des Königs Alexander. Nicomachus' Abstammung ging zurück auf Asclepius. Dieser Asclepius war der Vater des Machaon und Machaon Vater des Asclepius. 1) Auch die Abstammung seiner Mutter Phaistis ging auf Asclepius zurück.

Hiermit ist für den ersten Abschnitt der Vita, welcher von dem Geburtsort des Aristoteles und seiner Abstammung handelt, der Ptolemäische Ursprung erwiesen. Auch der Aufenthalt bei Proxenos von Atarneus wird von den Arabern bezeugt (Steinschn. p. 195). Der nächste Abschnitt (p. 427, 3-13) kann zwar im Arabischen nicht belegt werden, aber sowohl die darin enthaltene Aufzählung der Schriften wie die Uebereinstimmung mit Elias sprechen für Ptolemaeus. Für die in p. 427, 13-429, 9 enthaltene Darstellung von dem Verhältniss des Aristoteles zu Plato finden sich bei den Arabern mehrfache Belege.2) Nur von dem Verkehr des Aristoteles mit Sokrates wissen sie nichts.

Der folgende Abschnitt, welcher von dem Aufenthalt des Aristoteles in Macedonien und seinem Einfluss auf Philipp und

- 1) Asclepius ist an dieser Stelle falsch, es muss Nicomachus heissen, vgl. el Qifți (Steinschn. S. 199): , Aristoteles, Sohn des Nicomachus, Sohnes des Machaon'.
- 2) Müller S. 9 und S. 45, 19, Steinschn. S. 195. 197. 199. Ihre von der griechischen Ueberlieferung und unter einander abweichende Bestimmung der Lebensdauer auf 66, 67 oder gar 68 Jahre haben sie schwerlich aus griechischen Quellen geschöpft. Dagegen mögen sie gegen die Vita Recht haben, wenn sie den Ptolemaeus gegen die Annahme polemisiren lassen, dass Aristoteles im Alter von 30, nicht erst von 40 Jahren (v. p. 428, 18) sich der philosophischen Forschung gewidmet habe. Die nach der Darstellung in der Vita ganz unsinnige Nachricht ist übrigens auf Grund der arabischen Angabe dahin richtig zu stellen, dass Ptolemaeus in diesem Zusammenhange nicht von dem Verkehr mit Plato, sondern von dem Beginn selbständiger Forschung gesprochen hat (vgl. Fihrist bei Müller S. 9).

Alexander handelt, wird sowohl durch Elias als durch die Araber als Ptolemäisch bezeugt, in gleicher Weise die Darstellung von dem Antritt seiner Lehrthätigkeit (p. 431, 16—18), von seiner Flucht nach Chalcis, seinen Schriften und seinem Testamente (p. 435, 9—436, 3). Die dazwischen liegenden Theile, in denen von der Sammlung der Politien im Gefolge Alexanders, von der Stellung des Aristoteles zu Plato, von seinem Charakter und den Verdiensten um die Philosophie die Rede ist (p. 431, 7—435, 8), finden bei den Arabern ebenso wenig Beglaubigung wie der letzte Abschnitt (p. 436, 4—14), in dem als das charakteristische Zeichen der Aristotelischen Philosophie die stete Berücksichtigung der Sinnfälligkeit (ἐνάργεια) hervorgehoben wird.

Wir sehen, die äussere Geschichte des Lebens hat der Epitomator der Vita des Ptolemaeus entnommen, alle Angaben, die sich auf den Charakter und die Bedeutung seiner Lehre beziehen, ausserdem die Nachrichten von dem Umgang mit Sokrates und der Sammlung der Politien aus einer anderen Quelle geschöpft. Das Verhältniss zu Plato aber hat er nach seinen beiden Vorlagen zweimal dargestellt.

Für die Erkenntniss der zweiten Quelle ist besonders wichtig die in den betreffenden Abschnitten hervortretende Tendenz, die Unterschiede der Platonischen und der Aristotelischen Lehre ganz zu verwischen und die Polemik des Aristoteles gegen die Ideenlehre Platos wie seine Auffassung von der Entstehung des Weltalls durch die Annahme zu erklären, dass Aristoteles sich nicht gegen Plato selbst richte, sondern gegen die unverständigen Ausleger desselben. Denn eben diese Frage ist der Gegenstand eines brennenden Streites zwischen den Schülern des jüngeren Ammonius gewesen '), dem Christen Philoponus auf der einen, und den beiden dem alten Glauben treu gebliebenen Philosophen Simplicius und Olympiodor auf der anderen Seite. Philoponus widmet in seiner Streitschrift gegen Proclus De mundi aeternitate II 2 ein ganzes

<sup>1)</sup> Das Streben, Plato und Aristoteles in Einklang zu bringen, geht in der neuplatonischen Schule bis auf Porphyrius zurück, der zugleich die ununterbrochene Reihe der Commentatoren des Aristoteles eröffnet. Die von ihm bei Cramer Anecd. Oxon. IV p. 432 angeführte Schrift: Περὶ διαστάσεως Πλάτωνος καὶ Άριστοτέλους ist jedenfalls identisch mit der aus Suidas bekannten Περὶ τοῦ μίαν είναι τὴν Πλάτωνος καὶ ἀριστοτέλους αἴρεσιν und wird durch diesen Titel in ihrer Tendenz gekennzeichnet.

Capitel dem Nachweise, dass Aristoteles in der Ideenlehre dem Plato schroff gegenüber steht1), und in seiner Widerlegung sich gegen ihn selbst und nicht etwa gegen eine falsche Auffassung seiner Lehre wendet2); in einem anderen Capitel (VI 8) bekämpst er die Ansicht, dass nach Plato die Entstehung der Welt nur κατ' αἰτίαν, nicht κατὰ χρόνον zu denken sei. Zwar bezeichnet er keinen seiner Gegner mit Namen, aber es ist nicht zweiselhaft, dass damit seine Mitschüler Olympiodor und Simplicius3) gemeint sind, von denen namentlich der letztere aus seinen Commentaren als erbitterter Gegner des Philoponus bekannt ist.4) Die Schriften dieser beiden bieten denn auch eine ganze Reihe von Berührungspunkten mit der Vita. Wenn hier zum Beweise, dass Plato und Aristoteles über die Entstehung der Welt gar nicht widersprechender Ansicht gewesen sind, erklärt wird, dass Plato darunter nicht einen in die Zeit fallenden Act der Weltschöpfung, sondern das Hervorgehen der Welt aus der göttlichen Ursache verstehe und somit die Einwürfe des Aristoteles<sup>5</sup>) nur die verkehrte Auffassung der Platonischen Lehre treffen ), so erinnern wir uns, dass Simplicius 7) schon denselben Weg eingeschlagen hat, um beide Autoritäten in Einklang zu bringen. Immerhin ist in diesem Falle die Abhängigkeit von Simplicius zweiselhaft. Dagegen lässt sich überzeugend nachweisen, dass der Ausführung über die Ideenlehre eine Stelle bei Simplicius zu Grunde liegt. Zunächst werden auch hier die angeblich falschen Auffassungen, als ob die Ideen ausserhalb

<sup>1)</sup> De mundi aeternitate (ed. Trincavellus Ven. 1535) Il β: οὕτω καὶ ὁ Πρόκλος λαμπρῷ τῷ φωνῷ τὴν διαφωνίαν τῶν φιλοσόφων ώμολόγησεν, μᾶλλον δὲ ἐξ αὐτῶν τῶν Άριστοτέλους ἀποδέδειχεν. ἐξ ὧν ϑανμάσειἐ τις τὴν ὑπερβολὴν τῆς ἀναιδείας τῶν συμφώνους κᾶν τούτῳ (nāmlich in der ldeenlehre) δεικνύναι πειραθέντων Άριστοτέλη καὶ Πλάτωνα.

<sup>2)</sup> ehend. εξ ων έστι μάλιστα συνιδεῖν ώς οἱ κατὰ Πλάτωνος ᾿Αριστοτελους ελεγχοι οὐ πρὸς τοὺς κακῶς τὸ Πλάτωνος εξειληφότας ἐνίστανται,
ὥς τινες τῶν νεωτέρων ἐμοθολίγησαν τὴν τῶν φιλοσύφων διαφωνίαν
αίδεσθέντες, ἀλλὰ πρὸς τὰς Πλάτωνος αὐτὰς ὑπονοίας τὴν ἀντιλογίαν
πεποίηνται.

Ueber Simplicius' Stellung zu Plato und Aristoteles vgl. Zeller V<sup>3</sup>
 845 f.

<sup>4)</sup> Vgl. Fabricius Bibl. Gr. IX p. 538. 559.

<sup>5)</sup> De coelo 1 10 p. 279b 4 sq.

<sup>6)</sup> Rose p. 433, 1 τινές γὰρ κατὰ χρύνον αὐτὸ (τὸ γεννητὸν) ἤκουσαν καὶ οἰ κατ' αἰτίαν εἶναι.

<sup>7)</sup> De cuelo p. 48ª (ed. Karsten).

des  $vo\tilde{v}_{\mathcal{G}}$  ein Dasein hätten¹) oder sinnliche Wesen unter der Form der Ewigkeit ( $\dot{\alpha}t\delta\iota\alpha$   $\alpha\dot{\iota}\sigma\vartheta\eta\tau\dot{\alpha}$ ) wären²), zurückgewiesen, dann aber ein Beweis dafür beigebracht, dass Aristoteles das Vorhandensein der Ideen nicht vollständig läugnet. Die Stelle ist von den Herausgebern Robbe und Rose falsch emendirt worden, weil sie weder die Worte des Aristoteles kannten, worauf der Verfasser hindeutet, noch die Quelle, aus der er geschöpft hat. Es ist nicht zweifelhaft, dass hier Simplicius nicht nur den Gedanken, sondern auch den Wortlaut dem Verfasser geliehen hat. Ich stelle die beiden Ausführungen neben einander:

Simpl. De coelo p. 41°.

καὶ ΐνα τὴν ἐμὴν ἔννοιαν εἴπω, δοκεῖ μοι κάν τούτοις ταὐτὸν πεπονθέναι πάθος ὁ Αριστοτέλης ὅπερ ἐπὶ τῶν ἰδεῶν πέπονθεν. καὶ γὰρ ἐπ' ἐκείνων τὰ μὲν αἰτίας εἶναι πάντων ἐν τῷ θεῷ καὶ διακεκριμένας ταύτας σαφῶς φαίνεται δεδωκώς, εἴπερ διττὴν εἶναί φησι τὴν τάξιν, τὴν μὲν ἐνταῦθα τὴν δὲ ἐν τῷ δημιουργῷ καὶ ταύτην ἀπ' ἐκείνης, ὡς διττὴν τὴν τάξιν, τὴν μὲν ἐν τῷ στρατηγῷ τὴν δὲ ἐν τῷ στρατοπέδω καὶ τὴν ἐτέραν ἐκ τῆς ἑτέρας.

Vita Marciana p. 433, 5.

Zur Ausfüllung der Lücken hinter αἰτίαν hat Robbe, der das Schlusswort ἐτέρας nicht gelesen hat, vorgeschlagen καὶ αἰτίαν (εἶναι ταύτης ἐκείνην) und auf Aristot. Metaph. XI 10 p. 1075° 11 ff. als die Quelle des Citates hingewiesen. Rose, der αἰτίας las und am Ende ἐτέρας, ergänzte καὶ αἰτίας (αὐτῶν εἶναι) ἑτέρας, womit ein Gedanke ausgedrückt würde, der durchaus nicht in den Zusammenhang passt. Nachdem nunmehr die Vorlage des Epitomators gefunden ist, ergiebt sich die Ergänzung von selbst. Offenbar

Das war die Ansicht des Longinus, dem ansangs auch Porphyrius beistimmte und gegen Plotin zu beweisen suchte, ὅτι ἔξω τοῦ νοῦ ὑφέστηκε τὰ νοητά (vita Plotini 18).

<sup>2)</sup> Metaph. III 2 p. 997b 12.

erschien der Ausdruck bei Simplicius καὶ τὴν ἑτέραν ἐκ τῆς ἑτέρας nicht deutlich genug, er setzte deswegen für die Präposition ἐκ das verständlichere αἰτίαν und schrieb καὶ αἰτίαν τὴν ἑτέραν τῆς ἑτέρας; wie auch der lateinische Text aus dem 13. Jahrh. (et alterum esse causam alterius) zu fordern scheint. Dass der Epitomator nur diese Stelle bei Simplicius vor Augen gehabt und nicht etwa aus Aristoteles selbst geschöpft, ja nicht einmal sich die Mühe gegeben hat, dem Ursprung des Citates nachzuforschen, zeigt deutlich der willkürlich gemachte Zusatz ἐν τοῖς ἡθικοῖς. Simplicius aber dachte jedenfalls nicht an die von Robbe und Rose aus der Metaphysik angezogenen Worte, sondern an jene Stelle Περὶ κόσμου p. 399<sup>b</sup> 1 ff., wo der Weltbildner mit einem Feldherrn, die Welt mit einem Lager verglichen wird.

Aber der Epitomator begnügt sich nicht mit diesem Beispiel, sondern führt noch eine andere Stelle aus Arist. De anima III 7 p. 431 17 mit den Worten an καὶ ἐν τοῖς περὶ ψυχῖς τὸν κατ' ἐνέργειαν νοῖν εἶναι τὰ πράγματα. Die Auffassung dieser Stelle, wo vom göttlichen νοῦς gar nicht die Rede ist, ist so verkehrt, dass wir den Ausleger der Aristotelischen Schrift nicht dafür verantwortlich machen dürften, auch wenn wir nicht wüssten, dass Simplicius eine andere Lesart vor Augen gehabt hat.¹)

Dagegen finden wir in dem letzten Abschnitt der Vita wieder einige Anklänge an Simplicius. Die Worte (p. 436, 5) μετὰ γὰρ τὰς ἀποδείξεις καὶ τοὺς πολλοὺς μαρτύρεται ('Αριστοτέλης) erinnern an Simpl. in Arist. phys. (p. 448 6 Br.) ἔθος ἐστὶ τῷ 'Αριστοτέλει μετὰ τὰς ἀποδείξεις καὶ τὰς τῶν πρὸ αὐτοῦ μαρτυρίας . . . παράγειν und der Hinweis auf die Sphärentheorie des Aristoteles an die ausführliche Darstellung bei Simplicius De coelo p. 218 ff. (Karsten), woraus vielleicht auch die Ergänzung der Lücke vor τῶν ἀνελιττουσῶν zu entnehmen ist, nämlich τῶν περιεχουσῶν σφαιρῶν. Wenn dann aber in den folgenden Worten die Bevorzugung der Einzelsubstanz vor der zweiten lediglich auf

<sup>1)</sup> Simplius las ὅλως δὲ ὁ νοῖς ἐστιν ὁ κατ' ἐνέργειαν τὰ πράγματα νοῶν (Simpl. in Arist. De anima comm. ed. Hayduck, Berol. 1882 p. 279, 4). Aber er verstand den Sinn richtig und conjicirte ὅλως δὲ ὁ νοῦς ἐστι τὰ πράγματα ὁ κατ' ἐνέργειαν νοῶν. Hātte Robbe das gewusst, so wūrde er wohl seine Conjectur (p. 40) unterdrückt haben. Dass der neueste Herausgeber von De anima W. Biel sich nicht hat entschließen können, νοῶν vollständig zu streichen, ist nicht recht verständlich.

die sinnliche Wahrnehmung (ἐνάργεια) zurückgeführt wird, so ist die Berührung mit Simpl. in Cat. p. 20 ζ πρώτας μὲν τὰς ἀτόμους ούσίας έθετο, δευτέρας δε τάς χοινάς χαι άπλας, διότι πρώτοις τοίς συνθέτοις καὶ ἀτόμοις, ἔπειτα τοίς ἁπλοίς καὶ χοινοίς ἐπιβάλλομεν doch nur eine sehr schwache, und the Bemerkung καὶ γὰρ ὅτι τὸ καθόλου οὖκ ἔστιν (p. 436, 11), die durch ein schief aufgefasstes Citat aus Arist. De an. I 1 p. 402b 7 erläutert wird, scheint geradezu im Widerspruch mit Simpl. in Cat. p. 17  $\beta$  zu stehen, wo von den allgemeinen Begriffen gesagt wird μήτε τὸν 'Αριστοτέλη διαπαίζωμεν ώς άγνοοῦντα τὰς κοινὰς φύσεις καὶ τὰς προϋπαρχούσας αἰτίας.

Aus dieser Darlegung ergiebt sich der Schluss, dass der Verfasser der Vita zwar im Allgemeinen sich im Gedankenkreise des Simplicius bewegt und an einer Stelle sicher, an anderen wahrscheinlich aus ihm geschöpft hat, aber auch in einzelnen Bemerkungen von ihm entschieden abweicht. Dasselbe Ergebniss dürste ein Vergleich mit Olympiodor haben. Ich stelle zunächst die übereinstimmmenden Aussührungen neben einander.

Olymp. in Plat. Gorg. p. 391 (Jahn).

καὶ περὶ Αριστοτέλους λέγουσιν δτι καὶ αὐτὸς διεφώνησε Αριστείδης ὕστερον¹), Πλάτωπρὸς Πλάτωνα, όθεν έβουλήθη, νος ζῶντος καὶ ἐν ᾿Ακαδημία ως φησιν Αριστείδης, καὶ ἐπιτειχίσαι τὸ Λύκειον καὶ έτερα Αριστοτέλης τὸ Λύκειον. δόγματα είσαγαγεῖν.

δτι δὲ καὶ Αριστοτέλης σέβει αὐτὸν ώς διδάσκαλον δῆλός ἐστι γράψας ὅλον λόγον ἐγκωμιαστικόν έκτίθεται γάρ τὸν βίον αύτοῦ καὶ ὑπερεπαινεῖ. οὐ μόνον δὲ ἐγχώμιον ποιήσας αὐτοῦ ξπαινεί αὐτὸν άλλὰ καὶ ἐν τοῖς έλεγείοις τοῖς πρὸς Ευδημον σιν

Vita Marciana p. 431, 20.

ού γάρ, ώς Αριστόξενος καὶ παιδεύοντος αντωχοδόμησεν δ

είπερ γάρ τις ἄλλος φαίνεται ό 'Αριστοτέλης καταπλαγείς') Πλάτωνα · ἐπιγράφει γὰρ εἰς αύτόν.

βωμον Αριστοτέλης ίδρύσατο τόνδε Πλάτωνι.

καὶ άλλαχοῦ περὶ αὐτοῦ φη-

<sup>1)</sup> Der Zwischensatz ist in dieser Form unerträglich, es muss ίστόρησαν für vorseov, das aus p. 428, 10 hier entstanden ist, heissen.

<sup>2)</sup> Robbe las καταπεπληγμένος, Rose ἀπεπλ . . . is und conjicirte αποπτοηθείς. Zu καταπλαγείς ist zu vergleichen Eupolis bei Ath. VI 236 f. πάνυ ταῦτ' ἐπαινῶ καὶ καταπλήττομαι. Diod. Exc. p. 617 καταπλήττεσθαι καὶ θαυμάζειν.

αὐτὸν ἐπαινῶν Πλάτωνα ἐγκω- | ἀνδρὸς ὃν οὐδ' αἰνεῖν τοῖσι καμιάζει γράφων οΰτως. έλθων δ' ές κλεινόν Κεκροπίης δάτεδον εὐσεβέως σεμνης φιλίης ίδούσατο βωμὸν άνδρός ὃν οὐδ' αίνεῖν τοῖσι χαχοίσι θέμις.

περὶ δὲ Αριστοτέλους λεχτέον ότι πρώτον μεν ούδεν διαφωνεί λαίς θαυμάζων Πλάτωνα καί πρὸς Πλάτωνα, άλλὰ κατὰ τὸ συνιστὰς τοῖς βασιλεῦσι τοὺς φαινόμενον, δεύτερον δὲ εἰ καὶ Πλάτωνι κατὰ γένος κοινωνοῦνδιαφωνεῖ, ἀντιλέγει ') ώφελη- $| τας. \langle \mathring{\eta} δη \rangle$  δὲ καὶ ἐν οἶς ἀντιθείς έχ Πλάτωνος φησί γὰς λέγει Πλάτωνι, πλατωνίζειν έν 'Αλκιβιάδη δτι ,εί μη σὺ αὐτὸν φήσομεν. Πλάτων γάρ σαυτοῦ λέγοντος ἀκούσης 2), ἐστιν ὁ λέγων , Σωκράτους μὲν άλλω λέγοντι μηδέποτε πιστεύ- ολίγον φροντιστέον ), της δέ σης. καὶ πάλιν ἐν τῷ Φαίδωνί άληθείας πολύ καὶ ,ἔγωγε φησιν δτι , Σωκράτους μεν όλί- ούδενι άλλφ πρόθυμός είμι γον υμίν μελέτω, τῆς δὲ ἀλη- πείθεσθαι ἢ τῷ λόγφ ος ἄν θείας πολύ .

Olymp. in Ar. Meteor. f. 322 (ed. Ald.).

(Πλάτωνός τε καὶ Δημοκρίτου) πρὸς τοὺς κακῶς ἐκλαβόντας. ἀπολογησώμεϑα⁵) δείξαντες 8τι |

χοῖσι θέμις.

καὶ φαίνεται έν ταῖς ἐπιστομοι λογιζομένω βέλτιστος καταφαίνηται καὶ εἰ μὴ σὺ σαυτοῦ λέγοντος ἀκούης, ἄλλου λέγοντος μη πιστεύσης.

Vita Marciana p. 432, 15. ἴσως δὲ οὐδὲ πρὸς τὰ δοφέρε δὲ ἡμεῖς ὑπὲρ τούτων ) κοῦντα Πλάτωνι μάχεται, ἀλλὰ

<sup>1)</sup> artiliget habe ich für das überlieferte malte geschrieben.

<sup>2)</sup> ἀκούσης habe ich aus ἀκούσεις corrigirt. So steht auch bei Olymp. und Elias in Cat., wie bei Philoponus De mundi aetern. IX 8 extr.

<sup>3)</sup> Die Handschrist hat φροντίζειν, was Rose beibehält. Dies erforderte entweder den Zusatz von δείν, wie p. 433, 11, oder war in φροντιστέον zu ändern. Nun steht aber φροντιστέον sowohl in Olympiodors Commentar zu den Kategorien, wo dieselben Citate angeführt werden, wie auch in der entsprechenden Stelle bei Elias. Deshalb habe ich es vorgezogen.

<sup>4)</sup> τούτων habe ich aus τούτου corrigirt.

<sup>5)</sup> Der Druck hat ἀπολογησόμεθα. Hermes XXVIII.

οὐ καλῶς ᾿Αριστοτέλης καταδρομῆ κατὰ τούτων ἐχρήσατο, μᾶλλον δὲ οὐ τούτοις ἐναντιοῦται ἀλλὰ τοῖς κακῶς τὰ παρ᾽ αὐτῶν λεγόμενα διαλαμβάνουσιν.

Olymp. in Ar. Meteor. f. 4r.

ων') τὰ μὲν ἀποροῦμεν, τῶν δὲ ἐφαπτόμεθά τινα τρόπον. βλέπε δὲ τὸ μέτριον ἦθος²), πῶς οὐδὲν³) οἶς ἀποδείχνυσιν ἀποφαίνεται, ἀλλὰ μετριάζων φησὶν, ἐφαπτόμεθα'.

Vita Marciana p. 433, 10.

καὶ μάλα δὲ ὁ ᾿Αριστοτέλης τὸ ἦθος μέτριος γέγονεν, εἰ ἐν μὲν ταῖς κατηγορίαις φησὶ μὴ δεῖν προχείρως ἀποφαίνεσθαι .... καὶ ἐν τοῖς μετεώροις ,ὦν¹) τὰ μὲν ἀποροῦμεν τῶν δὲ ἐφαπτόμεθά τινα τρόπον'.

Die Uebereinstimmung dieser Stelle berechtigt uns wohl zu der Annahme, dass die in diesen Abschnitten enthaltenen Ausführungen der Vita auf Olympiodor zurückzuführen sind, dagegen kann von einer directen Uebertragung der Stellen aus den Commentaren zum Gorgias und zur Meteorologie in die Vita nicht die Rede sein. Das lehren schon die beiden aus der Elegie an Eudemus citirten Verse, von denen der erste eine ganz wunderliche Veranderung erfahren hat. Die Verse begegnen uns in derselben Form auch in Davids Commentar zu Porphyrius' Isagoge.4) Sie gehen also auf Olympiodor zurück und sind jedenfalls aus dessen Lebensbeschreibung des Aristoteles entnommen, die wir zwar nicht mehr nachweisen können, aber analog der Lebensbeschreibung Platos ohne Bedenken annehmen dürfen. Daraus also würden zunächst die Abschnitte der Vita gestossen sein, wo über das Verhältniss des Aristoteles zu Plato (p. 431, 20-432, 17) und über seinen Charakter gehandelt wird (p. 433, 10-434, 3), aus derselben Quelle scheint auch, wie der Vergleich mit der Vita Platos (p. 200 Herm.) lehrt, die Darstellung der durch Aristoteles bewirkten Fortschritte der philosophischen Erkenntniss (p. 434, 4-435, 8) geschöpft zu sein.\*)

<sup>1)</sup> Bei Arist. Meleor. steht be ols.

<sup>2)</sup> βλέπε δέ τι μέτριν έθος heisst es im Druck. 3) Vielmehr οὐδέ.

Brand. p. 20<sup>b</sup> 22. Aus David sind die Verse in den Commentar des Pseudo-Philoponus p. 11<sup>b</sup> 29 Br. übergegangen, der aber σηκὸν für βωμὸν einsetzt.

<sup>5)</sup> Aus Olympiodor ('Αριστοτέλους α'ς χωρίσαντος καὶ έφευρόντος ἄνευ πράγματος τοὶς κανόνας cod. Mut. 59 f. 17b) ist auch wohl die Ergänzung der

Auch die der Chronologie hohnsprechende Nachricht, dass Aristoteles den Unterricht des Sokrates genossen habe1), geht wahrscheinlich auf Olympiodor zurück, wenigstens rechnet dieser den Aristoteles zu den Schülern des Sokrates im Commentar zum Gorgias p. 391 (Jahn): πρώτον μέν ούν ὁ Σωκράτης πολλούς καλούς καὶ ἀγαθούς ἐποίησε, Κέβητα, Πλάτωνα, Άριστοτέλην καὶ τοὺς τοιούτους. Der Abschnitt endlich, welcher von den Politien handelt (p. 431, 7 f.), stimmt zunächst in der Zahl derselben mit Olympiodor überein, der sie jedenfalls aus Ammonius übernommen hat.2) Aber auch die Idee, dass Aristoteles die Politien auf dem Alexanderzuge gesammelt habe, scheint dem Kopfe Olympiodors entsprungen zu sein. Woher sollte sonst Elias diese Kenntniss haben, der sie schon in dem sich eng an Olympiodor anschliessenden Commentar zur Isagoge<sup>3</sup>) und dann in dem zu den Kategorien ) zeigt? Und dass Olympiodor gegen die Chronologie gleichgültig genug war, um solche Ungeheuerlichkeit zu leisten, lässt sich wohl aus dem βίος Πλάτωνος schliessen, wo überhaupt jede chronologische Angabe fehlt.

Es bleiben alsdann nur noch ein paar Bemerkungen, die von keinem der drei Quellenschriststeller, die wir kennen gelernt haben, Ptolemaeus, Simplicius, Olympiodor herrühren können, sondern vom Verfasser selbst hinzugesetzt zu sein scheinen. Ich meine p. 433, 8 Lücke in der Vita Marciana p. 435, 8 zu entnehmen und nicht mit Rose

ἀποσυλίσαντος sondern ἀποχωρίσαντος zu schreiben.

- 1) Die Erklärung Zellers Ill3 p. 7 not., dass diese Erzählung durch einen Brief des Aristoteles an Philipp, wonach er in seinem 20. Jahre zu Plato kam, hervorgerusen sei, beruht auf einer salschen Lesart in der Vita Marciana p. 427, 18, die jetzt bei Rose berichtigt ist. Der wirkliche Anlass zu der Legende lag offenbar in dem Streben, den Aristoteles mit dem Schöpfer der dialectischen Philosophie in unmittelbare Verbindung zu bringen und dadurch bis zu einem gewissen Grade gleichberechtigt neben Plato zu stellen.
- 2) Ammonius ist wohl auch der Urheber dieser hohen Zahl 250. Darauf lässt der unbestimmte Ausdruck πολιτείαι άμφι τὰς πεντήχοντα καὶ διαχοσίας οἴσαι (Braud. p. 35b, 18) schliessen, der auch die Entstehung dieser Zahl aus Lese- oder Schreibfehlern (Zeller) nicht wahrscheinlich erscheinen lässt. Olympiodor sagt schon mit Bestimmtheit im Commentar zu den Kategorien αί πολιτεΐαι σν' οίσαι τὸν ἀριθμόν (v. Mut. 69 f. 67). Von Olympiodor lernte Elias (p. 96 26 und p. 24 36 Br.) die Zahl kennen, ebenso der Verfasser der Vita. Das letzte Stadium bildet dann die Vita Pseudo-Ammoniana, wo sich die Zahl auf 255 erhöht hat.
  - 3) Brand. p. 9b 25 Cramer Anecd. Paris. IV p. 425.
  - 4) Brand. p. 24ª 34.

Berlin.

Zeitgenossen des Elias suchen müssen.

ADOLF BUSSE.

<sup>1)</sup> Masss, De biographis Graecis (Philol. Untersuchungen von Kiessling-Wilsmowitz III) p. 82 f.

# MISCELLAE QUAESTIONES IN L. ANNAEUM SENECAM PHILOSOPHUM.

I

Ex diutina philosophi Senecae lectione qui provenere fructus aliquot eis, quibus haec studia cordi sunt, adposituro exordiri mihi visum est a Dialogorum, quos vocare consuevimus, libris. Proficiscemur autem, si placebit, usque quaque ab editione Dialogorum novissima, dico Gertzii'), cui, postquam, Studia critica') sua prospere sane commentari instituit, horum opusculorum Annaeanorum et fundamenti critici fere omnis denuo perscrutandi et novae recensionis adornandae facultas contigit eidem.

De const. sap. 11,3 et ut quisque contemptissimus et ut ludibrium est, ita solutissimae linguae est. Habet haec ita codex Ambrosianus, nisi quod contemptissimis ibi scriptum erat, ex quo a manu fortasse, ut ait Gertzius, altera mutando effectum est contemptissimus. Videtur post quisque excidisse praepositio, cum scriptum esset ab ipso Seneca (e) contemptissimis, ut Ep. mor. IX 3 (74) 20 ex iis esse, quae ... consummant, ibid. XX 5 (122) 15 is erat ex hac turba lucifugarum, De ben. III 26, 2 Maro ex notis illius temporis vestigatoribus, Herc. Oet. 545 non ex sagittis levibus, cetera bene se habere, quandoquidem neque repetitum ut, praesertim in sic variata oratione, offensioni est neque ludibrium μετωνυμικώς usurpatum³), quod etiam De ben. VII 20, 3 lusorias et cubiculatas et alia ludibria regum in mari lascivientium occurrit atque in personis eodem iure ponitur, quo iocus apud poetas inde a Catullo (43, 3) Petroniumque (57) et risus velut apud Horatium (Sat. II 2, 107). Ceterum aliquantum comparationis habet Vell. Pat. Il 83, 3, ubi vir e praetoriis gravissimus merito scripsit Schegkius, cum codicis Murbacensis collatio Bureriana et apographum Amerbachii praebeant .E. praetorius, nudum praetorius ex interpolatione editio princeps.

<sup>1)</sup> L. Ann. Sen. Dial. I. XII ad cod. praec. Ambr. rec. Haun. 1886.

<sup>2)</sup> Stud. crit. in L. Ann. Sen. Dial. Haun. 1874.

<sup>3)</sup> Cfr. etiam infra p. 281.

De ira I 1, 4 irascentes depinguntur hoc modo: flagrant ac micant oculi, multus ore toto rubor exaestuante ab imis praecordiis sanguine, labra quatiuntur, dentes comprimuntur, horrent ac subriguntur capilli, spiritus coactus ac stridens, articulorum se ipsos torquentium sonus, gemitus mugitusque et parum explanatis vocibus sermo praeruptus et complosae saepius manus et pulsata humus pedibus et totum concitum¹) corpus magnasque irae minas agens, foeda visu et horrenda facies depravantium se atque intumescentium. Cuius loci verba magnasque irae minas agens ex quo ab Hauptio<sup>2</sup>) acriter impugnata sunt, quasi certatim viri docti advolavere, dubitavere, mutavere. Atque ab Hauptio quidem suo ipsius invento magnasque ore spumas agens . . . facies non nimium tribuente interdictum quamquam est et imperatum paene, ut traditam scripturam ne quis defendat, hanc maxime defensionem suscipi res cogit. Quod si successerit, variarum opinationum ex parte permirarum 3) recognitione atque refutatione supersederi poterit. Iam vero minas agere per se ferri posse in magna non dissimilium copia certum videtur neque fugit quondam Gertzium4) de hoc loco disputantem. Praepostere in irascentis descriptione commemorari iram: occurrere hoc visum Hauptio aliisque in causa iam olim fuerit, cur voculam irae vulgo abicerent. Atque iure forsitan existimaverit quispiam a Seneca istiusmodi alienum esse descriptionis membrum, etiamsi certum exploratumque est<sup>5</sup>) conciso et adstricto dicendi generi liberius latiusque vel cum sententiae detrimento aliquo nonnumquam eum praetulisse: at eximet omnem scrupulum cum collatus versus Herc. Oet. 14566)

Compesce diras, genitor, irarum minas

Quin polius ira concilum pectus doma.

et ibid. 901 sq.

Belligera Pallas, cuius in laeva ciet Aegis feroces ore saxifico minas.

<sup>1)</sup> Cfr. Med. 506

<sup>2)</sup> I. L. Berol. s. aest. 1866 p. 3 sq. - Opusc. II p. 313 sq.

<sup>3)</sup> Quid dicas de eo, quod serio propositum est ab l. Muellero magnasque irae rimas agens? (Sitzgsber. d. Wien. Akad. d. W. Ph.-H. Cl. CXVIII p. 10 sq.)?

<sup>4)</sup> Stud. crit. p. 69.

<sup>5)</sup> Cum fructu comparabuntur, quae de additamentis quibusdam submolestis post Vahlenum (praef. ad Dial. edit. Kochii p. VIII sq.) I. Muellerus exposuit l. s. p. 19 sq.

<sup>6)</sup> Adscribo έκ παρέργου hace: Herc. fur. 329
saevus ac minas vultu gerens

unaque Herc. fur. 27 sq.

#### vivaces aget

# Violentus iras animus,

tum etiam agniti, quos agnoscendos adseveraverim, in ipso illo magnasque irae minas agens numeri iambici. Adnexuit videlicet Seneca verbis totum concitum corpus amplificandae sententiae gratia flosculum poeticum, cuius semel agniti formam habitumque vix iam calumniabitur quisquam. Non nominato autem auctore et vel poetica origine non indicata omnino quod adsumitur ipsique iungitur orationi, cum Senecae consuetudine hoc magno opere convenire docento Apocol. 8, 3 et De ben. IV 27, 2, ubi Enniani, Apocol. 11, 6, ubi Catullianus, De vit. beat. 20, 5. Nat. qu. I 3, 4. V 14, 1. VII 10, 1. Ep. mor. IV 4 (33) 4. XIV 2 (90) 20, ubi Ovidiani, Ad Marc. 15, 1. 17, 2. 21, 5, De vit. beat. 14, 3, De ben. VI 41, 2. VII 5, 2. Nat. qu. I praef. 10. 14, 2. VII 20, 1. 28, 1. Ep. mor. V 8 (48) 11. IX 2 (73) 15. XIV 1 (89) 17. XIV 2 (90) 9. XIV 4 (92) 34, Apocol. 1, 2. 3, 2. 10, 2, Fr. 94 H.1), ubi Vergiliani, De ira II 25, 3 — si quidem rectius novissimo editore iudicavit Haasius -, Ep. mor. X 1 (77) 2, Apocol. 9, 5, ubi ignotorum poetarum versus versuumve. particulae, quibus ex Apocolocyntosi (5, 4. 9, 1. 11, 1. 14, 1; 14, 2; 4, 2) vel Graeca, si libeat, Homeri, Hesiodi, Euripidis addere possis, paullum immutata interdum, sive neglegentius, fortasse ex memoria, laudantur, sive ipsi contextui consulto aptantur, oratione, fere aeque repentino, ut rei satis gnaris lectoribus, suis ab illo verbis adseruntur inserunturve.

De ira Il 21,5 ad puerorum educationem pertinentia Seneca praecipit haec: In certaminibus aequalium nec †vinci illum patiamur nec irasci; demus operam, ut familiaris sit iis, cum quibus contendere solet, ut in certamine adsuescat non nocere velle, sed vincere. Irritis dubitationibus inducti Kochius <sup>3</sup>), Gertzius <sup>3</sup>), Karstenus <sup>4</sup>), Schultessius <sup>5</sup>) nec vinci tolerari posse pernegarunt. Et

<sup>1) =</sup> Sen. Frgm. Palat. ed. Studemundus (apud Rossbachium De Sen. libr. rec. et emend. Vrat. 1888) p. XXIX.

<sup>2)</sup> Edidit nec ringi ita dicens, vinci nullo pacto voci irasci opponere licere neque prohibere potuisse praeceptores, quominus in certaminibus illis alteruter aequalium vinceret.

<sup>3)</sup> In adnotatione dubitanter proposuit nec contundi vel nec abici.

<sup>4)</sup> Mnemos. N. S. XVII p. 94; delevit nec.

<sup>5)</sup> Annaeana studia (Hamb. 1888) p. 58; scripsit nec ulcisci.

plana et congruentia omnia, vinci si vertas, sich besiegen lassen<sup>(, 1)</sup> Cfr. De prov. 3, 3 pudet congredi cum homine vinci parato. Ep. mor. IV 2 (31) 4 quanto magis incubuerint minusque sibi vinci ac strigare permiserint. Ibid. XX 3 (120) 6 [de Fabricio] auro non vinci.

De ira III 25, 1 . . animo aequiore fert ab aliquo laedi, ab aliquo contemni, cuicumque venit in mentem nullam esse tantam potentiam, in quam non incurrat iniuria. Incautius videtur egisse Gertzius, quod aspernatus Ambrosiani libri scripturam, quae est occurrat, ut vulgo soliti erant, - sed servarat illud Haasius -, deteriores secutus edidit incurrat. Atqui inscius, puto, alios etiam scriptorum aliorum editores socios habet: conduxerit igitur, quid tandem rei sit, curiosius inquirere. Circumspicientibus autem nobis primum alia se offerunt verba praepositionis ob auxilio formata, quae et ipsa praepositio in cum accusativo coniuncta sequatur: velut Cic. De div. II 67, 139 nullae ergo imagines obrepunt in animos dormientium extrinsecus, Vell. Pat. Il 70, 3 - nam hoc receperim ex apographo Amerbachii reiecta Rhenani scriptura interpolata incubuit — in gladium occubuit [sc. evocatus].2) Deinde vero occurrendi verbo ipso ita utitur Seneca Ep. mor. XV 2 (94) 20 adflatum et vim frigoris in os occurrentis evita, atque etiam Nat. qu. VI 7, 4 Si hoc verum est, necesse est aliquando illic amnis crescat et relictis ripis violentus in obstantia occurrat codicem Berolinensem E secuti iure scribunt editores. Quae omnia si animo reputaveris, concesseris hisce locis ab editorum iudicio utique discedendum esse. Apud Rhetorem Senecam Contr. II 7 (15) 9 haec codicum optimorum verba — totum locum difficultatibus scatentem accuratius tractare nunc in animo non est - non in omnium (hominum Schultingius) existimationem (aestimationem D) ocure (occurrere D) minime ita cum Schultingio editorumque ei obtemperantium manu mutare licet, ut scribatur incurrere: agnoscendum potius occurrere. Itidem porro ne apud Quintilia nu m quidem, qui fertur, Decl. min. CCCXIV p. 236, 23 R. si in obvios occurreret mutare fas est, sicuti mutavit inlato huc quoque incurrendi vocabulo Latinius, cui povissimus editor obsecutus est. lam elucet, apud Senecam quam sirmiter tenendum sit in quam nulla occurrat iniuria.

<sup>1.)</sup> Vix opus est Naegelsbachium laudare, Lat. Stilistik § 99, 3.

<sup>2)</sup> Cfr. Verg. Aen. II 62 (morti); Ov. Metam. XV 499 (neci).

De vit. beat. 3, 4 ex codicis Ambrosiani testimonio prodeunt haec: Intellegis, etiam si non adiciam, sequi perpetuam tranquillitatem, libertatem depulsis iis, quae aut inritant nos aut territant; nam voluptatibus et pro illis, quae parva ac fragilia sunt et ipsis flagitiis noxia, ingens gaudium subit, inconcussum et aequale, tum pax et concordia animi et magnitudo cum mansuetudine; omnis enim ex infirmitate feritas est. Et longum est neque necesse, quae Gertzius de hac sententia emendanda tum in Studiis criticis (p. 123) tum in Dialogorum editione fluctuans animo iudicioque exposuit, cum cura excutere, neque vero adstipulandum Kochii¹) rationi et ipsi a Gertzio commemoratae aut, ultima quae est proposita, Schultessii.2) Scribebatur vulgo (pro) voluptatibus et (in) ipsis flagitiis noxia, quorum altero accepto, — et proclivis est error haec voculae pro fortasse compendio expressae, maxime statim sequente eadem, omissio<sup>3</sup>) -, quicquam amplius movendum dissuaserim. Ipsis flagitiis idem hic valet atque , ipsis flagitiosis, quod μετωνυμίας genus similibus apud Senecam permultis munitur, ex quibus adferuntor haec: scelus Ep. mor. XVI 2 (97) 13, portentum

<sup>1)</sup> Cfr. Rh. Mus. N. F. XXX p. 344.

<sup>2)</sup> L. l. p. 34; scripsit nam voluptatibus et praemiis, quae parva ac fragilia sunt et ipsis flagitantibus (vel: ipsis fallaciis) noxia, ingens gaudium subit, eqs.

<sup>3)</sup> Eiusdem defectus ex Senecae Rhetoris libris C. F. W. Muellerus N. Jahrbüch. f. cl. Philol. XCIII p. 495 adn. 9 haec exempla collegit: Contr. 1 7, 3. 4 (utrobique singula insuper vocabula intercidere). X 5 (34) 25. Exc. Contr. X 5; adde Contr. VII 2 (18) 14. Atque etiam in huius ipsius De vit. beat. libelli cap. 1, 3 Atqui nulla res nos maioribus malis inplicat, quam quod ad rumorem componimur, optima rati ea, quae magno adsensu recepta sunt, quodque exempla (pro) bonis multa sunt, nec ad rationem sed ad similitudinem vivimus inserto secundum Erasmum pro cum Hassio et Kochio scribere malo, quam cum Gertzio Lipsium sequente quorumque exempla nobis multa sunt, cui nobis in illa oratione necessarium esse vix largiare. Immo vero ne infra quidem 5, 4 totos (nos) partesque nostri auctore Kochio (Rh. Mus. N. F. XXX p. 86) iure edidisse Gertzium arbitror, quippe quod non adiecto nos nullo negotio intellegatur. Proderit meminisse, quotiens duo pro ,nos duo' vel ,vos duo' vel ,ei duo' poni videatur, de qua re cfr. Gertzius Stud. crit. p. 67 et Dial. edit. p. 44 et 416. Quo in genere est adnumerandum Ep. mor. XIV 1 (89) 15 Quicquid ex tribus (ita Bambergensis; his tribus ex interpolatione deteriores; uncis inclusit his Haasius) defuit, turbat et cetera. Itaque fundamento caret Schultessii (p. 33) etiam de 1,3 disputatio.

Nat. qu. I 16, 3, ludibrium De const. sap. 11, 31), horror Ep. mor. XIII 1 (86) 5, dominium De vit. beat. 4, 4, imperium De clem. 11, 3. 11, 4, potestas De clem. 18, 5, ministerium Ep. mor. XX 2 (119) 3, mancipium saepe, velut De const. sap. 11, 3. De ira III 14, 3, custodia Ep. mor. I 5, 5. VIII 1 (70) 23. X 1 (77) 18, fabula et exemplum De ben. III 23, 3, aucupium De prov. 3, 6, venatio De ben. I 12, 3; quo accedit, quod ne huius ipsius quidemvocabuli desunt exempla comparia: cfr. praeter Plautinum (ut Men. 489) flagitium hominis Sallustii Catil. 14, 1 omnium flagitiorum atque facinorum et Quintiliani, qui fertur, Decl. mai. 3, 9 p. 67 B. istud vero flagitium in conatu pereat. Atque dictum puto hoc ipsis flagitiis noxia in eandem fere sententiam, quae inest clausulae vocis inter Epicureas in codice Vat. gr. 1950 relatae quinquagesimae tertiae2) Οὐδενὶ φθονητέον· ἀγαθοὶ γὰρ ούκ ἄξιοι φθόνου, πονηφοί δὲ ὅσφ ἂν μᾶλλον εὐτυχῶσι, τοσούτη μαλλον αὐτ(οὶ αύτ)οῖς3) λυμαίνονται. Itaque cavetur, ne forte quis malorum prosperitatibus ac deliciis invideat iisve imponi sibi patiatur. Contraria autem haec omnia, in quibus gradatio quaedam insit, opponendo Seneca id agit, ut magni illius ac solidi ac veri boni beatae vitae efficientis species quam clarissime ad-

De vit. beat. 10, 1, Dissimulas' inquit, , quid a me dicatur; ego enim nego quemquam posse iucunde vivere, nisi simul et honeste vivit, quod non potest mutis contingere animalibus nec bonum suum cibo metientibus'. Ratione haud ita prava ductus post nec inseruit hominibus Gertzius. Neque tamen inserendum quidquam. Noli vero ad metientibus cogitando supplere animalibus: nihil quaerit aliunde hoc vocabulum, generis quidem neutrius, sed ponendum in pluralium eorum personas significantium turba, de quibus enodatius disputavit ipse Gertzius Stud. crit. p. 49 et in Addendis ad Dialogorum editionem p. 415.4)

De vit. be at. 12, 5 Itaque quod unum habebant in malis bonum perdunt, peccandi verecundiam: laudant enim ea quibus erubescebant, et vitio gloriantur; ideoque ne resurgere quidem adulescentiae licet, cum honestus turpi desidiae titulus accessit.

<sup>1)</sup> Cfr. supra p. 277.

<sup>2)</sup> Wiener Stud. X p. 195, 23, ed. Wotke.

<sup>3)</sup> Videtur ita emendandum; αύτοις cod.; αίτοις editur.

<sup>4)</sup> Cfr. etiam Phaedr. 213 (modica).

Mendosum esse adulescentiae vere contendit Gertzius.¹) Pro quo substituere alii alia voluerunt: indolescentiae primo, deinde displicentiae Gertzius ipse, erubescentiae vocabulo ex seriore latinitate petito Madvigius, adlubescentiae vocabulo ad arbitrium ficto Petschenigius²), adulatione gliscente parum perspicue in hac oratione Schultessius.³) Scribendum videtur abolescen(ti paeniten)tiae.

De otio 5, 6, illud' inquit, scrutor, quod ultra mundum iacet, utrumne profunda vastitas sit an et hoc ipsum terminis suis cludatur; qualis sit habitus exclusis, informia et confusa sint, in omnem partem tantundem loci optinentia, an et illa in aliquem cultum discripta sint; huic cohaereant mundo, an longe ab hoc secesserint et thic in vacuo volutentur; eqs. Male haberi sibi visi sunt vocula hic editores: itaque aut omisere sine mora aut aliud substituere animum induxere. At quicunque expunxere, suam invito Senecae ademerunt cum cogitandi quodam acumine coniunctam loquendi elegantiam; quod vero sic scriptum voluit Kochius, tradita scriptura praestantius non est, neque erat magno opere, cur Gertzius, cui hoc fere probabatur, exquireret, quid potissimum sibi vellet, essetne, ut Kochio, dictum, quemadmodum dicitur , sic temere', an valeret ,longe ab hoc remota'. Notum est pronomen demonstrativum poni, ubi de rebus agitur vel sensibus vel cogitationi illo ipso tempore subiectis subiciendisve. Cuius usus exemplum initio ipsius huius enuntiati secundarii occurrere luculentius facile perspicitur. Alia in promptu sunt ad cogitationem solam referenda, ex quibus haec adfero: Ep. mor. IV 2 (31) 11 quid hoc est? animus, sed hic rectus, bonus, magnus; ibid. XVI 5 (100) 5 videbimus . . . quid non huius recentis politurae [sc. sit]; ibid. XIX 4 (113) 27 Quid est fortitudo? munimentum humanae inbecillitatis inexpugnabile, quod qui circumdedit sibi, securus in hac vitae obsidione perdurat. Est autem dignum, quod animadvertatur, tunc maxime adiungi hoc pronomen notioni alicui solere, cum e regione sit alteri diserte et ipsi positae; velut Nat. qu. III 12, 2 H. terram fortiorem mare vocant, saxa cautesque: feminae nomen adsignant huic tractabili et cultae; ibid. 14, 3 Quomodo maris sic et aquae huius mitioris abdita est virium ratio; Ep. mor. IV 9 (38) 1 aliquando utendum est et illis, ut ita dicam, contionibus, ubi qui

<sup>1)</sup> Stud. crit. p. 127 sq.

<sup>2)</sup> Philol. XLVI p. 383 sq. (, das sich einstellende Behagen').

<sup>3)</sup> l. s. p. 36.

dubitat inpellendus est: ubi vero non hoc agendum est, ut velit discere, sed ut discat, ad haec submissiora verba veniendum est; ibid. X 3 (79) 15 Vides Epicurum quanto opere non tantum eruditiores, sed haec quoque inperitorum turba miretur; ibid. XIX 5 (114) 12 Mirari quidem non debes corrupta excipi non tantum a corona sordidiore, sed ab hac quoque turba cultiore. Similiter intellegendum, de quo cum maxime agitur, adverbium hic: est ením idem hic in vacuo atque , in vacuo ibi animo cogitando'. Addo, eiusdem stirpis demonstrativorum et pronominum et adverbii cumulationem vel potius concursum si forte quis moleste ferat, non dubitasse Senecam Ep. mor. XIII 2 (87) 30 scribere his quidam hoc respondent, atque adeo ibid. XIX 5 (114) 6 Non statim, cum haec legeris, hoc tibi occurret, hunc esse qui solutis tunicis in urbe semper incesserit? At exoritur qui in ipsa re vitium deprehendi arbitratus longe alio devenit Schultessius.1) ,Quasi vero' inquit ,illa sive corpora sive informia in vacuo volutentur. Nonne ipsa id aliqua certe ex parte explebunt? Quid igitur superest, nisi ea, quam logici dicunt, contradictio in adiecto? Immo illud quaeritur, huic cohaereant mundo an longe ab hoc secesserint et hiatu vacuo volutentur; i. e. vacuo quodam et vasto spatio inter mundum et exclusa corpora interposito'. Contra dicemus hanc sententiam, ut largiamur futurum fuisse, ut ita efferretur, a Senecae mente alienam videri. Utitur is hoc loco, ubi quaestiones levi brachio proponuntur, non pertractantur solvunturve studiose, publica Stoicorum persuasione , έντὸς μέν τοῦ κόσμου μηδέν είναι κενόν, έξω δ' αὐτοῦ ἄπειρον 's), cuius priori parti eum sese addixisse Naturalium quaestionum libri secundi caput septimum, utpote quo aeri inane permiscentes refellat, manifesto ac diserte docet. Ulterius autem, quamvis occasio esset movendae subtilioris disputationis Stoicae , διαφέρειν κενὸν τόπον χώραν (3) ponentis, hic non magis progressus esse quam alibi4) censendus est, quem sciamus

<sup>1)</sup> l. s. p. 59.

<sup>2)</sup> Stob. Ecl. I 18, 1 (cfr. [Plut.] De plac. philos. I 18) = Aët. Plac. I 18, 5 p. 316, 11 Doxogr. Gr. ed. Dielsius. De toto hoc philosophiae Stoicae loco cfr. Zellerus d. Ph. d. Gr. III 13 p. 181. 187 sq.

<sup>3)</sup> Stob. Ecl. I 18, 4 (cfr. [Plut.] De plac. philos. I 20) — Aët. I 20, 1 p. 317, 31 Doxogr. Gr. ed. Dielsius, quaeque porro ibidem exstant — Ar. Didym. Epit. fr. phys. 25 p. 460, 18 Doxogr. Gr. ed. Dielsius.

<sup>4)</sup> Cfr. De prov. 6, 5 Sic mundus exteriora contempsit spectaculo sui

omnem curam subtilitatemque his in rebus adhibere ne ipsum quidem voluisse. 1) Similia vero inconstantiae errorisque crimina in hac maxime provincia iam antiquitus Stoicorum secta subiit. 2)

De tranqu. an. 2, 6 adice et illos, qui non constantiae vitio parum leves sunt, sed inertiae, et vivont non quomodo volunt, sed quomodo coeperunt. Suscipiendum esse traditae scripturae patrocinium verissime iudicavit Madvigius.3) Nihilo minus dubitationis et obscuritatis removendae aliquid restat. Ita disputaverat Madvigius: ,Revocandum e codicibus constantiae, ut cum acumine aliquo Seneca dicat, quod in his hominibus desideretur levitas, non constantiae alicuius culpa fieri'. lam considera mente, quid in editione adnotet Gertzius: , constantie, vitio pa24 leves sunt A, quod Madvigium recte desendisse credo; et vitio et parum ironice Senecam dicere putandum est, tamquam hi homines constautiam vitii loco ponant parumque leves sibi ipsi videantur, ut inertia tantum eos a mutationibus abstineat'. Tuo iure dubitaveris, an praeceptoris sui opinionem, interpretari si modo voluit, non recte hoc loco interpretatus sit. Licet autem pro certo adfirmare eiusmodi ironiam nullo modo agnoscendam esse, quin etiam consilio petiti acuminis vix quidquam reperiri, ut, hoc si voluerit Madvigius, facile et ipse erraverit. Qui non constantiae vitio parum leves sunt, sed inertiae, molestiae id quidem nonnihil habens, ita possis reddere: , bei welchen nicht Charaktersestigkeit daran schuld ist, wenn sie nicht so schwankend4) sind, sondern Trägheit4, estque fere idem ac si dicatur , qui non constantia ab effusa levitate prohibentur, sed inertia'. Attendas enimvero vitio ad praepositionis vim proxime accedere, ad eamque quo propius accedat, propriam ipsius significationem magis magisque attenuari. Evenit tale etiam vocabulo, quod illi per se quodam modo opponitur id exprimens, quo aliquid efficitur, dico beneficio; velut non dubitavit ipse Seneca ponere De ben. V 16, 4 eo redegit [sc. Cn. Pompeius] populum Romanum, ut salvus esse non posset nisi beneficio servitutis. ) Adsimileque vel apud lactus. Ep. mor. VII 3 (65) 11 ponant [sc. inter causas] locum: si non fuerit, ubi fiat aliquid, ne fiet quidem.

<sup>1)</sup> Cfr. Ep. mor. VII 3 (65) 15 sq. Zellerus I. s. p. 700.

<sup>2)</sup> Cfr. Zellerus I. s. p. 188 adn. 2.

<sup>3)</sup> Adv. crit. II p. 375 sq.

<sup>4)</sup> Cfr. Vell. Pat. II 6, 4 rei tantae parum ad notitiam pertinens interponetur.

<sup>5)</sup> Alia attulit in editione qui hoc ipsum beneficio merito a Gertzio rejectum pro vitio scribi iussit Kochius.

nostrates observatur hic illic: quin in ampla legi ephemeride ,dank der Knappheit der bewilligten Mittel'. Atque ut ad illud ipsum, quo de agitur, revertamur, chorum Seneca haec pronuntiantem facit Thyest. 564 sq.

Uxor armato timuit marito, Cum manum invitus sequeretur ensis, Sordidus pacis vitio quietae.

De tranqu. an. 12, 1 Proximum ab his erit, ne aut in supervacuis aut ex supervacuo laboremus, id est, ne quae aut non possumus consequi concupiscamus, aut adepti vanitatem cupiditatium nostrarum sero post multum pudorem intellegamus, id est, ne aut labor inritus sit sine effectu aut effectus labore indignus; fere enim ex his tristitia sequitur, si aut non successit aut successus pudet. Ita Ambrosianus; post multum sudorem intellegemus, qui de universa huius loci enarratione bene meritus est, Gertzius.1) Atque vicit vir doctus respondere inter se quae aut non possumus et aut (quae) adepti intellegamus; videndum tamen, num posito semel possumus necessario Seneca scripsisse putandus sit intellegemus. Nonne potuit in altero orationis membro indicativo uti ita, ut sit , quae re vera non possumus', in altero coniunctivum propterea praeferre, quia rem ex aliqua condicione, valere quae posset, pendentem significaturus erat? Nam iusto iure, ut videtur, alterum explicabitur hoc modo: , quae si adepti simus, intellegamus'.. Et ne hoc quidem dandum post multum pudorem tolerari nequire omnino. pudorem appellari, quasi hic labor inhonestus ac sordidus sit cuiusque nos inter agendum pudeat: haec Gertzii argumentatio nom valet, si interpretere, oder nach dessen Erlangung wir vielleicht zur Erkenntniss von der Eitelkeit unserer Bestrebungen zu spät, da ein Gefühl tiefer Beschämung sich eingestellt, gelangen', cui interpretationi faveat2) De ben. V 16, 1 Ingratus est Coriolanus, sero et post sceleris paenitentiam pius. Ceterum si λογική etiamnunc adversari videatur, legitur velut De ira II 2, 2 primus ille ictus animi . . . qui nos post opinionem iniuriae movet, habetque Petron. 2 usque ad senectutem canescere.

De brev. vit. 12, 2 Illum tu otiosum vocas, ... qui athletas †novissimos pascit? Varia sunt corrigendi gratia prolata — notissimos,

Pudorque serus conscios vultus tegit.

<sup>1)</sup> Cfr. Stud. crit. p. 143 sq., simulque Vahlenus, ed. Koch. praef. p. lX sq.

<sup>2)</sup> Cfr. etiam Herc. fur. 692.

novitios, nobilissimos, novis cibis, novissimo more, torosissimos<sup>1</sup>)—, quorum nihil admodum placuit Gertzio quinto loco positi ipsi auctori. Consentaneum est fuisse elegantiorum hominum aemulationis ac studii athletas pascere nervosissimos, idque potissimum a Seneca hic indicari.

De brev. vit. 14, 5 Hos in veris officiis morari palam licet dicamus, qui Zenonem, qui Pythagoran cotidie et Democritum ceterosque antistites bonarum artium, qui Aristotelen et Theophrastum volent habere quam familiarissimos, eqs. Scriptum est palam a Gertzio pro tradito, quod vulgo abiectum erat, putamus. Emenda sis potius ita: Hos in veris officiis morari putamus, licet derideamur, qui eas. Cfr. De ben. VII 3, 3 Derideas licet: ingentis spiritus res est, eqs.; Ep. mor. IX 5 (76) 4 Mihi contingat iste derisus: aequo animo audienda sunt inperitorum convicia et ad honesta vadenti contemnendus est ipse contemptus; ibid. XIX 8 (117) 26 Sic fit . . ut hoc totum studium derideatur tamquam operatum supervacuis: Nat. qu. 1 17, 1 Derideantur nunc philosophi, eqs., qui locus propterea vel maxime dignus est, qui attendatur, quod Derideant (ras. supra t) habet cod. Berolinensis E suprascripto m. sec. Dicant.2) En etiam Ciceronianum persimile Parad. Stoic. I 1, 8 quam ob rem licet inrideat si qui volt, plus apud me tamen vera ratio valebit quam volgi opinio, eqs.

II.

Iam venimus ad libros De beneficiis et De clementia. Quorum et ipsorum edendorum copia Gertzio³) facta est, heneficio M. Hauptii suppeditata Nazariani unicae bonitatis codicis collatione Kekuleana.⁴) Atque bene fere munere suo functus est codicem illum ducem primarium ad vindicandam recuperandamque genuinam horum librorum speciem secutus. Haud pauca, si in integro res foret, aliter eum instituturum consentaneum sane est. Namque,

<sup>1)</sup> I. Muellerus, l. s. p. 33; reliquorum auctores v. apud Gertzium,

<sup>2)</sup> Cfr. Larischius Ein Beitr. z. Krit. d. ersten Buches v. d. Nat. qu. d. Nen. (Pr. Sagan. 1870) p. 6.

<sup>3)</sup> L. Ann. Sen. l. De benef. et De clem. ad cod. Naz. rec. Berol. 1876.

<sup>4)</sup> Nazariano codice ad Gertzii editionem denuo excusso novas aliquot lectiones edidit Rossbachius I. s. p. 14 sq.; ibid. p. 21 sq. de codice Vaticano Reginensi 1529, aliquanti certe qui videtur pretii (cfr. Gertzius Berl. phtlol. Wochenschr. IX p. 375 sq.), nonnulla rettulit.

hoc ut tangam, bonas formas De benef. III 23, 2, De clem. 19, 2, De benef. VI 43, 3 in codice Nazariano exstantes duodevicensimo, quadragensimum¹), thensaurum²) immerito neglexit, quod genus eum non iam neglegere animadvertimus in Dialogis.³) Difficile porro cum saepenumero sit diiudicatu, ubi primae manus scriptura correctaque posterius adsunt, utra praeferri debeat, Gertzio nonnumquam optio parum processit. Velut De benef. V 16, 5 et VII 15, 2⁴) secundae manus scriptura primae praelata Porsennae pro Porsinae edidit iniuria, si quidem etiam Ep. mor. VII 4 (66) 51 ex optimo codice Parisino p⁵) utique recipiendum est Porsina, et vel quarto, quo hoc nomen occurrit, loco Ep. mor. III 3 (24) 5 eiusdem codicis lectio, quae est persona⁶), orta potest esse ex Porsina.

De benef. Il 34, 3 sic habetur in codice Nazariano: Fortitudo est pericula iusta contemnens aut scientia periculorum repellendorum, excipiendorum, provocandorum; dicimus tamen et gladiatorem fortem virum et servum nequam, quem in contemptum mortis temeritas inpulit, quibus iungenda sunt quae infra (§ 4) dicuntur: Haec alia sunt natura, sed efficit inopia sermonis, . . ut et ille fortis dicatur cum ratione fortuita despiciens et hic sine ratione in pericula excurrens. 1) Hians oratio resarciri solet ita, ut inseratur

<sup>1)</sup> Edere praestabat sexagensimum, non sexagesimum.

<sup>2)</sup> Etiam Ep. mor. XIX 6 (115) 5 ex codice Bambergensi thensauros recipi par est, licet ibi (cfr. Windhausius Variet. lect. ad Epist. L. Ann. Sen. e cod. Bamb. enot. Pr. Darmst. 1879 p. 36) littera n postmodo deleta sit.

<sup>3)</sup> Cfr. Praef. p. XXI. Ibidem quod retenti secundum codicem Ambrosianum formonsus fere paenitere sese ait, tuto constare sibi potuit: praeterquam enim quod Phaedr. 781 et Oed. 581 iure ita editur (cfr. Schönwerth-Weyman Ueb. d. lat. Adj. auf osus, Arch. f. lat. Lexicogr. V p. 196), suffragatur etiam testis locuples codex in priore Epistularum moralium parte princeps Parisinus p, cuius auctoritate (cfr. Chatelainii collatio, Revue de philol. I p. 124. 126. 127) Ep. mor. IV 4 (33) 5 formonsa, IV 12 (41) 7 formonsam, V 4 (45) 3 formonsum acceperim. Duce, ut hoc adiungam, eodem restituendum Ep. mor. VI 1 (53) 4 et VI 6 (58) 31 (cfr. l. l. p. 130. 133) vicensimo — nam perspicuus est error vincensimo — et octogensimum.

<sup>4)</sup> Hic N primitus habuisse accipimus porcinae, inde effecisse primam manum porsinae, supervenisse denique secundae porsennae.

<sup>5)</sup> Cfr. Chatelainii collatio, l. s. p. 137.

<sup>6)</sup> Cfr. ibid. p. 121.

<sup>7)</sup> Cfr. etiam definitiones hasce: Ep. mor. VII 5 (67) 6... fortitudo... pericula contemnit et provocat; ibid. XII 3 (85) 28 non est [sc. (ortitudo]... inconsulta temeritas nec periculorum amor nec formidabilium adpetitio:

virtus post est, in tenuis auctoritatis libris, quos deinceps secutae sunt editiones. Praeterea Madvigio adstipulatus iuste pro iusta scripsit Gertzius, qui tamen vereri se ait, ne locus sic non plane sanatus sit. Et latet, opinor, aliud. Considera agedum, quomodo in huiusmodi disputationibus non semel Seneca versatus sit. Apud quem non solum legitur Ep. mor. XIX 8 (117) 12 sapientia est mens perfecta vel ad summum optimumque perducta, ars enim vitae est. sapere quid est? non possum dicere mens perfecta, sed id, quod contingit perfectam mentem habenti: ita alterum est mens bona, alterum quasi habere mentem bonam, verum etiam Ep. mor. VII 4 (66) 6 animus intuens vera, peritus fugiendorum ac petendorum, . . .: talis animus virtus est, et XIX 4 (113) 2 virtus . . nihil aliud est quam animus quodammodo se habens, et ibid. § 7 , Iustitia quid est?' inquit. Animus quodammodo se habens, et porro § 11 iustitia, id est animus quodammodo se habens, et vero fortitudo, id est animus quodammodo se habens.') Licet autem ex hac similitudine lenem nostro loco petere medelam scribendo fortitudo est (mens)2) pericula iusta contemnens, eqs., verborum ordine ut liberiore, ita qui Senecae sine dubio esse possit, cui rhetorum disciplinae alumno placuerunt exquisita contortulaque adeo ex parte, velut De ben. I 13, 1 cum risisset hoc Alexander officii genus, De tranqu. an. 4, 8 . . ut nulli actioni locus honestae sit, Ad Marc. 10, 6 alios per incerta nudos maria iactabit [sc. fortuna], ibid. 11, 3 quolibet quassu vas et quolibet fragile iactatu, Ep. mor. IX 5 (76) 33 vanas humanarum formidines mentium, ibid. XV 2 (94) 13 pravis opinionibus malitia contracta3), nec vero prorsus displicuerunt errori exposita, dummodo rhetorica maior aliqua, quae ei videretur, suaderet utilitas'), cuius rei documento sunto De prov. 4, 10 in vanas mentes imagines evocat [sc. intemperantia], Ad Polyb. 2,6 longissimum

scientia est distinguendi, quid sit malum et quid non sit. Diligentissima in tutela sui fortitudo est et eadem patientissima eorum, quibus falsa species malorum est; ibid. XIII 3 (88) 29 fortitudo contemptrix timendorum est. terribilia et sub iugum libertatem nostram mittentia despicit, provocat, frangit; ibid. XIX 3 (114) 27, id quod iam supra adlatum est p. 284.

<sup>1)</sup> Cfr. omnino Zellerus Ph. d. Gr. III 13 p. 237 sq.

<sup>2)</sup> Mens pavidissima exstat De ira 1 20, 6.

<sup>3)</sup> Attulit hos Epistularum locos Opitzius De latinit. L. Ann. Sen. philos. (Pr. Naumb. 1871) p. 33.

<sup>4)</sup> Cfr. Quintiliani, qui fertur, Decl. mai. 17, 7 p. 339 B. Non potest, pater, efficere genus querendi pertinacia probationis. 19

illi ingeni aevum fama promisit, De clem. Il 6, 3 Etiam ad calamitosos pro portione inprobandosque et emendandos bonitatem suam permittet, eqs. 1)

De benef. III 16, 4 Quemadmodum horum delictorum iam evanuit pudor, postquam res latius evagata est, ita ingratos plures efficies et tutiores, si numerare se coeperint. Exaratum esse in codice Nazariano perhibetur auitores, inde a primo correctore effectum esse auitiores<sup>2</sup>) eo loco, quo Gertzius de sua coniectura scripsit tutiores, cum antea seribi solitum esset audaciores, quod Gertziano illi aegre cedere iusseris. Enimero leniter commodeque rem administrare licet scribendo avidiores. Permutatae sunt d et t litterae more in libro Nazariano minime inusitato; cfr. De ben. I 2, 5. IV 28, 6. VII 10, 1, praeterea alios locos, qui posita d pro prava t correcti sunt a manu secunda, velut De ben. I 2, 4. II 2, 2. IV 20, 2. 24, 2. VII 31, 2. De clem. I 9, 6. Aviditati autem quam tribuat eiusmodi in causa Seneca vim quo percipiatur, adeunda libri secundi capita 26 et 27.

De benef. III 29, 5 Innituntur fundamentis suis templa et † illa urbis; tamen quae in firmamentum totius operis iacta sunt, latent. Iure vel suis ipsius inventis (cfr. Adn. crit. p. 214) diffiso haec ita edere satius visum Gertzio. Proficiscendum in emendando putaverim a locis talibus, quales sunt Senecae Ad. Helv. 10, 7 (cfr. Herc. fur. 1288) . . maiores nostri . . . , quorum tecta nondum auro fulgebant, quorum templa nondum gemmis nitebant, et qui a Vahleno adlati sunt Ciceroniani ad Cic. De legib. III 3, 7 (p. 166 edit. tertiae), restituendumque ad hanc normam templa et (tecta) illa urbis. Cfr. etiam De ira III 2, 5 tecta urbis.

De benef. V 12, 2 sic apud Gertzium legitur Quid enim boni est nodos operose solvere, quos ipse, ut solveres, feceris? Sed quemad-modum quaedam in oblectamentum ac iocum sic inligantur, ut eorum solutio inperito difficilis sit, quae illi, qui inplicuit, sine ullo negotio †spirat, quia commissuras eorum et moras novit, nihilo minus illa habent aliquam voluptatem (temptant enim acumen animorum et intentionem excitant), ita haec, quae videntur callida et insidiosa,

<sup>1)</sup> De primi horum locorum integritate vix recte dubitat Gertzius in Dialogorum editione; non dubitaverat in luculenta adnotatione critica ad tertium (p. 281 sq.).

<sup>2)</sup> Auctiores, i supra versum addita a primo correctore, exstat secundum Rossbachium I. s. p. 15.

securitatem ac segnitiem ingeniis auferunt, quibus modo campus, in quo vagentur, sternendus est, modo creperi aliquid et confragosi obiciendum, per quod erepant et sollicite vestigium faciant. Duo sunt, quae hic notare oportet, levius alterum, alterum gravius. Atque primum quidem explicuit habet pro eo, quod vulgo scribitur inplicuit, vel quod litterarum similitudinis studiosior in ima pagina dubitanter scribendum proposuit Gertzius, ea plicuit, - habet, inquam, explicuit Nazarianus liber, nescio an probe et integre, dummodo ita accipiatur explicare, ut sit ,inter difficultates perficere atque exsequi'. Deinde vero extra dubitationem ponere cupio illud spirat, quae res paullo ampliore disputatione indiget. Emendando opus esse arbitratur Gertzius, cui tamen eorum, quae iam suppetebant, - habent minoris pretii quidam codices paret, alii patet pro spirat, pervulgatumque erat in editionibus invecta duplici mutatione ille . . . separat —, nihil probari videmus. Sed manum de tabula. Usus est Seneca translatione liberiore sane, sed quae intra concessae libertatis fines se contineat: poterat dicere, solutio . . illi . . succedit', maluit , solutio . . illi . . favet'; nam hoc ferme valere id, quod re vera posuit, spirat, statim demonstrabitur. Sermonem latinum audacioribus translationibus minime carere non est, quod multis probetur. Nonnulla tamen id genus Annaeana adferre iuvat. Notum est respondendi verbum ad res quomodo saepe pertineat; et habet Seneca Ep. mor. XIV 4 (92) 14 Est quidem, inquit, sapiens beatus: summum tamen illud bonum non consequitur, nisi illi et naturalia instrumenta respondeant, similiaque De ira 1 6, 2; De tranqu. an. 13, 2; De ben. V 1, 4. VII 29, 1; Nat. qu. VII 27, 4; Ep. mor. III 2 (23) 5. XI 2 (81) 1. XIX 3 (112) 2, alibi. Notum porro est adridere nonnumquam etiam dici res; et posuit hoc modo Seneca non solum Oed. 841

# Adridet animo forma,

verum etiam De ben. VII 21, 2 intellegens adrisisse illud lucellum sibi, et Ep. mor. XX 6 (123) 13 cetera blanda et adridentia. Adiungoque ex pedestribus scriptis haec: Ep. mor. XX 4 (121) 15 cum flavescit [sc. herba] et ad aream spectat, et Nat. qu. VI 25, 1 Cum spiritus magna vi vacuum terrarum locum penitus opplevit coepitque rixari et de exitu cogitare. Nihilo audaciore translatione eo, nunc cum maxime quem tractamus, loco Senecam usum esse facile tibi persuaseris, restatque hoc unum, ut ,favendi notionem spirandi verbo iure adscribi demonstretur. Atque verbo composito, quod

est adspirare, saepius hac vi usi sunt non poetae solum sed etiam scriptores; velut Vergilius Aen. II 385 (Fortuna), ibid. IX 525 (musae, imprimis Calliope), Tibullus II 1, 35 (Messalla), Ovidius Metam. 13 (di), porro Rhet. ad Herenn. IV 34, 45 quae adferuntur , magno se praedicat auxilio fuisse, quia paululum in rebus non difficillimis aspiravit', Valerius Maximus III 8 ext. 2 . . casus . . ubi pravo consilio propitius adspirat, ipse denique Seneca De ben. III 2, 2 (cfr. Curt. III 8, 20) adspirante fortuna. 1) Huc adiungendum geminum adflare, cuius exempla praebent cum Tibullus II 1,80 (Amor), tum etiam Cicero In Verr. act. sec. I 13, 35 sperat sibi auram posse aliquam adflari in hoc crimine voluntatis defensionisque eorum, eqs., et Quintilianus Inst. or. XI 3, 147 adflante fortuna2), eique quod opponitur reflare, a Cicerone memorabilem in modum usurpatum De off. II 6, 19 et cum prospero flatu eius [sc. fortunae] utimur, ad exitus pervehimur optatos, et cum reflavit, adfligimur. Quibus omnibus perpensis iam gravissimum tecum considera locum Propertianum III 24, 5 Lchm.

Quod si tam facilis spiraret Cynthia nobis, eqs.: fidem faciet etiam simplex spirandi verbum translato hoc sensu poni. Quod autem rei hoc datur, ex eis, quae supra disputata sunt, suam excusationem habere quamquam spero, in cumulum tamen vel hoc addo etiam conspirare<sup>3</sup>), respirare<sup>4</sup>), exspirare<sup>5</sup>) nonnumquam dici res. Denique moneo totum illud genus etiam Graecorum sermoni satis familiare esse, apud quos Aeschylus habet Agam. 1206

άλλ' ήν παλαιστής κάρτ' έμοὶ πνέων χάριν,

<sup>1)</sup> Magis proprie idem De ben. VI 7, 3 nec ventus beneficium dat, licet lenis et secundus adspiret.

<sup>2)</sup> In malam partem eo usus est Seneca Ep. mor. IX 1 (72) 5 aliquo, inquam, incommodo adflatur maximus is, et ibid. XIX 5 (114) 3 illo [sc. animo] vitiato hoc [sc. ingenium] quoque adflatur. Cfr. Petron. 2. Flor. I 40 (III 5) 9.

<sup>3)</sup> De ot. 5, 6 per diversa conspirent [sc. elementa]; cfr. Ep. mor. XII 2 (84) 10. Cic. De deor. nat. II 7, 19, III 11, 28.

<sup>4)</sup> Cic. Or. Philipp. VIII 7, 20 ne punctum quidem temporis, cum legati adessent, oppugnatio respiravit; Pro Cluent. 65, 183 innocentiae desensio interclusa respirat; Pro Quinct. 16, 53 respirasset cupiditas atque avaritia paulum.

<sup>5)</sup> Saepius apud iurisconsultos, velut de obligatione, lite, criminis causa; cfr. Dirksenus Manuale latinit. font. iur. civ. Rom. p. 356, Heumannus Handlex. z. d. Qu. d. röm. Rechts. p. 190.

consimilemque in modum atque ea, quae ex Latinis attulimus, accipienda reperiuntur οὐρίζειν et — in prosa aliquotiens oratione — ἀντιπνεῖν.1)

De benef. VI 38, 2 lucrorum ex alienis incommodis captorum exempla adponuntur haec: Miles bellum optat, si gloriam; agricolam annonae caritas erigit; eloquentiae pretium †exceptat litium numerus; medicis gravis annus in quaestu est; institores delicatarum mercium iuventus conrupta locupletat; nulla tempestate tecta, nullo igne laedantur: iacebit opera fabrilis. Frustra adhuc elaboratum esse in corrigendo pravo exceptat perspexit Gertzius. Adcommodatum videtur huic sententiarum contextui idemque commendatum probabilitate eloquentiae pretium ex(tendit inex)pectatus litium numerus. Legitur autem apud Suetonium Cal. 38 pretia. extendens, neque desunt apud Senecam similia, si quidem in his ipsis Beneficiorum libris extendi dicitur beneficium II 28, 4 et III 33, 4 et hyperbole VII 23, 1. Transpositionis vitiosae exempla habes velut De ben. IV 31, 3. V 6, 1. 7, 4. VI 3, 4. 12, 2. 36, 2. De clem. I 14, 3. 15, 2.

De benef. VII 8, 2 Demetrium philosophum Cynicum laudibus celebrans Seneca adpellat virum exactae, licet neget ipse, sapientiae firmaeque in iis, quae proposuit, constantiae, eloquentiae vero eius, quae res fortissimas deceat, non concinnatae nec in verba sollicitae, sed ingenti animo, prout inpetus tulit, res suas prosequentis. Dignum adnotatu non opus esse Madvigii<sup>2</sup>) coniectura probata a Gertzio, ex qua editur cincinnatae. Etenim ut factus frequenter idem est atque ,factus artificiose' vel ,cum studio et cura', itidemque ponuntur compositus, alia, ubi graduum adeo exprimendorum facultatem suppeditare praeter alia docent Hor. Sat. 1 10, 58 Versiculos . . magis factos et Cic. Ad Att. VI 9, 1 compositissimae [sc. litterulae]. ita nihil impedit, quominus concinnatus accipiatur pari modo. Accedit etiam, quod eiusdem stirpis vocabulo Seneca cum vituperatione quadam utitur Ep. mor. XIX 6 (115) 2, quo loco concinnitas ea dicitur vi, ut cogitetur compositio nimis artificiosa et molesta elocutiove anxie quasi tornata.

De clem. 13, 1 fuit, cum sic scribendum esse contenderem<sup>3</sup>): Nunc in tres partes omnem hanc materiam dividam. Prima erit

<sup>1)</sup> Nonnulla huc spectantia Ruhnkenium collegisse ad Rutil. Lup. II 13 p. 122 sq. notum est.

<sup>2)</sup> Adv. crit. Il p. 422.

<sup>3)</sup> Sched, crit. in Sen. Rhet. sel. p. 50 (Sent. contr. III).

in ani(mi re)missi bonis, eqs., ubi prima erit manumissionis perperam exhibet Nazarianus. Quo iam revertor, ut sententiam nude tunc propositam, in qua adhuc persto, argumentis confirmem. Atque quod ad summam rei pertinet, legentes ad prudentem Schultessii de hoc loco disputationem¹) mittere licet, qui quidem aliorum complurium refutatis opinationibus ad extremum eo delatus est, ut primi libri in commendanda clementia et mansuetudine, dissuadenda ira et crudelitate occupati argumentum in partitione ita Senecam expressisse coniceret prima erit in animi sensibus mitioribus. Cui correctioni supra exhibitam facilitate praestare vel primo obtutu quivis perspicit. Superest igitur, ut rem etiam ipsam ea admissa acu tangi probetur. Cum altera demum parte accuratius quaeratur, quid sit clementia quidque distet a quibusdam, veri simile est in comprehendendo primae argumento communi aliquo vocabulo scriptorem uti. Cui rei adprime convenit , animus re-Saepenumero adiectivum illud in bonam partem accipiendum apud Senecam exstat. Versatur quodammodo in confinio, tamen ut, quod melius sit, vigeat reapse, De vit. beat. 12, 2 sapientium remissae voluptates et modestae ac paene languidae sunt, eqs. Illuc autem maxime faciunt Ep. mor. I 11, 10 Elige itaque Catonem: si hic tibi videtur nimis rigidus, elige remissioris animi virum Laelium; ibid. XI 2 (81) 6 (cfr. Quintilian. Inst. or. IV 1, 17) alter ille remissior iudex, quem esse me malo, eqs.; ibid. VII 4 (66) 12 in utroque enim eadem est animi magnitudo, in altero remissa et laeta, in altero pugnax et intenta; De ira III 5, 1 tam inquietis moribus . . . quam compositis et remissis; Phoen. 187 remisso pectore ac placido.2) Quid, quod vel in hoc ipso De clementia libro primo habes (24, 1) remissius imperanti melius paretur? Denique considera etiam De ira II 13, 2 Quid est animi quiete otiosius, quid ira laboriosius? quid clementia remissius, quid crudelitate negotiosius? — Qua re absoluta ne altera quidem detrectanda. Suam correctionem defendens sic disputaverat Schultessius, putare sese ferri posse illam verbi esse constructionem, consimilem ei, quae e versandi verbo suspensa omnium in ore esset. Eodem modo oratione constituta

<sup>1)</sup> Rh. Mus. N. F. XXXIII p. 222 sq.

<sup>2)</sup> Similiter Herc. fur. 219 remisso lumine ac placido intuens; cfr. Rh. Sen. Contr. Il praef. 2 vultus dicentis lenis et pro tranquillitate morum remissus.

certa nosmet et idonea circumspiciamus exempla. Et praehet eiusmodi Seneca') Ep. mor. II 4 (16) 3 non in verbis, sed in rebus est [sc. philosophia]; Nat. qu. II 12, 3 Ad illa nune transeamus, in quibus lis est; porro animadvertas, Ep. mor. IX 3 (74) 25 cum exstet omnium. . bonorum vis et origo in ipsa [h. e. in virtute] est, De vit. beat. 16, 1 contra reperiri in virtute posita est vera felicitas; alia deinceps, quo chartae parcatur, breviter tantummodo designare liceat: De const. sap. 17, 4; De ira III 21, 1; De vit. beat. 9, 3; De ben. I 6, 3. II 32, 2. V 17, 6; Nat. qu. I 3, 3; Ep. mor. XVIII 5 (108) 11; Herc. fur. 253. 342. Ad calcem denique pervenerimus lustrato loco Quintilianeo Inst. or. V 8, 1 Pars altera probationum, quae est tota in arle constatque rebus ad faciendam fidem adpositis, eqs.

De clem. I 11, 2 haec est in maxima potestate verissima animi temperantia et humani generis conprendens ut sui amor, non cupiditate aliqua, non temeritate ingenii, non priorum principum exemplis conruptum, quantum sibi in cives suos liceat, experiendo tempture, sed kebetare aciem imperii sui. Conprendens ut sui amor dubitanter se scripsisse professus est Gertzius, cum in Nazariano legatur conpraendittesibi mor; prolata erant antea inconprehensibilis vel non conprehensibilis et conprehensibilis amor, passive illa, active Equidem ex perplexa codicis scriptura hec hoc intellegendum. eruerim corrigendo et humani generis conprendens diiunctissimorum (neutr. gen. plur.2)), ad quod et ipsum referatur praecedens animi temperantia. Cfr. Ciceroniana In Pis. 1, 3 ea, quae sunt longissime disiuncta, comprehendam; In Verr. act. sec. V 71, 182 quasi natura et genere diiuncti sint [sc. homines nobiles], ita dissident a nobis animo et voluntate. Ex si ortum hic esse sibi mirari noli: pari errore De ben. II 30, 1. VI 6, 1. VII 1, 1 pro mi codex Nazarianus habet mihi, et Ep. mor. XIV 2 (90) 15 sibi pro si prime scriptum erat in Bambergensi.

De clem. I 19,8 †oneillo cui contingit sibi quoque vivere debeat; in hoc adsiduis bonitatis argumentis probavit non rem publicam suam esse sed se rei publicae. Artissime cum his cohserent

<sup>1)</sup> Cfr. Rh. Sen. Exc. Contr. VI 3; Ciceroniana In Verr. act. sec. I 10, 27. De div. II 33, 70. De off. I 17, 54, ubi plura dabit C. F. W. Muelleri commentarius (Lps. 1882).

<sup>2)</sup> Cfr. supra p. 282.

praecedentia (§ 7) Quid pulchrius est quam vivere optantibus cunctis et vota non sub custode nuncupantibus? si paulum valetudo titubavit, non spem hominum excitari sed metum? nihil esse cuiquam tam pretiosum, quod non pro salute praesidis sui commutatum velit? Quod vulgo edebatur Erasmianum Omne, quod illi contingit, sibi quoque evenire deputet? iure qui vituperavit Gertzius (Adn. cr. p. 275 sq.), ne ipse quidem difficultatem removit mutatione, quam etsi minime lenem fere certam putabat, cives ipsos ad hunc modum loquentes inducendo, O! ne illi quod contingat! sibi quoque vivere debet! in hoc ... ' eqs. Haasius de defectu cogitans qualem orationis formam mente divinaverit, sane non liquet, qui ita ediderit O nae illo, cui contingit\*\*\* sibi quoque vivere debeat. in hoc eqs. At enim vero defectu parvulo expleto nescio an omnia sana fiant ita: O ne1) illo cui (coniti) contingit, sibi quoque vivere debeat. in hoc eqs. Est autem illo: in illam condicionem, in hoc: hoc ut usu veniret.

De clem. II 1, 3 O dignam vocem, quam audirent omnes gentes, quaeque Romanum imperium incolunt, quaeque iuxta iacent dubiae libertatis, quaeque se contra viribus aut animis adtollunt! O vocem in contionem omnium mortalium mittendam, in cuius verba principes regesque iurarent! Hactenus Gertzium secutus iam servata libri Nazariani scriptura ita distinguendum arbitror: O vocem publicam generis humani, innocentia (,vermöge seiner [sc. des Wortes] Reinheit') dignam, cui redderetur antiquum illud saeculum! Neque enim opus est aut ullo modo praestat scribere, id quod habent deteriores quidam codices placuitque post Gruterum Gertzio, publica generis humani innocentia dignam, (dignam), c. r. a. i. s., aut, sicuti suasit Schultessius²), publica in generis humani innocentia dignam, c. r. a. i. s. Conferentur autem apte ipsius Senecae verba Ep. mor. XIII 3 (88) 12 publicum est et quidem generis humani, et De const. sap. 19, 4 e re publica est generis humani.

De clem. Il 7,1, At quare non ignoscet? Vagam rem constituamus nunc quoque, quid sit venia, et sciemus dari illam a sapiente non debere. Venia est poenae meritae remissio. Hanc sapiens quare non debeat dare, reddunt rationem diutius, quibus hoc propositum est; ego breviter tamquam in alieno iudicio dicam: Ei

<sup>1)</sup> Cfr. De ben. V 4, 4. VII 27, 2. Ep. mor. IV 1 (30) 12.

<sup>2)</sup> Rh. Mus. N. F. XXXIII p. 229 sq.

ignoscitur, qui puniri debuit'; eqs. Initio cum habeat codex Nazarianus ignoscet uacuā constituamus, de medio horum vocabulorum difficile est quaestionem ad liquidum perducere. Vagam rem dubitanter se scribere ipse fassus est Gertzius, dubitabimusque etiam nosmet hanc molesti nonnihil habentem scripturam comprobare. Certum profecto videtur respici hic ea, quae supra inveniuntur 11 5, 2 scis male audire apud inperitos sectam Stoicorum tamquam duram nimis et minime principibus regibusque bonum daturam consilium; obicitur illi, quod sapientem negat misereri, negat ignoscere; arduum autem puto adfirmare, quid ad alteram quaestionem transitum sibi muniens Seneca scripserit, rei tamen adcommodatissimum fuerit acriter instantium adversariorum interrogationi , At quare non ignoscet?' subici clamant, id quod in uacuā abire potuisse minusculae scripturae speciei gnarus ecquis infitias ibit? Atque refert hoc ipsum loquendi morem Senecae vel maxime proprium; cfr. De vit. beat. 26, 7 suspicite virtutem, credite iis qui illam diu secuti magnum quiddam ipsos et quod in dies maius appareat sequi clamant eqs., praeterea Ad Marc. 23, 2, De ben. V 15, 3, Ep. mor. 1 8, 3. 111 6 (27) 2. 1X 2 (73) 15, accedatque in cumulum De clem. 11 3, 2 Illa finitio contradictiones inveniet, quamvis maxime ad verum accedat, si dixerimus clementiam esse moderationem aliquid ex merita ac debita poena remittentem: reclamabitur nullam virtutem cuiquam minus debito facere. - Certius iudicari potest de altera quadam re. Auctore Madvigio 1) quod delevit Gertzius ut, exstans in libro Nazariano ante vocabulum breviter, utique servandum. Incommode sine dubio continua oratione vulgo ediderant ego ut breviter tamquam in alieno iudicio dicam: at distinguendum ita ego, ut breviter, tamquam in alieno iudicio dicam, vel potius fortasse ita ego, ut breviter tamquam in alieno iudicio, dicam, agnito, ut oportet, eodem breviloquentiae genere, quod aliquanto etiam durius offenditur De ben. IV 40, 5 Qui festinat utique reddere, non habet animum grati hominis sed debitoris; et, ut breviter, qui nimis cupit solvere, invitus debet; qui invitus debet, ingratus est, sirmavitque ipse Gertzius (Adn. cr. p. 230) exemplis Ciceronianis a Siesbyeo subministratis. Plenius alibi Seneca locutus est: cfr. Ep. mor. VII 4 (66) 39 et ut, quod volo, exprimam breviter, eqs.

<sup>1)</sup> Concesserat idem (Adv. crit. II p. 431) optionem, ut scriberetur autom pro ut.

III.

In Epistulis moralibus, quibus nunc opera navabitur, eatenus deteriore loco res est, ut praeter pauculas a Buechelero editas¹) nondum omnino qua oportet adcuratione sint recensitae. Itaque proficiscendum plerumque ab editione Haasiana²) in subsidium adscita Fickertiana variarum lectionum congerie.²) Codicum collationibus diversis sicubi utemur, hoc ubique diserte indicabitur.⁴)

Ep. mor. II 1 (13) 14<sup>5</sup>) Pudet me ibi sic tecum loqui et tam lenibus te remediis focillare. alius dicat: fortasse non veniet. tu dic: quid porro si veniet? eqs. Inepta haec esse, ibi plane non habere quo referretur, Senecam tui scripsisse contendit Hauptius ) adsensusque ei est, nisi quod si vis mavult scrihere, Madvigius.") Contra nihil opus esse mutatione facile sibi persuaserit, qui meminerit ibi esse posse, eis rebus', eo tempore', sicuti apud Senecam ipsum legitur De ben. III 38, 3 Quid eo fortunatius sene, qui omnibus ubique praedicabit a filio se suo beneficiis victum? Quid autem est felicius quam ibi cedere? et De ira III 21, 2 . . Cyrus . . Gynden late fusum amnem vado transire temptavit . . Ibi unus ex iis equis qui trahere regium currum albi solebant, abreptus vehementer commovit regem. Ac ne Ep. mor. VIII 2 (71) 28 quidem, ubi editur Itaque inchoatus et ad summa procedens culterque virtutis, étiamsi adpropinquat perfecto bono, sed ei nondum summam munum impoouit, ibi interim cossabit et remittet aliquid ex intentione mentis, concedemus Madvigio \*) faventi Gruteri suspicioni, quae est ibit

<sup>1)</sup> Sen. Epist. aliquot ex cod. Arg. et Bamb. ed, Bonn. 1879.

<sup>2)</sup> Vol. III. Lps. 1853.

<sup>3)</sup> Occupant Ep. mor. in hac editione Vol. 1. Lps. 1842.

<sup>4)</sup> In universum de Epistularum codicibus copiosius disseruit Rossbachius I. s. p. 31 sq. Cfr. etiam Madvigius Adv. crit. II p. 458 sq., Gertaius Berl. philol. Wochenschr. IX p. 402 sq.

<sup>5)</sup> Eius dem Epis tulae § 13 Ergo spem ac metum examina, et quotiens incerta erunt omnia, tibi fave: crede quod mavis; si plures habes sententias metus, nihilominus in hanc parlem potius inclina et perturbare te desine, eqs. vere a Madvigio (l. s. II p. 464 sq.) emendatum esse habet (ex parte vere habebit Muretus) documento est Ep. mor. XVII 2 (102) 11 Primum an sil aliquod ex distantibus bonum, etiamnunc quaeritur et pers utraque sententias habet.

<sup>6)</sup> I. L. Berol. s. sest. 1866 p. 9 - Opusc. II p. 320 sq.

<sup>7)</sup> Adv. crit, II p. 465.

<sup>8)</sup> l. s. II p. 485.

interim cessim, prorsus perversum esse ibi. At vero alia ex parte lectio vulgo recepta sana non est. Habet codex Parisinus P, cuius hic deficiente altero p primaria est vis, ibi interim cessim et remittit¹), idque ipsum verum videtur, modo pro cessim ad praecedentis vocabuli interim similitudinem per errorem terminato scribatur cessat: nam praesentia habet infra etiam sequens membrum plane aequabile beatus vero et virtutis exactae tunc se maxime amat, cum fortissime expertus est²), et metuenda ceteris, si alicuius honesti officii pretia sunt, non tantum fert, sed amplexatur, multoque audire mavult: ,tanto melior' quam ,felicior'.²)

Ep. mor. V 1 (42) 4 Multorum crudelitas et ambitio et luxuria, ut paria pessimis audeat, fortunae favore deficitur. eadem velle cognosces: da posse, quantum volunt. Non plane neglegendum esse, ut fieri solet, corruptum sane subaudis, quod in melioribus codicibus uno consensu vocabulis velle et cognosces interponitur, optimo iure pressit Madvigius4), idem non dubie erravit in emendando, cum deleto cognosces pro subaudis scripsit scire vis? Argumentatus autem est illud imperativum de experimento capiendo et de condicione rei alicuius consequendae apud Senecam aut praeponi subiecto futuro de eventu, aut subici verbo vis interrogative posito; praeposito futuro cognosces subici debuisse si dederis. Quam rationem cassam esse cum per se adseverare licet tum elucet ex loco gemino earundem Ep. mor. XV 3 (95) 23 innumerabiles esse morbos non miraberis: coquos numera, mutato et ipso per Madvigium<sup>5</sup>), id quod praeter necessitatem factum esse iam intellexit Windhausius. ) Ita res se habet: subaudis si omnino absit, incommodi nihil in orationis contextu inesse censeas; contra, unde ortum sit, si quaerimus, ut quaerendum est, eo, puto, adducimur, ut paullo plenioris orationis vestigia agnoscamus, cuius orationis

<sup>1)</sup> Cfr. Chatelainii collatio, Revue de philol. I p. 142.

<sup>2)</sup> Auditur nullo negotio hic quoque se. Cfr. Ep. mor. XIX 5 (114) 25 quarum usum sibi ingerendo abstutit. Parem explicationem habet De benef. V 11, 1 Qui gratiam refert sibi, prodest, et De tranqu. an. 5, 4 non est enim servare se obruere, neque ad Gertzii memet adplicare queo rationes, qui altero loco sibi ex Mureti Hassiique, altero se ex ipsius Gemzöiique adiecit coniecturis.

<sup>3)</sup> Cum Mureto (tanto) felicior inutiliter Hassius.

<sup>4)</sup> l. s. Il p. 476 sq.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 499.

<sup>6)</sup> l. s. p. 15 adn. 7.

formam hanc olim fuisse suspicari licet eadem velle abunde, si vis, cognosces: da posse, quantum volunt. Cfr. Vell. Pat. II 116, 3 abunde agnosci.. potest, Senecae autem velut De ben. IV 1, 3. Ep. mor. XVII 2 (102) 20; et, ne forte praesens offensioni sit, Ep. mor. XIV 4 (92) 2. XIX 4 (113) 6.

Ep. mor. VII 6 (68) 3 Nunc ad illud revertor, quod suadere tibi coeperam, ut otium tuum ignotum sit. Non est, quod inscribas tibi philosophiam. atque etiam aliud proposito tuo nomen inpone: valetudinem et inbecillitatem (si vis) voca et desidiam. gloriari otio iners ambitio est. Ita Haasius. Pro atque etiam, quae codicum fere omnium videtur esse explicationem ne ipsa quidem habens scriptura, aut qui etiam praebet optimus sane, sed in quo singulares haud raro occurant corruptelae, codex Parisinus p1). Inde profectus interpolatorum quorundam codicum lectione, quae est philosophiam atque otium, iure spreta Rossbachius2) philosophiam aut quietem Senecam scripsisse suspicatus est. At parum commode aut quietem additur, praesertim cum Stoicus Stoicum admoneat. Fac reputes Senecam bic hortando urgere admodum Lucilium amicum et aliud ei atque aliud commendare nomen proposito suo indendum: iam concedes, quoniam numeris suis absolutum videtur non est, quod inscribas tibi philosophiam, apte restitutum iri (etiam) atque etiam aliud proposito tuo nomen inpone. Nam quod aut qui pro atque codex p habet, proclivis is est error, simillimus eius, quo Ep. mor. II 5 (17) 5 pro atqui in eodem codice 3) aut qui scriptum est, si quidem etiam atqui et atque saepenumero inter se commutantur, sicut Ep. mor. V 1 (42) 1 in hoc ipso codice p, Ep. mor. IX 5 (76) 25. X 1 (77) 13. 16. XII 1 (83) 2 in codice Parisino P atque est pro atqui. 4) Medium autem quodammodo locum tenet codex M (Metensis 300), in quo atqui exstare scribit Rossbachius. 5) Dicendi genus idem De ben. III 14, 2 Etiam atque etiam, cui des, considera. Porro haud neglegendum, ut neglectum est plerumque, quod post inbecillem (corruptum videlicet ex inbecillitatem) in codice p additur eius. Si vis effecit Haasius; scribendumne mentis? Ep. mor. V 10

<sup>1)</sup> Cfr. Revue de philol. 1 p. 138.

<sup>2)</sup> l. s. p. 155.

<sup>3)</sup> Cfr. Revue de philol. 1 p. 119.

<sup>4)</sup> Cfr. ibid. p. 126. 144. 146.

<sup>5)</sup> l. s. p. 155.

(50) 9 inbecillae mentis atque aegrae. Lectioni denique codicis p voca aliorum vocato cur praeseratur, nihil suerit.

Ep. mor. XIV 2 (90) 9 Mihi crede, felix illud saeculum ante ἀρχιτέχτονας fuit: ista nata sunt iam nascente luxuria, in quadratum tigna decidere et serra per designata currente certa manu trabem scindere, eqs. Codex Bambergensis hic habet¹) antea PKIAHKTOC fuit. antetectores. ista, et supra Graecum verbum APXITEKTOC. Quo considerato primum, quoniam in Latinis vocabulis a Graeca stirpe oriundis saepe Graecae litterae occurrunt²), magis adsenserim eis, qui architectos, quam qui ἀρχιτέχτονας vel architectonas edidere. Deinde vero ante tectores, quod pro dittographia habere videntur editores, nequaquam abiecerim. Immo scribendum contenderim ante architectos fuit, ante tectores. Etenim delicatiorum temporum architectis amplificandi quodammodo gratia Seneca eos adiungit, quorum praecipuum est in exornandis illorum temporum domibus officium, ut praeter severiorem legem, ita ex ipsius, quem iam tetigimus²), more.

Ep. mor. XIV 4 (92) 2 Si de hoc inter nos convenit, sequitur, ut de illo quoque conveniat, in hoc uno positam esse beatam vitam, ut in nobis ratio perfecta sit. haec enim sola non submittit animum, stat contra fortunam: in quolibet rerum habitu se virtus servat. id autem unum bonum est, quod numquam defringitur. Fallax est librorum auctoritate carentium interpolatio se virtus servat, quam spernere omnino oportuerat, nata illa quidem ex ipso servitus servat praestabilioris memoriae. Tenendum autem tertium aliquid praedicari de ,ratione perfecta - se rectam servat scripsit Gronovius, se interritam servat Kochius4), licentius grassatus est indidem profectus Windhausius'), securos denique ex deterioribus codicibus adsumpsere Schweighaeuserus et Buechelerus editores ---, videaturque aptum continuandis sententiis haec enim sola non submittit animum et stat contra fortunam hoc in quolibet rerum habitu suum ius servat vel se sui iuris servat. Quorum alterum externa specie paullo magis forsitan niteat, in adsimilandis vicinis vocabulis,

<sup>1)</sup> Cfr. Buecheleri adnotatio critica.

<sup>2)</sup> Sic De clem. I 15, 1 TPIXOnem cod. Nazarianus.

<sup>3)</sup> Cfr. supra p. 290.

<sup>4)</sup> N. Jahrb. f. cl. Philol. CXI p. 722.

<sup>5)</sup> Qui l. s. p. 8 adn. 7 servitus tamquam dittographia ortum delevit, pro stat posuit sed.

ut saepe, posita erroris origine, possuntque comparari De const. sap. 11, 3. De ira I 8, 1. Ad Marc. 1, 7. De brev. vit. 10, 2. Ep. mor. VII 3 (65) 22 (animus ad se omne ius ducet). XIX 7 (116) 3; altero accepto redintegratur locutio Senecae perquam familiaris, quod ut probetur, sufficient exempla haec De ira II 12, 3. De ben. III 20, 1. Nat. qu. VII 12, 2. Ep. mor. I 11, 7. XIII 3 (88) 27. XV 2 (94) 74 (tunc laudant otium lene et sui iuris). XVI 4 (99) 15, quibus exemplis addo simile Ep. mor. XX 3 (120) 11 (. illa beata vita . arbitrii sui tota). Ceteroquin toti huic loco cum fructu comparabitur Ep. mor. XX 7 (124) 11 sq. Quemadmodum omnis natura bonum suum nisi consummata non prefert, ita hominis bonum non est in homine, nisi cum illi ratio perfecta est. Quod autem hoc bonum? dicam: liber animus, erectus, alia subiciens sibi, se nulli.

Ep. mor. XVIII 2 (105) 3 Spem inproborum vitabis, si nihil habueris, quod cupiditatem alienam et inprobam inritet, si nihil insigne possederis. concupiscuntur enim etiam pars in notarum sunt sic raro invidiam effugies, si te non ingesseris oculis eqs. Graviter corrupta haec est memoria codicum praestantissimorum¹), cuius ope, rejectis, sicut decet, interpolationibus in deterioribus obviis, implicatam orationem acute expedire coepit primus Madvigius.2) Optime is perspexit novam sententiam respondentem superioribus illis Spem inproborum vitabis, eqs. incipere ab his Invidiam effugies, eqs. At vero quod idem scripsit concupiscuntur enim etiam parva, si notabilia sunt, si rara3), equidem omni ex parte adsentiri nequeo. Aliquanto lenior sanitatisque eadem efficientior praesto est medela: scribatur concupiscuntur enim etiam par(va), si in nota (raro)rum sunt, si carorum. Agnoscendum sine dubio notae vocabulum, quod constat in deliciis habuisse Senecam: cfr. De const. sap. 3, 3. 10, 2. De ben. I 11, 3. III 9, 1. De clem. II 2, 2. Nat.

<sup>1)</sup> De Bambergensi cfr. Windhausius l. s. p. 28, cuius collationem interroganti mihi confirmavit v. cl. Buechelerus, simul adiciens idem ex Argentoratensi sese enotasse.

<sup>2)</sup> Adv. crit. II p. 505.

<sup>3)</sup> Concupiscuntur enim etiam parva, si rara, si ignota sunt. Invidiam eqs. admodum violenter Windhausius I. l. p. 28 adn. 4, neque probabilius c. e. e. parva, si notantur sicut signata. Invidiam eqs. (coll. Ep. mor. VII 6 (68) 4) Mueckius Obs. crit. gramm. in L. Ann. Sen. scr. philos. (Marb. 1890) p. 40.

qu. I 16, 2. II 2, 4. 21, 4. IV 3, 1. Ep. mor. II 3 (15) 3. III 3 (24) 23. V 1 (42) 1. V 12 (52) 3. XIX 1 (110) 1. Med. 906. Neque offendetur loquendi illo genere quisquam memor, quomodo esse in aliquo numero dixerint cum alii tum ipse Seneca Ep. mor. IX 4 (75) 8. XIX 8 (117) 9.

Ep. mor. XVIII 5 (108) 12 hunc illorum adfectum cum videris, urge, hoc preme, hoc onera relictis ambiguitatibus et syllogismis et cavillationibus et ceteris acuminis inriti ludicris. Vix potest non offendere in hac orationis forma nude positum urge. Nullam haberet offensionem vel (hoc) urge, hoc preme, hoc onera, vel, quae est fere deteriorum quorundam codicum memoria, urge hoc, preme hoc, (hoc) onera, vel simile aliquid'); at rectius geminabimus antecedentem litteram, ut adhortationis hoc preme, hoc onera nanciscamur vestibulum surge, quali modo ipse locutus est Seneca Ep. mor. IV 2 (31) 4 tanto melior! surge et inspira\*) et clivum istum uno, si potes, spiritu exsupera, et Herc. fur. 1274 sq.

### surge et adversa impetu

## Perfringe solito.

Pariter identidem in codicibus erratum est: cfr. Herc. Oet. 1029. 1392.

Ep. mor. XX 4 (121) 20 et tardum est et varium, qued usus docet: quicquid natura tradit, et aequale omnibus est et statim. Falli eos, qui pro statim alia substituant, probe intellexit Hermesius<sup>a</sup>); attamen post statim inseri quod iubet fit, falsum est et hoc. Chiasmum, qui vocatur, multo limatiorem praebent libri, neque est, quod offendamur aut adverbio ipso, cum Seneca habeat Ad Marc. 21, 6

<sup>1)</sup> Longius discedit ab omni probabilitate id, quod scripsit Kochius l. s. p. 725, . . hunc preme, hunc onera.

<sup>2)</sup> Aegre crediderim merito hoc vocabulum in suspicionem vocasse Hauptium (I. L. Berol. s. aest. 1866 p. 10 sq. — Opusc. II p. 322 sq.), qui scripsit audacius resecans, transponens surge et spiritu clivum istum uno, si potes, exsupera. Quin immo videtur conservanda admonitionis luculenta pars ea, ut iubeatur ad honesta nitens, quemadmodum fieri tali in re, quo certius succedat, praeparationis gratia solet, antequam ad exsuperandum clivum ingrediatur, semel bisve spiritum duetum respirare. Nihil autem est, cur non ita interpretemur, recordantes animo, cuius significationis saepenumero sint incedere, inclamare, similia (fac memineris tot inchoativorum), atque etiam Gelliani illius rationem habentes Noct. Att. I 11, 13 qui fistula brevi sensim graviusculum sonum inspiraret, eqs.

<sup>3)</sup> Krit. Beitr. z. d. Briefen d. Philos. L. Ann. Sen. (Pr. Moers. 1889) p. 13 sq.

frustra vota ac studia sunt¹), aut adverbio pariter cum adiectivo posito, si quidem coagmentare etiam licuit Platoni Protag. 35 p. 352 D  $\kappa\alpha\lambda\tilde{\omega}_{\mathcal{G}}$  ye . .  $\sigma\dot{v}$   $\lambda\dot{\epsilon}\gamma\omega\nu$   $\kappa\alpha\dot{c}$   $\dot{\alpha}\lambda\eta\Im\tilde{\eta}$ , scripsitque Plinius Nat. hist. X 2, 4 primus atque diligentissime togatorum, ipse autem Seneca De ben. IV 39, 2 beneficium et totum perit et statim.

Ep. mor. XX 4 (121) 22 Non vides, quanta sit subtilitas apibus ad fingenda domicilia? quanta dividui laboris obeundique concordia? eqs. Ex hac scriptura sane quam depravata ad libidinem quod effectum erat quanta dividui laboris obeundi concordia? spreto quanta dividendi²) laboris obeundique concordia? scripserat Haasius: absolverimus emendationem, si scripserimus dividendi dividui (vel, si hoc magis placuerit³), dividundi dividui) laboris obeundique concordia. Similia suppetunt multa, in quibus haec: Ep. mor.— ut intra has nos contineamus,— XII 3 (85) 27 timidis timenda; XIII 3 (88) 7 naufragus navigem; XIV 1 (89) 1 magna magnorum ignorantia; XIV 3 (91) 20 ne infamèris ab infamibus; XV 2 (94) 25 notitia rerum notissimarum; ibid. 52 qui contra populi praecepta praecipiat; ibid. 61 qui ante se agant agmina; XVIII 4 (107) 7 quo [sc. animo] fortiter fortuita patiamur.4)

Ep. mor. XX 6 (123) 12 Hae voces non aliter fugiendae sunt quam illae, quas Ulixes nisi adligatus praetervehi nohiit: idem possunt: abducunt a patria, a parentibus, ab amicis, a virtutibus et inter spem vitam misera nisi turpis inludunt. Hoc optimi codices praebent<sup>6</sup>); unde latius serpentem deteriorum interpolationem aspernatis emendatio ducenda, ad quam in eis, quae iam excogitata sunt, — nam ne Haasio quidem et inter spem (et) vitam miseram situ turpi inludunt edenti aut Madvigio<sup>6</sup>) et inter spem (et) vitam miseras et turpis illudunt aut Kochio<sup>7</sup>) et inter spem (et) metum misera aestuantis inludunt proponentibus adsentiare — auxilii nihil est.

<sup>1)</sup> Alia collegerunt multa Rauschningius De latinit, L. Ann. Sen. philos. (Regim. 1876) p. 67 et Hoppius D. Spr. d. Philos. Sed. II (Pr. Lauban, 1877) p. 15.

<sup>2)</sup> Dividundi Windhausius l. s. p. 40 adn. 5.

<sup>3)</sup> Haud facile eiusmodi formas in Seneca invenire; habet tamen De ben. VII 9, 4 ferundo.

<sup>4)</sup> Cfr. etiam Rauschningius J. l. p. 26.

<sup>5)</sup> Cfr. de Bambergensi Windhausius I. l. p. 33; confirmavit, etiam de Argentoratensi, hic quoque mihi v. cl. Buechelerus.

<sup>6)</sup> Adv. II p. 515.

<sup>7)</sup> l. s. p. 727.

Sirenum vocibus qui deleniri se patiebantur, dum bene sperant, summam sibi miseriam conflabant; simile aliquid eis, qui malis vocibus, quales in praecedentibus fusius effinxerat, capi se paterentur, denuntians ita conclusisse putandus est Seneca et inter spem vitam miseram sibi parituris inludunt. Cfr. De const. sap. 19, 4 illi [sc. sapienti] parta victoria est. Ep. mor. XIX 4 (113) 32 mala opinio bene parta. Vell. Pat. II 120, 4 ferro sibi ad suos peperere reditum. Tac. Ann. IV 35 Nam contra punitis ingeniis gliscit auctoritas; neque aliud externi reges, aut qui eadem saevitia usi sunt, nisi dedecus sibi atque illis gloriam peperere.

Ep. mor. XX 7 (124) 5 versans in demonstrando sensus boni malique iudices esse non posse Seneca secundum Haasium ratiocinatur ita Quid, si 1) quis vellet non oculis, sed tactu minuta discernere? subtilior adhuc [adhoc?]2) acies nulla quam oculorum et intentior †daret bonum malumque dinoscere. Iure Haasium daret ut mendosum notasse, sed notandum fuisse non minus nulla ratus hoc modo scribi debere censuit Madvigius3) Subtilior adhuc acies multo quam oculorum et intentior [si quae esset] reformidaret bonum malumque dinoscere. Saltem hanc sententiam esse. Atque hoc quidem, ut adparebit, verissime. Nam quod Rossbachius4) accepto ab eo multo altero loco debet ut scriberetur, suasit, vel a sententiae summa aliquo modo deflexisse videatur, dum codice Bambergensi, in quo per errorem<sup>5</sup>) scriptum deret erat, antequam corrigendo daret fieret, inducitur. Atqui recte fere interea ipsa verba tradita ita iam interpretatum fuisse video Windhausium ): ,nulla acies, quamvis subtilior et intentior esset quam oculorum acies, facultatem daret bonum malumque dinoscendi'. Tamen haud inutile

<sup>1)</sup> Recte deteriores quidam; quod si Bambergensis cod.

<sup>2)</sup> Adhuc cod. Guelferbytanus Gud. 10, adhoc secundum Windhauslum l. l. p. 44 Bambergensis; cfr. infra p. 308 adn. 3.

<sup>3)</sup> L. l. II p. 516.

<sup>4)</sup> L. l. p. 161.

<sup>5)</sup> Satis frequens hic est error; velut Ep. mor. XIV 1 (89) 23 ipse Bambergensis (cfr. Windhausius I. l. p. 3) habet sedendam p. m., sec. sedandam, idem (cfr. Windhausius I. l. p. 30) ibid. XVIII 4 (107) 10 ceceronis suprascr. i, XVIII 5 (108) 4 redebit, corr. redibit, 13 meseritus, corr. miseritus, prorsus vero similiter ibid. I 1, 4 cod. Parisinus p (cfr. Revue de philol. I p. 115) pro quare p. m. quere, et III 8 (29) 7 pro rabere sine corr. rebere (cfr. ibid. p. 123).

<sup>6)</sup> L. l. p. 44 adn. 1.

puto e regione ponere meam hanc interpretationem: ,ne ulla quidem acies, etiam¹) subtilior si quae esset quam oculorum et intentior, facultatem praeberet bonum malumque dinoscendi'. Enimvero subest re vera aliquid insoliti, intellegiturque, qui factum sit, ut offenderentur viri docti. Subtilior adhuc .. nulla aeque explicatur excusaturve atque pro ne .. quidem dictum etiam non Apocol. 5,3 Tum Hercules primo adspectu sane perturbatus est, ut qui etiam non omnia monstra timuerit²), vel quoque non in huius ipsius epistulae § 8 ob hoc in infante quoque non est [sc. bonum], vel et .. non De ben. II 21, 6 et a Persico non accepi.²) Potest etiam conferri velut De tranqu. an. 1, 6 ubilibet non defuturus [sc. cibus]. Dare cum infinitivo hoc modo iungitur praeterea De clem. 1 8, 3; Nat. qu. V 8, 3; Ep. mor. XX 7 (124) 20.4)

#### IV

Ad Carmina Senecae transeuntes videamus primum de eo, quod ad Crispum amicum missum sextum Epigramma apud Haasium<sup>5</sup>) numeratur, exstatque non indicato auctoris nomine in codice Leidensi Vossiano Q. 86. Iusto id iure Senecae adscribi videtur<sup>6</sup>): et licet argumenta iam prolata duobus augere nonnihil ponderis habentibus. Namque versui tertio

Crispe, potens numquam, nisi cum prodesse volebas"),

<sup>1)</sup> Adhuc comparativi gradus amplificantis exempla Annaeana alia praebent Rauschningius 1. s. p. 49, Hoppius 1. s. p. 11.

<sup>2)</sup> Cfr. B. Schmidtius N. Jahrbüch. f. cl. Philol. XCIII p. 554; Nipperdeius ad Tac. Ann. III 54. — Rh. Sen. Contr. X 1 (30) 7 qui nihil umquam putaret sibi timendum, etiam reo.

<sup>3)</sup> Cfr. Opitzius De latinit. Sen. (Pr. Naumb. 1871) p. 30 sq., Rauschningius l. s. p. 48. Ceterum cfr. quae de non (vel haud) ipse pro ne ipse quidem in Senecae tragoediis hic illic posito adnotavit Leo De Sen. trag. obs. crit. (— Trag. vol. 1) p. 216 adn. 11.

<sup>4)</sup> Cfr. Opitzius l. s. p. 28.

<sup>5)</sup> Senecae Opera 1 p. 262 - Anth. lat. ed. Burmannus III 152, ed.

Meyerus 135, ed. Riesius I 405, Poet. lat. min. ed. Baehrensius IV 15.
6) Adscripserunt post Pithoeum aliosque Rossbachius Disquis. de Sen. filii scriptis crit. (Vrat. 1882) p. 11 sq. (cfr. p. 2 sq.), qui contra Riesii dubitationes hanc sententiam explicatius confirmavit, et Baehrensius.

<sup>7)</sup> Attingunt quodammodo naturam horum verborum De clem. I 5, 4 potestate sua in melius placidiusque uti, et ibid. 19, 9 in melius potens. Cfr. etiam Ad Polyb. 3, 2 Nemo potentiam eius iniuria sensit, eqs., id quod attulit Ruhnkenius ad Vell. Pat. Il 130, 5 cuius [sc. Liviae] potentiam nemo sensit nisi aut levatione periculi aut accessione dignitatis.

compar est Herc. Oet. 639

Tantum ut noceat, cupit esse potens,
cui similitudini nescio an etiam ii aliquid tributuri sint, qui hanc
fabulam totam non ab ipso Seneca, sed ab imitatore eius atque
compilatore conditam esse sibi persuaserint. — Quod porro vers u
sexto Crispus Passienus ita celebratur

et nunc afflicto sola quies animo, plane gemella sunt, quae leguntur Troad. 960 sq. sola nunc haec est super

Votum, comes, levamen afflictae, quies, ubi rectius, opinor, sicut olim factum est, virgula ponetur ante vocabulum afflictae. — Quibus Annaeanae originis indiciis monstratis duo ex sex huius carminis distichis adcuratius tractemus. Atque v. 7 sq.

Crispe, fides dulcis, placidique acerrima virtus, Cuius Cecropio pectora melle madent,

magnas molestias editoribus creavit illud placidique, pro quo substituerunt Latiique Burmannus¹), Suadaeque Schraderus, placideque Duebnerus²), placidusque Riesius. Intactum reliquit Haasius. Et potest defendi: Seneca postquam Crispum fidissimum sibi adpellavit, per particulam -que eam laudem adiungit, ut acrem strenuumque illum virum placido sibi adesse prompto animo solitum fuisse gratus memorque praedicet, idque similiter atque initio poematis, suarum virium¹ nomine eum nuncupaverat. Relinquitur maior difficultas, quid iudicandum sit de disticho ultimo. Post decem versus continuos, quibus amicum quater repetito eius nomine Seneca adloquitur, codex Vossianus haec exhibet

An tu cui iaceo saxis telluris adhaerens, Mens tecum est, nulla quae cohibetur humo.

Quae quomodo corrigenda sint, magnam dubitationem habet: nam quod initio scripserunt En hic qui Pithoeus, At mea, qui Lipsius, Cyrneae en Oudendorpius, An tua, qui, posito mecum pro tecum in ultimo versu, Haasius, Antiquis Riesius, An tum, cum Rossbachius<sup>3</sup>), Incultae Baehrensius, horum certe nihil placet. Conieceris Senecam exilii gravem miseriam Corsicaeque tristem asperitatem indigne ferentem simulque ardentis desiderii plenum in amici

<sup>1)</sup> Probavit Rossbachius l. s. p. 13 adn. 2.

<sup>2)</sup> In textu posuit Baehrensius.

<sup>3)</sup> l. s. p. 13 adn. 3.

memoria atque recordatione versantem ad hunc modum carmen terminasse:

A! nauci iaceo saxis telluris adhaerens, Mens tecum est, nulla quae cohibetur humo.

Clausulam multum dilatam, diu exspectatam quam consentaneum sit a tali exclamatione incipere nimisque nudo telluris quam commode accedat nauci illud stomachosum'), elucet.

Etiam ex Tragoediis<sup>3</sup>) nonnullarum quaestionum argumenta agedum repetamus. Atque ad grammaticum genus pertinet hoc. Satis constat, id quod nuper demum animadversum est, Senecam non in oratione solum, verum etiam in poematis saepius, maxime cum e regione ponatur illo, pro huc uti forma hoc.<sup>3</sup>) Tragoediarum autem locis iam adlatis hisce Agam. 143, Thyest. 710. 1014, ubi codicis Etrusci auctoritati parere oportet, adiungendum, quod legitur Herc. fur. 1221 sq.

Dira furiarum loca Et inferorum carcer et sonti plaga Decreta turbae — si quod exilium latet Ulterius Erebo, Cerbero ignotum et mihi: Hoc me abde, tellus, eqs.

<sup>1)</sup> Cfr. Ep. mor. XX 6 (123) 11 assis ne feceris.

<sup>2)</sup> Proficiscimur hic ab editione Leonis (Berol. 1879).

<sup>3)</sup> Res a C. F. W. Muellero N. Jahrb. f. cl. Philol. XCIII p. 497 sq. iam dispecta est ante Gertzium Adn. cr. ad libros De benef. et De clem. p. 232. Postea dedita opera in eam inquisiverunt Klammerus Animady. Annaean. gramm. (Bonn. 1878) p. 44 sq. et Rossbachius De Sen. phil. libr. rec. et emend. p. 113 sq. Atque reperta sunt in pedestribus Senecae scriptis omnino exempla haec: De ira III 21, 3. Ad Marc. 11, 2. De tranqu. an. 9, 6. De ben, V 6, 5. Nat. qu. II 11, 2. V 1, 1. VI 14, 4. Ep. mor. VII 4 (66) 25. XII 2 (84) 2. Commemorandum porro duco etiam formae adhoc vestigia satis certa apud Senecam reperiri, id quod mirum iam non videbitur, praesertim cum inter exempla modo indicata hoc usque occurrat Ep. mor. VII 4 (66) 25. Et est praestantissimae memoriae subtilior adhoc acies nulla eqs. Ep. mor. XX 7 (124) 5 (cfr. supra p. 305); accedit De ira I 6, 2, quo loco praeter necessitatem descritur Ambrosiani codicis scriptura si ne adhoc (adhuc deteriores, ad hoc vulgo, hoc Madvigius Adv. crit. II p. 387, probatum a Kochio et Gertzio) quidem respondet, interdicit [sc. medicus] cibis et abstinentia corpus exonerat, in qua agnoscere possis hoc ipsum adhoc impersonaliter accepto respondet (, wenn auch jetzt noch die Wirkung ausbleibt'), quemadmodum succedit, expedit, convenit, alia in usu sunt. Atque etiam patris Senecae Contr. Il 4 (12) 3 quod adhoc nihil deprecatus sum tutari licebit contra editores et C. F. W. Muellerum l. s.

Invitus autem rectam lectionem tenuisse Leo videtur; qui nisi ablativum pronominis demonstrativi dare voluisset, hoc quoque loco, sicut illis, spreto Etrusco huc sumpsisset ex interpolata recensione. Huius tamen auctorem re vera adsecutum esse sententiae vim et ex tota eius specie efficitur et comprobatur cum simillimo loco Thyest. 1006 sq., ubi idem etiam adverbium exstare v. 1014 modo dictum est, tum Ep. mor. XI 3 (82) 4 quocumque te abdideris, eqs. Eodemque forsitan rettuleris Thyest. 993 sq.

# spissior densis coit

Caligo tenebris noxque se in noctem abdidit, ubi valde dubium videtur, quam recte Leo ediderit, Gronovium secutus, — non secutus erat in textu Richterus —, addidit: nam illa hyperbole ut audacior, ita exemplis minime destituta, velut ad simile certe redit, quod Florus habet I 11 (16) 8 ut hodie Samnium in ipso Samnio requiratur, neque obstat, ipse Seneca quod posuit Agam. 472 sq.

Nec una nox est: densa tenebras obruit Caligo, eqs.

Idem vocabulum cum acumine bis ponitur etiam De prov. 6, 5 non egere felicitate felicitas vestra est'); De tranqu. an, 5, 3 [de Socrate] qui tuto insultaverat agmini tyrannorum, eius libertatem libertas non tulit²); Ep. mor. XIV 2 (90) 35 cuius [sc. philosophiae] hoc pretium est non posse pretio capi; neque descivit Seneca a more suo in tragoediis, e quibus petita duo insigniora perpendas Thyest. 470

Immane regnum est posse sine regno pati, et Agam. 799

A. Victor timere quid potest? C. Quod non timet.

Alteram quandam quaestionem et ipsam grammaticam novari necesse est. Adferuntur ex codice Etrusco lectiones posterga Med. 303 et Oed. 1055<sup>3</sup>) et poste Phaedr. 937, quorum loco editur secundum recensionem interpolatam post terga et post te. At vero ter agnosci debeat praepositionis forma pos. De qua

<sup>1)</sup> Cfr. Ep. mor. XVI 3 (98) 1 Numquam credideris felicem quemquam ex felicitate suspensum; ibid. XX 7 (124) 24 infelicissimos esse felices.

<sup>2)</sup> Similiter in eodem Socrate De ben. V 6,7 cuius libertatem civitas libera ferre non potuit.

<sup>3)</sup> Contra nihil discrepantiae adnotatur ad Herc. fur. 584.

identidem a viris doctis actum est 1), collectusque est hic illic haud exiguus numerus exemplorum tam compositorum vocabulorum initio stantis quam ipsius pe se usurpatae, atque id tum ex variis auctoribus 2), poetis maxime, tum ex diversissimorum temporum inscriptionibus 3), quibus Annaeana supra proposita adnumeranda esse eo maiorem habet veri similitudinem, quo exploratius est 4) ante t maxime litteram saepenumero illam cerni. Ceterum valde dignum est memoratu ne in solutae quidem orationis scriptis Annaeanis huius formae vestigia prorsus abesse. Namque Ep. mor. III 5 (26) 1 et VII 1 (63) 15 pos me, Ep. mor. V 10 (50) 1 pos multos exhibet codex Parisinus p 5), cuius auctoritati obtemperatum iri sperare iam licet, atque etiam De ira II 32, 2 pos tantam petulantiam ex fide Ambrosiani sero demum hoc loco immutati scripseris. Iam vero aliis locis fortasse haud ita paucis usitatiore post hoc pos oblitteratum esse tuo iure suspiceris.

Restat, ut disseramus de verbis Herculis a nuntio relatis Herc. O et. 1648 sq. Quorum initium totum adscribendum:

> .., accipe haec' inquit, ,sate Poeante, dona et munus Alcidae cape.

<sup>1)</sup> Cfr. Lachmannus In Lucr. comment. p. 274 (cf. 118); Ritschelius Rh. Mus. N. F. VII p. 566 sq. — Opusc. II p. 541 sq., et Rh. Mus. N. F. XIV p. 410 sq. — Opusc. IV p. 418; Ribbeckius N. Jahrbüch. f. cl. Philol. LXXVII p. 187, repetitum spud Ritschelium Opusc. II p. 772 sq.; Loewius N. Jahrbüch. f. cl. Philol. CXI p. 537 sq.; Stolzius in I. Muelleri Handb. d. cl. Alt.-Wsch. II<sup>2</sup> p. 316; Neuius Formenl. d. lat. Spr. II<sup>3</sup> p. 825.

<sup>2)</sup> Moneo in Seneca Rhetore quattuor locis huc facientibus ab recentissimi editoris H. I. Muelleri iudicio discedendum videri. Etenim et Suas. I 15 in carmine et in oratione Contr. Il 1 (9) 7. IX 2 (25) 10. X 1 (30) 4 utique servanda codicum vel duo vel trium optimorum lectio pos terga, sicut servaverat, praecunte aliqua ex parte Hauptio (Hermes III p. 209 — Opusc. III p. 412), Kiesslingius. Porro suadeo, ut etiam Velleio Paterculo reddatur pos tergum II 1, 5 et pos se II 123, 1 ex apographi Amerbachiani fide.

<sup>3)</sup> Pleniorem seriem exemplorum secundum sequentium vocabulorum initia digestorum subicere placet: exstat igitur pos ante a Eph. epigr. IV p. 98 (305 Addit. ad CIL. III); ante c CIL. VI 1585 a. XII †1498. †2179 (pus). 2407. Rossi Inscr. chr. 108. 214; ante d CIL. IX 1010; ante i CIL. IV 2058; ante m CIL. VI 14672. X 649. 761. XII 682 a<sup>111</sup>. XIV 2080. Or.-H. 7087; ante o CIL. III 917; ante s CIL. IX 1691. (X 101); ante t CIL. I 1454. III privilvet. XLIX. LII. LIII. LIV (p. 891 sq.). V 4056. XIV 1467.

<sup>4)</sup> Cfr. Loewius I. s.

<sup>5)</sup> Cfr. Revue de philol. 1 p. 122. 134. 130.

Has hydra sensit, his iacent Stymphalides
Et quidquid aliud eminus vici malum.

† Victrice felix, iuvenis, has numquam irritas
Mittes in hostem; sive de media voles
Auferre volucres nube, descendent aves
Et certa praedae tela de caelo fluent,
Nec fallet umquam dexteram hic arcus tuam:
Librare tela didicit et certam dare
Fugam sagittis, ipsa non fallunt iter
Emissa nervo tela'; eqs.

Versus 1652 recensio A hanc exhibet formam licenter interpolatam

Victure felix. has enim numquam irritas.

qua missa quod ab Etrusci codicis memoria proficisci licet, perbene habet. Veri haud exiguam partem sensisse censendus est Leo, dum adnotat sententiam videri per sive incohatam fuisse, exempli gratia sive eris in acie. Re vera post 1651 defectum¹) unius versus, ob similem videlicet exitum in codicum nostrorum archetypo omissi, statuendum arbitror, quo expleto versum 1652, sicut in Etrusco perscriptus est, servandi copia detur. Puto autem admodum probabiliter sententiam refici posse hoc modo:

(Tu sive in acie stabis, eminus manu) Victrice felix, iuvenis, has numquam irritas Mittes in hostem; eqs.

Cfr. Herc. fur. 895 victrice dextra. Nonnulla fere spondere queas; eminus ne suppleatur, quod si scriptum fuit, iacturae causa etiam clarius adparet, minime obstat versus antecedens. Omnis autem ita emendandi ratio vel inde commendatur, quod duorum aequi tamquam iuris membrorum aequabilitatem eam efficit, ut eundem versuum numerum utrumque occupet.

Berolini.

AEMILIUS THOMAS.

<sup>1)</sup> Et video de defectu aliquo modo etiam cogitasse Birtium Rh. Mus. N. F. XXXIV p. 549, ubi devenit ad scribendum v. 1653, id quod commemoratur apud Leonem, si vel e accepta initio versus antecedentis scriptura, ut mihi quidem videtur, nihili victure.

<sup>2)</sup> Cfr. quae collegere Leo De Sen. trag. obs. crit. p. 57; Birtius l. s. p. 535. 537 sq.

#### DIE KORINTHISCHEN PRYTANEN.

Duncker, Gesch. d. Alterth. V5 395 sagt: , Ueber Korinth gebot das Haus des Aletes. . . Dem Aletes sollen Ixion, Agelas und Prymnis, immer der älteste Sohn, auf dem Throne von Korinth gefolgt sein. Nach dem Prymnis regierte Bakchis, der so berühmt wurde, dass seine Abkommen nach ihm Bakchiaden hiessen. dieser Wendung verdeckt die Tradition offenbar die Thronbesteigung eines neuen Hauses1), das dann auch seinerseits vom Herakles stammen wollte und sollte. Dem Bakchis folgte Eudemos, dem Eudemos Aristomedes. Dem unmundigen Sohne des Aristomedes, dem Telestes, entriss sein Oheim, des Aristomedes Bruder Agemon, die Regierung und vererbte dieselbe auf seinen Sohn Alexandros. Telestes tödtete den Alexandros und behauptete, wie wir oben annehmen dursten, mit Hülse Pheidons von Argos unter dessen Schutz und in Abhängigkeit von dem mächtigen Herrscher den Thron, bis er nach 12-jähriger Herrschaft von seinen Verwandten, den Arieus und Perantas (Nachkommen des Agemon und Alexandros) erschlagen wurde. Der wilde Zwist der altern und jungern Linie der Nachkommen des Eudemos um den Thron, deren eine sich an Argos angelehnt, die andere die Abhängigkeit von Argos bekämpft haben wird, die sich mit Mordthaten bekämpsten, gab wohl den Edelleuten Korinths Anlass und Krast, denselben zu enden, durch Aenderung der Verfassung zu enden, der Königsherrschaft, nachdem sie 8 Generationen hindurch bestanden, im Jahre 745 ein Ende zu machen. . . Ein jährlich von der Gesammtheit des Herrenstandes aus dem Geschlechtsverbande des Königshauses neu zu wählender Vorsteher (Prytanis) hatte fortan die Regierung zu führen '.

<sup>1)</sup> Dann müssten auch in Sparta mit den Agiden und Eurypontiden neue Geschlechter zur Herrschaft gelangt sein. In Wahrheit kannte man, wie sich weiter unten zeigen wird, als älteste korinthische Könige zunächst nur Aletes Ixion, Bakchis, drei Glieder, die dem Aristodemos, Eurysthenes und Agis in Sparta entsprechen.

Diese Darstellung beruht im Wesentlichen auf Diod. VII Frgm, 9 b. Euseb. Chron. I 219—222 ed. Schoene (Synk. p. 336—339). Dazu kommen die Namen Arieus und Perantas aus Paus. II 4, 4. Dass dieselben Nachkommen des Agemon und Alexandros waren, und letzterer Sohn des Agemon war, ist eine blosse Vermuthung Dunckers, der andererseits die Angabe ausgelassen hat, dass Agemon Vormund des Telestes war.

Im Grossen und Ganzen, namentlich was die Einsetzung der einjährigen Prytanen und das Jahr der Versassungsänderung (747 oder 745) betrifft, wird diese Ueberlieferung allgemein für geschichtlich gehalten und demgemäss behandelt. Vgl. Grote, Gesch. Griechenl. I2 553; E. Curtius, Gr. Gesch. 15 258; Holm, Gesch. Griechenl. I 344; G. Gilbert, Gr. Staatsalterth. II 88. Die Combinirung mit Pheidon von Argos findet man u. A. bei Unger, Philol. XXVIII (1869) 414, dessen Verknüpfung der Verfassungsanderung mit der Begründung der Colonien Kerkyra und Syrakus Wilisch, Jahrb. f. cl. Philol. 113 (1876) 585 ff. angefochten hat. Pheidon wäre nach Wilisch nicht Gönner des Usurpators, sondern Stütze der Legitimisten gewesen. In seinen , Beiträgen zur innern Geschichte Korinths' (Zittau 1887 Progr.) S. 6 betont dann Wilisch, dass nach den Quellen nicht die Adeligen überhaupt, sondern die Bakchiaden die Urheber der Umwälzung vom Jahre 747 waren. Ebenso betrachtet Haacke, Geschichte Korinths bis zum Sturze der Bakchiaden (Hirschberg 1871 Progr.) 8 ff. die Thronwirren und die Einsetzung der Prytanen als historisch. Gutschmid, Jahrb. f. cl. Philol. Bd. 83 (1861) 23 ff. hält das Jahr 747 für den Zeitpunkt, an dem die gleichzeitigen Beamtenlisten in Korinthos begannen, die hier, wie anderwärts, an eine Verfassungsänderung, den Uebergang des Königthums in die Oligarchie, angeknüpft hätten.

Die älteste Nachricht über die Bakchiaden liegt bei Hdt. V 92 vor: ἢν ὀλιγαρχίη, καὶ οὖτοι Βακχιάδαι καλεόμενοι ἔνεμον τὴν πόλιν und heiratheten nur unter sich. In dem darauf folgenden Orakel heissen die Bakchiaden ἄνδρες μούναρχοι. Nehmen wir dann zunächst Diodoros. Nach dessen Bericht wurde der ,11. König nach Aletes, Telestes (ein Name, der sehr durchsichtig ist) von Verwandten ermordet, sein Nachfolger Automenes herrschte ein Jahr, die von Herakles abstammenden Bakchiaden, die mehr als 200 an der Zahl waren, erlangten aber die Herrschaft und standen gemeinsam der Stadt vor, sie wählten aus ihrer Mitte alljährlich

einen Prytanis, , ος την τοῦ βασιλέως εἶχε τάξιν. Prytanen gab es 90 Jahre hindurch bis zur Tyrannis des Kypselos. Nach Paus. II 4, 4 war Telestes, nach Africanus (Excerpt. lat. barb. 439 b. Euseb. ed. Schoene I Append. 219) Automenes der letzte König. Wie der Name andeutet, stand ursprünglich Telestes am Ende der Königsliste.

Diodoros giebt an, dass 447 Jahre von der Herakleidenwanderung bis Kypselos verflossen. Das ist, wie feststeht, die Chronologie Apollodors. Derselbe setzte den Regierungsantritt des Kypselos in das Jahr 657. 657 + 447 = 1104, das Jahr der Herakleidenepoche des Eratosthenes und Apollodoros. Von den 447 Jahren entfallen 90 auf die Prytanen, also 357 auf die Könige. Aber die Gesammtsumme der auf blosser chronologischer Mache beruhenden (Brandis, De temporum Graecorum etc. Bonn 1857 p. 23) Regierungsjahre der einzelnen Könige ergiebt nur 327 Jahre. Vgl. Diodor bei Synk. p. 338. Unzweiselhaft hat Gutschmid Recht, wenn er bei Euseb. ed. Schoene I 222 Anm. 1 annimmt1), dass bei Diodoros ein König mit 30 Regierungsjahren ausgefallen ist. Paus. II 4, 4, eine Stelle, die mittelbar auf dieselbe Quelle, wie Diodor VII 9 zurückgeht, zählt nämlich 5 γενεαί Bakchiaden nach Bakchis (ausschliesslich), Diodoros hat nur 4 γενεαί. Bei Pausanias erscheint Aristodemos als Vater des Telestes, bei Diodoros Aristomedes. Gutschmid vermuthet daher, dass Diodoros in Folge der Namensähnlichkeit den Aristodemos mit 30 Regierungsjahren ausliess. Es ist dagegen bemerkt worden, dass es sich doch wohl nur um einen und denselben König handelt, indessen es wird sich zeigen, dass auch die chronologische Combination zwei Könige Aristomedes und Aristodemos voraussetzt.

Eine andere Erklärung bietet die Angabe des Didymos bei Schol. Pind. XIII 17, dass Aletes nicht Oikist Korinths gewesen sei (als solchen bezeichnet ihn freilich noch Ephoros b. Strab. VIII 379; vgl. Pind. Ol. XIII 17), sondern König im 30. Jahre μετὰ τῶν Δωριέων ἄφιξιν. Dieser Ueberlieferung folgte u. A. Kastor, denn Vell. Paterc. I 13 setzt die Zerstörung Korinths durch Mummius 952 Jahre nach der Eroberung durch Aletes. 146 + 952 ergiebt 1098. Das ist das 30. Jahr nach der Herakleiden-Aera Kastors = 1128/7. Allein dieser Ansatz ist mit der Chronologie Apollodors

<sup>1)</sup> Vgl. übrigens auch Brandis a. a. O. p. 23. Anders z. B. Gelzer, Sext. Iul. Africanus I 147.

unvereinbar, wie schon H. Gelzer, Sext. Jul. Africanus I 147 bemerkt hat.

In den Excerpt. lat. barb. 43 a bei Euseb. ed. Schoene I 219 (Africanus), im Kanon und in der Series regum bei Euseb. ed. Schoene I Append. 30 haben die korinthischen Könige nur 323 Jahre. 323 + 657 == 1070 führen allerdings auf die Chronologie des Ephoros, und Unger Philol. XL (1881) 96 ff. hat in der That Ephoros als Quelle Diodors angenommen. Indessen Ephoros kannte zweifellos für die ältere Zeit noch keine spartanische und korinthische Königsliste mit Regierungsjahren der einzelnen Könige. 1)

<sup>1)</sup> Ephoros rechnet für die ältere Zeit strenge nach yavaal zu 331/3 Jahren. So hat er auch den Lykurgos έκτον ἀπὸ Προκλέους oder ένδέκατον ἀφ 'Hoanhéous (Ephoros b. Strab. X 481; b. Schol, Pind. Pyth. I 120) genau 200 Jahre nach seiner Herakleiden-Aera, d. h. in das Jahr 869 gesetzt. Nach Nicol. Dam. Frgm. 57 Müller III 391, wo Ephoros benutzt ist, erhielten die Spartaner ihre Gesetze 500 Jahre vor der Schlacht bei Leuktra 371 + 500 = 871). Dieselben 500 Jahre kehren wieder Diod. XV 65; Plut. Lyk. 29; Lyk. Num. comp. 4. Wenn es Diod. VII Frgm. 14 heisst, dass die Lakedämonier την ήγεμονίαν διεφίλαξαν έπι έτη πλείω των υ', so beziehen sich diese 400 Jahre nicht auf Lykurgos, sondern auf die Eroberung Messeniens im 1. messenischen Kriege, wie ein genauer Vergleich der angeführten Stellen und Isokr. Archid. 9 zeigt, wo es heisst, dass die Lakedamonier 400 Jahre Messenien besessen hätten. Bestätigt wird dieses Ergebniss dadurch, dass Ephoros nach Hieron, zu Euseb. Abr. 1104 (Hdschr. Euphorbus) die Blüthe Homers auf 876 verlegte. Gemeint ist das Zusammentreffen Homers mit Lykurgos (Ephoros b. Strab. X 482) auf dessen Reisen vor der Gesetzgebung, das Sosibios in das 8. Jahr des Charilaos verlegt. Vgl. Unger, Abhdl. d. bayer. Akad. Phil.-Hist. Cl. XVII (1886) 591. - Unger, Philol. XL (1881) 96 und Abhdl. d. bayer. Akad. a. a. O. 530 hat freilich nachzuweisen versucht, dass Diodoros b. Euseb. ed. Schoene I 223 auch die Listen der spartanischen Könige mit den Regierungszahlen aus Ephoros entnommen hätte. Die lückenhaft überlieferten Listen hat Gutschmid scharfsinnig so wiederhergestellt, dass die Summe der Regierungsjahre von Eurysthenes und Prokles an bis Ol. 1 gleich 328 wird, d. h. der Chronologie Apollodors entspricht. Nach dem überlieferten Texte regieren in der Liste der Eurystheniden Agis 1 Jahr und Echestratos 31 Jahre. Gutschmid vermuthet für Agis λα' statt α' und zieht bei Echestratos die andere Lesart &' statt &v (also 35 Jahre) vor. In der Liste der Prokliden findet sich bei Diodor eine Lücke, die Gutschmid mit Hülfe der Angabe von Cic. de div. II 43, dass Prokles 1 Jahr weniger als Eurysthenes regierte, folgendermassen ergänzt: Prokles (annis 41, Sous ann. 34, Eurypon) ann. 51 u. s. w. Unger hält bei der Liste der Eurystheniden an den überlieferten Zahlen fest, und nimmt bei derjenigen der Prokliden Gutschmids Ergänzung nur theilweise an, indem er Soos streicht. Die Summe der Regierungsjahre von Eurysthenes bei Ol. 1 ergiebt darnach allerdings

Die Uebereinstimmung mit seiner Aera ist daher eine zufällige. Sie konnte leicht eintreten, weil sich seine Aera um rund ein Geschlecht von der des Eratosthenes und Apollodoros entfernte. Es handelt sich in Wahrheit um eine Reduction der Zahl nach der Nach Hieron. Abr. 1238 (vgl. Eus. Vers. Aera des Africanus. Arm. 1240; Synkell. p. 350, 5) hörten die korinthischen Könige ein Jahr vor Ol. 1 auf, d. h. die Chronologen brauchten mit Beginn der Olympiadenzählung nicht weiter die Liste. 777 + 323 == 1100. Das ist die Chronologie des Africanus. Denn nach ihm wurde Aletes im 2. Jahre des Eurysthenes König. Excerpt. lat. barb. 42 b. Das 1. Jahr des Eurysthenes fiel aber nach der Aera des Africanus in das Jahr 1101. Wer mit Apollodoros Aletes in das 1. Jahr des Eurysthenes setzte und die korinthischen Könige Ol. 1 aufhören liess (Euseb. Vers. Arm. 1240), erhielt bei Festhaltung der Aera des Africanus eine Summe von 325 Jahren. (Synkell.) Africanus gab den korinthischen Königen insgesammt 350 Jahre (Synkell. p. 350, 5), um das Ende des Königthums mit der Begründung Roms im Jahre 752/1 zusammenzubringen. 751 + 350 = 1101. Vgl. Trieber, Hist. und Phil. Aufs. f. Curtius, Berlin 1884, S. 74 ff.

<sup>294</sup> Jahre, die auf die Herakleiden-Epoche des Ephoros führen (294-776 = 1070/69). Das ist allerdings bestechend, aber nicht richtig. Denn 1) kann Ephoros dem Agis, der nach ihm der eigentliche Begründer des lakonischdorischen Staates war und eine umfassende Wirksamkeit ausübte (Ephoros b. Strab. VIII 365) unmöglich nur ein einziges Regierungsjahr gegeben haben. 2) konnte Soos bei Ephoros nicht fehlen, da Lykurgos nach ihm έκτος ἀπὸ Προκλέους war. (Ephoros bei Strab. X 481 und Schol. Pind. Pyth. I 120; vgl. auch die πλείστοι, wozu zweifellos Ephoros gehörte, bei Plut. Lyk. 1. In dem Referat aus Ephoros b. Strab. VIII 366 steht zwar Εὐουπώντος τοῦ Προκλέους, doch muss hier eine Flüchtigkeit vorliegen und Soos ausgelassen sein. Gleich darauf kommt ebensalls eine Flüchtigkeit vor, indem König Pausanias ein Eurypontide genannt wird.) 3) fehlt in der Liste Diodors Polydektes, was Apollodorisch (Erw. Rohde, Rhein. Mus. XXXVI 531), aber nicht Ephoreisch ist (Ephoros b. Strab. X 481-482). Endlich giebt Diodor in der Einleitung zu den Listen die Grundzüge der Chronologie unter ausdrücklicher Berufung auf Apollodoros und er hatte um so weniger eine Veranlassung bei der folgenden Aufzählung der Könige zu einer anderen Chronologie überzugehen, also gerade Apollodoros die Zeit ἀπὸ τῶν ἐν Δα-κεδαίμονε βασελευσάντων berechnete. (Diod. I 5; Plut. Lyk. 1.) Gegen den Apollodorischen Ursprung der Listen Diodors spricht auch keineswegs Clem. Strom. I 388 P., denn der anscheinende Widerspruch lässt sich durch verschiedene Erklärungen beseitigen.

Nun liegen bei Diodor entschieden einander widersprechende Ueberlieferungen vor. Diodoros sagt: μετὰ δὲ τὴν τούτου (Aletes) τελευτὴν ὁ πρεσβύτατος ἀεὶ τῶν ἐκγόνων ἐβασίλευσε μέχρι τῆς Κυψέλου τυραννίδος, ἥτις τῆς καθόδου τῶν Ἡρακλειδῶν ὑστερεῖ ἔτεσι 447. Der Zusatz, welcher die Datirung enthält, ist Apollodorisch, aber daraus folgt noch nicht nothwendig, dass auch das Vorhergehende aus Apollodoros stammt. Es gab jedenfalls eine Ueberlieferung, der zu Folge es bis Kypselos eine fortlaufende Reihe von βασιλεῖς gab, welche die Aeltesten des Geschlechts waren.

Dann sagt aber Diodoros nach der Aufzählung der Könige mit ihren Regierungsjahren, dass seit Automenes die Bakchiaden κοιν $\tilde{\eta}$  μὲν προειστήκεσαν τ $\tilde{\iota}$ ς πόλεως ἄπαντες, ἐξ αὐτῶν δὲ ἕνα κατ' ἐνιαυτὸν  $\tilde{\eta}$  ροῦντο πρύτανιν, ὃς τὴν τοῦ βασιλέως εἶχε τάξιν ἐπὶ ἔτη 90 μέχρι τῆς Κυψέλου τυραννίδος, ὑφ' ἦς κατελύθησαν. Also nicht die Geschlechtsältesten mit dem Titel βασιλεύς regieren bis Kypselos, sondern in den letzten 90 Jahren vor seiner Tyrannis wählten die Bakchiaden aus ihrer Mitte einen πρύτανις als Vorsteher.

Diese letztere Ueberlieferung wurde in der Folge die herrschende. Sie findet sich bei Paus. II 4, 4, dann bei Euseb. Vers. Arm. Abr. 1240; Synkell. p. 350, 5. Aber die erstere fand sich bei Ephoros, also in der ältesten Quelle, die uns nächst Herodotos vorliegt. Vgl. Nicol. Damasc. Frgm. 58 Müller III 391: Kypselos κτείνας τὸν τελευταῖον (Βακχιάδην) Ίπποκλείδην έβασίλευσε ἀντ' αὐτοῦ, dann weiter: τέλος δὲ συστήσας έταιρικὸν κτείνει βασιλεύοντα Πατροκλείδην κτλ. Vgl. ferner Strab. VIII 378: οί Βακχιάδαι τυραννήσαντες, πλούσιοι καὶ πολλοὶ καὶ γένος λαμπροί, διακόσια έτη σχεδόν τι κατέσχον την άρχην και το έμπύριον άδεως έκαρπώσαντο. τούτους δε Κύψελος καταλύσας αἶτὸς ἐτυράννευσε. Die Stelle kennt ebenfalls eine fortlaufende Herrschaft der Bakchiaden von rund 200 Jahren. Wenn es nicht βασιλεύειν, sondern τυραννείν heisst, so bedeutet nach dem späteren Begriffe der Tyrannis τυραγνείν nichts anderes als schlecht βασιλεύειν. Vgl. Ed. Zeller, Ber. d. Berl. Akad. 1887 S. 1137 ff. An dem Ephoreischen Ursprunge der Stelle darf um so weniger gezweifelt werden, als ein wörtlicher Anklang an die aus Ephoros stammende Erzählung von der Auswanderung des Archias b. Plut. Amat. narr. p. 772 e durchschimmert. Daselbst heisst es von Archias: γένους μὲν ὢν τοῦ τῶν Ἡρακλειδῶν, πλούτω δὲ καὶ τῆ ἄλλη δυνάμει λαμπρότατος Κορινθίων.

Alle Wahrscheinlichkeit spricht dafür, dass das Haupt der Oligarchie in der That  $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\epsilon\dot{\nu}g$  hiess. In dem mit Korinthos enge verbundenen Megara führte der eponyme Beamte den Titel  $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\epsilon\dot{\nu}g$ . Das Vorkommen desselben Titels in der megarischen Pflanzstadt Kalchadon weist auf dessen hohes Alter in Megara hin. Auch in Argos gab es einen solchen  $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\epsilon\dot{\nu}g$  (Hdt. VII 149). Eine ziemlich alte Ueberlieferuug redet auch von einem  $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\epsilon\dot{\nu}g$  Pollis in der korinthischen Pflanzstadt Syrakus (Hippys von Rhegion, Frgm. 7 Müller II 15 — Athen. I 37).

Ephoros setzte also den Beginn der Bakchiadenoligarchie etwa 200 Jahre vor Kypselos an, mithin etwa um 857, d. h. nach seiner und des Timaios Chronologie drei Geschlechter vor der Begründung von Syrakus.¹) Nach der aus Ephoros stammenden Erzählung über die Ursache der Answanderung des Archias nach Syrakus bei Plut. Amat. narr. p. 772 e bestand auch bereits zur Zeit des Archias die Bakchiadenherrschaft.

Die 90 Jahre einjähriger Prytanen sind also nachephoreisch und zweifellos zur Füllung des chronologischen Rahmens erfunden

<sup>1)</sup> Strab. VI 267: φησὶ δὲ ταύτας Εφορος πρώτας κτισθήναι πόλεις Ελληνίδας έν Σικελία (Naxos und Megara) και τη γενεά μετά τὰ Τρωικά. Die verdorbenen Worte xai vy sind mit Sicherheit aus Ps. Skymn. 272 herzustellen, denn daselbst heisst es (nach Ephoros): είθ' Ελληνικάς έσχεν πόλεις, ώς φασιν, από των Τρωικών δεκάτη γενεά μετά ταΐτα κτλ. (über die verschiedenen Conjecturen vgl. Holm, Gesch. Sic. I 381). 10 Generationen nach den Troika würde noch in das 9. Jahrhundert und auf ein Datum führen, das sich nirgends findet. Man hat daher das δεκάτη zu ändern versucht, indessen das Versehen liegt wohl in dem μετὰ τὰ Τρωικά. Nach dem Mar. Par. 31 begründete Archias, δέκατος ῶν ἀπὸ Τημένου, Syrakus im J. 495 vor Diognetos = 758. Diese Chronologie hatte Timaios (Diod. XIII 59). Nach Ephoros umfasste die 10. yeveá nach Temenos bei exclusiver Zählung ebenfalls die Jahre 769 bis 736. Aber Ephoros befolgte die inclusive Zählung, und nannte Pheidon, der eine γενεά vor Archias lebte (Plut. Am. narr. p. 772-773, nach Ephoros vgl. Diod. VIII 18), δέκατος ἀπὸ Τημένου (Strab. VIII 358), folglich war nach ihm Archias ένδέκατος und gehörte der Generation von 769 bis 736 an. Mithin hatte Ephoros sicherlich dasselbe Gründungsdatum für Syrakus wie Timaios, und Letzterer ist ihm in der Datirung gefolgt. Da aber nach Ephoros Naxos und Megara vor Syrakus begründet wurden, so konnte er sie in die 10. γενεά nach der Herakleiden-Wanderung setzen. Uebrigens ist es bemerkenswerth, dass das Jahr 758 11 Jahre nach 769 fällt, d. h. gerade am Ende des ersten Drittels dieser yevea steht.

worden, da die 10 γενεαί der Herakleiden und Bakchiadenkönige (Paus. Il 4, 4) nicht ausreichten, um die Zeit von Kypselos bis zur Herakleidenwanderung auszufüllen. Und doch war auch schon diese Liste der korinthischen Könige mit dürstiger Erfindungsgabe gewaltsam erweitert worden. Sie enthält einen ersten und zweiten Agelas, eine Verdoppelung, die an Pandion I u. II, Kekrops I u. II erinnert. Alt ist in dieser Liste der König Ixion, denn dieser Lapithe hat doch gewiss unter den lapithischen Kypseliden die erste Stelle nach dem Urkönige Aletas erhalten. Als Vertreter der Bakchiaden hat ferner Bakchis ein altes Recht. Wie jung die Erweiterung der Liste vor Bakchis um einen dritten oder vierten König (Agelas I und Prymnis) ist, zeigt der Umstand, dass noch bei Ps. Herakleides Pontikos (doch wohl nach Aristoteles-Ephoros) 5, Müller II 212, Bakchis als 3. König erscheint, was man durch Correctur mit der späteren Ueberlieferung, der gemäss Bakchis der 5. König war, in Einklang zu bringen versucht hat.

Die chronologische Mache vollzog sich deutlich in folgender Die 5 γενεαί Bakchiaden nach Bakchis regieren nach Diodoros einschliesslich des ausgefallenen Königs mit 30-jähriger Regierungszeit zusammen 173 Jahre =  $5 \times 33^{1/3} + 5 \times 1 + 1$ , die 5 vorhergehenden 183 Jahre =  $5 \times 33^{1/3} + 5 \times 3 + 1$ . 16 Jahre waren gleich 2 Oktaeteriden, die in der Chronologie eine grosse Rolle spielen, denn ην δ ένιαυτὸς τότε όκτω ἔτη. (Ps. Apollod. Bibl. III 4, 2.) -173 + 183 = 356 Jahre, dazu 1 Jahr des Automenes und 90 Prytanenjahre = 447. Um den Ueberschuss über die reguläre Dauer von 10 Generationen zu motiviren, liess man den Telestes, den letzten König, beim Tode des Vaters noch Knabe sein, so dass seine Regierungszeit durch Vormundschaft und Usurpation noch verlängert werden konnte. Sein erster Vormund Agemon, dessen bezeichnender Name die Mache deutlich verräth, regiert gerade 16 Jahre. Damit fallen die scharfsinnigen Verknüpfungen der Vormundschaft und Usurpation mit Pheidon von Argos, und es werden auch die Prytanen und ihre 90 Regierungsjahre aus der Geschichte zu streichen sein. Kypselos ersetzte als βασιλεύς den βασιλεύς der Oligarchie.

Wenn man fragt, wie man gerade auf den Prytanentitel verfallen konnte, so liegt von vornherein die Vermuthung nahe, dass nach dem Sturze der Tyrannis in Korinthos der eponyme Beamte πρύτανις genannt wurde. Diese Vermuthung erhält dadurch eine

# 320 G. BUSOLT, DIE KORINTHISCHEN PRYTANEN

Bestätigung, dass es in der korinthischen Pflanzstadt Anaktorion einen eponymen Prytanis gab (Collitz, Gr. Dialect-Inschr. Nr. 3180). Da Kypselos diese Colonie durch einen seiner Söhne begründen liess und er doch sicherlich dort keinen eponymen Beamten mit einem Titel aus der Adelszeit einführte, so gehört das Aufkommen des Prytanistitels in Anaktorion in die Zeit nach den Kypseliden. Dasselbe wird in Korkyra der Fall sein (Collitz Nr. 3199; 3206; 3210).

Kiel. G. BUSOLT.

# EIN PROTOCOLL VON MEMPHIS AUS HADRIANISCHER ZEIT.

Pap. Nr. 136 der Königlichen Museen zu Berlin, im 5. Hefte pag. 152 der grossen Papyruspublication von Wilcken vor kurzem edirt, ist eins der leserlichsten und am schönsten geschriebenen Stücke der Sammlung. Es fehlt der linke Rand, mit 4 bis 6 Buchstaben (nach v. 1 und v. 3 sicher zu bestimmen) in der unteren Hälfte etwas weniger als in der oberen, und von v. 1 ist einiges abgefasert. Die hierdurch nothwendig gewordenen Ergänzungen gebe ich, mit Ausnahme der letzten Zeile, so wie sie in Wilckens Edition stehen.

['Αντί]γραφον ὑπ[ομν]ηματισμοῦ. 'Εξ [ὑπο]μνηματισμῶν
[....]ου Κλαυδίου Φιλοξένου ἀρχιδικαστοῦ Δ ιθ Αὐτοκράτορο[6]
[Καίσαρ]ος Τραιανοῦ 'Αδριανοῦ Σεβαστοῦ Φαμενώθ πη ἐν Μέμφι
(2. Η.) τοῦ ἀνδρὸς (κία)
[. κολλή]ματος. Ταποντώς δι' ἐκδίκου Πασίωνος πρὸς Φανομγέα
5 [καὶ ...]θέα.

Βερνεικιανοῦ ἡήτορος εἰπόντος ,, Πεθέα πάππον τῆς , [συνηγ]ορουμένης, πατέρα δὲ τῶν ἀντιδίκων ἐχοντα πρεσβύτα-, [τον υί]ὸν ὁμυώνυμον (sic) ἐαυτῷ τὸν πατέρα ταὐτης τετελευτηκέναι, , [κατὰ δὲ] τοὺς νόμους τῆς τῶν ὑπαρχόντων διμοιρίας ἀντιλαμβανό-, [μενοι] ἐκεῖνον εἰς τὴν συνηγορουμένην ἀφήλικα ο[ὑσ[αν συντετα10 , [χέναι] καταγραφὰς ὑπαρχόντων, ἀποθανίν[το]ς δὲ το[ὺ]ς ἀντιδίκους , [τοὺς θείου]ς τῆς παιδὸς ἐνσεσικέναι (sic) ἑαυτ[ο]ὺς τῆ ἐπ[ιτ]ροπῆ κα[ί] πάν-, [των ἀντ]ιλαμβαν[ομ]ἐνους μήτε λόγους τετάχθαι μήτε γραφὴν , [τῶν κατα]λειφθέντων κατακεχωρικέναι μήτε τροφὰς τῆ ἐπι-, [τροπευθ]είση κεχορηγηκέναι ',

Διον[υσί]ο[υ] καὶ Αρποκρατίωνος ἡητ(όρων)
15 [ἀποκρι]ναμένων , ὀνηλάτην δημόσιο[ν ὅ]ντα τὸν τῆς ἀντιδίκου

<sup>5</sup> IIv] θέα Mommsen, IIs θέα Wilcken: aber ist es wahrscheinlich, dass zwei Brüder den gleichen Namen führten? 10 Wilcken κατὰ γραφὰς. Allein καταγραφὰς bestätigt Mommsen durch folgende Bemerkung: καταγράφειν ist technisch für mancipare, perscribere, wie die vortrefflichen sogenannten Philoxenischen Glossen p. 127. 148 Goetz zeigen. Der Vater hat sein Vermögen bei Lebzeiten auf die Tochter übertragen, was auch der Zusammenhang fordert. 11 τοὺς, das Wilcken zweiselnd bringt, ist wohl entbehrlich. 13 φ in λειφθέντων corrig. 14 ο in κεχορηγηκέναι corrig. aus ω.

Hermes XXVIII.

,[πατέρα] μετέορα (sic) πολλά καταλ[ελο]ιπέναι, δι' ἃ τοὶς συνηγορουμένους ,[.....] Φαι τῶν πραγμάτων ἀντιλαμβάνεσ Φαι, ζημείας (sic) οἶν ὑπο-,[στάν ?]τες εἰς τοῦτον τὸν λόγον ἀξιοῦν, εἰ βούλεται ἡ ἀντίδικος ,[κατέχ]ειν τὰ πατρῷα παραδοχὴν γενέσ Φαι τῶν δαπανῶν αὐ-20 ,[τῶν',

δια]βεβαιουμένου τοῦ Πασίωνος ,μη γεγονέναι τὸν πατέρα [τῆς ἐκ]δικουμένης ὀνηλάτην',

Κλαύδιος Φιλόξενος νεοκόφος (sic)
[τοῦ μεγ]άλου Σαράπιδος, γενόμενος έπαρχος σπείρης πρώτης
[Δαμασ]κηνῶν τῶν έν τῷ Μουσείῳ σιτουμένων ἀτελῶν (sic)
[ἰερεὺ]ς καὶ ἀρχιδικαστής "Ό τοῦ νομοῦ στρατηγὸς ἐξετάσι (sic)
25 ,,[περὶ το]ύτου, κῶν φανῶσι οἱ περὶ τὸν Φανομγέα κατὰ ταύτην
[[τὴν αἰ]τίαν ἀντειλημμένοι τῶν πατρώων τῆς ἐκκαλοίσης,
,,[ἀποκα]τασταθῆναι αὐτῆ ποιήσει τὰ προσήκοντα. ἀνέγνων."

Der Papyrus giebt von einem Protocoll vom 24. März 135, aus den Acten des Claudius Philoxenus, eine Abschrift, (ἀντίγραφον¹)  $\mathring{v}\pi ομνηματισμο\mathring{v}^2$ ) v. 1. Den Inhalt der Verhandlung bilden die Parteivorträge und ein Beweisinterlocut in Sachen einer verheiratheten Nichte gegen ihre Oehme und gewesenen Vormünder wegen der Ansprüche aus der Vormundschaft.

Dabei ist die Form gewählt, dass die Vorträge der Parteien participial eingeführt, und selbst in indirecter Rede überliefert, stilistisch den Vordersatz bilden zu dem allein in directer Rede gegebenen Spruch des Richters. Dies erscheint auch in dem

<sup>17</sup> αίρεῖσ] θαι? Mommsen ἡναγκάσθαι. [17/18 ὑποτελίσαντες? G. K.]
19 So Wilcken; ich würde ἀπέχ]ειν vorziehen; vgl. z. B. Pap. Nr. 101
II v. 33 (pag. 121). 23 ff. Die Titel des Philoxenos werden, wie Mommsen bemerkt, durch den Papyros Nr. 73 sicher gestellt. Die genannte Cohorte (Zeugniss Eph. ep. 5, 124, wo aber zwei später gefundene Diplome fehlen) stand in den J. 90—134 und sicher noch lange nachher in Obergermanien, wurde also zur Zeit des Prozesses nicht mehr von Philoxenos commandirt. 26/27 Wilcken τῆς ἐπκαλούσης [μὴ? ἀν]ςισταθῆναι αὐτῷ, ποιήσει τὰ προεήκοντα. Allein τα ist wahrscheinlicher als τι, und die Lesung αὐτῷ statt αὐτῷ wird unten vertheidigt werden.

<sup>1)</sup> ἀντίγραφον ist ebenso hāufig — Exemplar wie ἀντιγράφειν — rescribere. Letzteres z B. Pap. Nr. 19 l 9 ή ὑπὸ αὐτοῦ ἐντιγραφεῖσά μοι ἐπιστολή und II 11 πρὸς ἣν ἀντεγράφη.

<sup>2)</sup> ὑπομνηματισμοί Acten, ὑπομνηματίζεσθαι zu den Acten nehmen, namentlich von Schriftstücken. Pap. Erzherzog Rainer 1492 (ed. Mommsen, Zeitschr. d. Savigny-Stiftung Bd. 12, S. 284 ff.) v. 39 ἐκέλευ[σα τήνδε τ]ήν προφορὰν ὑπομνηματισθῆναι. Pap. Mus. Ber. Nr. 19 I 9 κελεύσας ἀμφοτέρας (Anfrage und Rescript) ἀναγνωσθῆναι τοῦς τε ὑπομνήμασι ἀναλ[ημ]φθῆναι.

Pap. 1492 Erzherzog Rainer<sup>1</sup>), v. 6. 15. 21. 25, dort findet sich auch (v. 20) die Ellipse wieder, die uns hier v. 24 entgegentritt: der Spruch des Richters wird eingeleitet nur durch Aufzählung seiner Titel, nicht durch ein Wort wie: beschlossen und verkündet. Bei dieser Form tritt das Decret mehr in den Vordergrund, die Vorträge sind nur Einleitung und Begründung dafür, allenfalls dem Quod — verba fecerunt der Senatsbeschlüsse zu vergleichen.

In formaler Hinsicht ist das Protocoll dadurch auffallend, dass das petitum der Kläger sehlt und aus dem Einwand der Beklagten zu ergänzen ist. Es ist das übliche, dass die Klage in ein Begehren ausläust: ἀντιποιεῖσθαι τῶν ὑπὸ τοῦ νίοῦ καταλειφθέντων (Pap. Erzh. Rain. v. 14. 15); ἀξιοὶ . . . μὴ ἀφέλκεσθαι . . . εἰς ἀλλοτρίαν (Pap. Mus. Ber. Nr. 15 v. 14). 2)

Gerade ἀξιοῦν, , petere, erbitten', ist hierfür das technische Wort, wie es sich auch in der Klagbeantwortung (v. 18) wiederfindet. Es leitet das Gesuch ein sowohl in Gerichtsvorträgen als in administrativen Eingaben (z. B. Pap. Nr. 98, v. 18, S. 118: Beschwerde, die eine Wittwe über den Vormund ihrer Kinder an den Hekatontarchen richtet: ἐπιδίδωμι καὶ ἀξιῶ ἐάν σοι δόξη κελεῦσαι). Anders Pap. Nr. 18 I v. 21 (S. 30 ήξίου προσφυγείν.). — Ebenso ist διαβεβαιοῦσθαι häufig der Ausdruck für die replicirende Aufrechterhaltung eines früheren Vorbringens. Vgl. Pap. Erzherz. Rainer v. 29: hier hat Aphrodisios behauptet, der Gegner stamme aus γάμοι ἄγραφοι, dies wird bestritten, und nun heisst es: τοῦ δὲ ᾿Αφροδεισίου διαβεβαιωσαμένου ἐξ ἀγράφων αὐτὸν γάμων γεγεννησθαι; während Pap. Nr. 19 I v. 17 (allerdings in einem auszugsweisen Bericht) διεβεβαιώσαντο der Klagbeantwortung zuzuweisen scheint, immerhin also doch einer Gegenbehauptung. -Sehen wir uns nun den Rechtsfall an.

<sup>1)</sup> Herausgegeben v. Mommsen a. a. O.

<sup>2)</sup> Es ist nicht zu billigen, wenn Wilcken in diesem Papyrus so interpungirt: Διάδελφος ἡ/τως εἰπεν·, Κεκέλευσται... ὅτι... κωμογραμματεὺς ἐπηρεάζει τῷ συνηγορουμένω, ἀνέδωκεν αὐτὸν... ᾿Αξιοῖ ἀναγειγνώσκων τὰ κεκελευσμέια μὴ ἀφέλκεσθαι ἀπὸ τῆς ίδιας εἰς ἀλλοτρίαν. Vielmehr ist dies alles Rede des Rhetors, die Anführungsstriche sind hinter ἀλλοτρίαν zu setzen und das Subject zu ἀξιοῖ, der Mandant'. Denn nicht der Redner beantragt, nicht abgezogen zu werden, sondern, der "Mandant' beantragt es, und folglich spricht auch in der dritten Person der Rhetor. — Würde bei uns vom Anwalt gesagt werden: er beantrage, in Freiheit gesetzt zu werden?

# 1. Gang des Verfahrens.

Klagevortrag.  $\Pi_{\varepsilon} \vartheta_{\varepsilon} \dot{v}_{\varsigma}$ , Grossvater der Klägerin und Vater der beiden Beklagten, hatte ausser zwei anderen Söhnen einen ältesten  $v \dot{i} \dot{o}_{\varsigma} \delta \mu \dot{\omega} \nu \nu \mu o_{\varsigma}$ , eben den Vater der Klägerin: 1) Bei des Grossvaters Tode habe jener älteste den Gesetzen gemäss (= als heres legitimus) zwei Theile des Vermögens an sich genommen und 2) der damals minderjährigen Klägerin das ihm gehörende Gut verschrieben. 3) Nach seinem Tode hätten die Beklagten, Oehme des Kindes, sich der Vormundschaft bemächtigt und das Gut an sich genommen, jedoch: a) weder Rechnung gelegt, b) noch Inventar aufgemacht, c) noch Alimente prästirt.

Klagbeantwortung: Der Vater der Klägerin sei öffentlicher Eseltreiber¹) gewesen, und habe vieles "in der Schwebe' hinterlassen, wodurch die Beklagten genöthigt wurden, sich der Geschäfte²) anzunehmen. Da sie nun Schaden²) erlitten, so befürworteten sie: Wenn Klägerin das Vatergut heraushaben will, so solle sie die Auslagen ersetzen.

Replik: Der Vater der Klägerin sei nicht Eseltreiber gewesen. Sentenz: Der beikommende Strateg wird prüsen, und eventuell restituiren 1) lassen.

## Die Thatfrage.

Der Klagevortrag wird von den Beklagten in keiner Weise bestritten; ihre Einwendung geht nur dahin, dass sie der Klägerin eine Gegenrechnung machen; das Fundament derselben wird in der Replik bestritten.

<sup>1)</sup> Mommsen bemerkt hierzu: , Der ὀτηλάτης δημόσιος muss eine Stellung gewesen sein, die den Inhaber dem Fiscus verantwortlich macht und also das Eintreten in den Nachlass eines solchen gefährlich. Denn wäre dies nicht der Fall, so hätte die Erwiederung, dass der Verstorbene diese Stellung nicht inne gehabt habe, keinen Sinn; sie kann doch nur besagen (was der Protocollant, der kein Meister war, nicht aufgenommen hat), dass die Vormünder also keine Ursache gehabt hätten, die verlegten Bussen zu zahlen. Auch das Beweisinterlocut Z. 25. 26 kann ich nur dahin verstehen, dass der Richter in Memphis durch die Ortsbehörde festgestellt haben will, ob der Verstorbene Eseltreiber für den Fiscus gewesen sei oder nicht. Der Accent liegt auf dem ex hac causa'.

<sup>2)</sup> πράγματα kann ebensowohl res wie negotia sein.

<sup>3)</sup> Die Basiliken sagen für multa πρόστιμον (2, 2, 126, 1), für impensae δαπάναι (2, 2, 76), für damnum ζημία (2, 2, 68, 1).

<sup>4)</sup> ἀποκαθιστάναι für restituere technisch, z. B. S. C. de Asclepiade (Inscr. gr. Sic. et Ital. 951) v. 14: εἰς ἀκέραιον ἀποκατασταθῆ. — Vgl. Bas. 2, 2, 78.

Die Thatfrage ist also hier, ob der jüngere  $\Pi_{\mathcal{E}}\mathcal{F}_{\mathcal{E}}\mathcal{C}_{\mathcal{G}}$  als öffentlicher Eseltreiber schwebende Rechnungen hinterlassen hat, für welche die Beklagten Auslagen hatten. Angenommen, dies sei wahr, so müsste der Betrag des zu Restituirenden kleiner sein.

#### Die Rechtsfragen.

Diese sind so einfach, dass zum Vergleich die römischen Regeln herbeigezogen werden können:

Römisch und dem ordo iudiciorum gemäss gesprochen ist die von der Klägerin angestrengte Klage die actio tutelae, oder auch rationibus distrahendis, da es den üblen Eindruck macht, als liege dem ἀντιλαμβάνεσθαι ein doloses Verhalten der Beklagten zu Grunde; vgl. L. 2 pr. D. 27, 3: Actione de rationibus distrahendis nemo tenetur nisi qui in tutela gerenda rem ex bonis pupilli abstulerit. Beide Klagen giebt das römische Recht finita tutela: L. 1 § ult. D. 27, 3: Haec actio [scil. rationibus distrahendis] tunc competit, cum et tutelae actio est, hoc est finita demum tutela. Dies stimmt zu der Thatsache, dass die Klägerin jetzt Ehefrau, also wohl mündig ist. An eine Geschlechtstutel zu denken hindert das auf eine Altersvormundschaft hinweisende Wort ἀφῆλιξ = minor.¹)

Es handelt sich hier um id quod venit in actionem, um die Ansprüche, die mit der Klage verfolgt werden sollen. Klägerin bringt folgendes vor: Die beklagten Oehme haben sich der Vormundschaft unterwunden und die herkömmlichen Pflichten zu erfüllen versäumt: α) Rechnung zu legen (rationes conficere L. 1 § 3 D. 27, 3, distrahere, reddere = λόγους τάσσεσθαι vgl. rationes reposcere c. 2 pr. C. 5, 53); dies kann für sich allein noch keinen Ansprüch begründen als nur den auf nachträgliche Rechnungslegung, und eben hierauf scheint sich die Klagbeantwortung zu beziehen.

β) Ein Inventar zu errichten. Es besteht nach römischem Recht das Präjudiz gegen den Tutor, der bei der Rechnungslegung ein Inventar nicht beibringt²), dass der Mündel nach Außhebung der

<sup>1)</sup> Es ist ebenso technisch, wie αντιβος für impubes, vgl. z. B. L. 2 pr. § 4. 5 S. 26, 6 und Viereck in dieser Zeitschr. XXVII 523.

<sup>2)</sup> c. 4 pr. C. h. t. (5,53): tutor enim inventarium celeraque instrumenta si non proferet, in litem iusiurandum adversus se potest admittere.

Vormundschaft durch seinen Eid die Grösse seines Vermögens feststellen kann: iusiurandum in litem, Würderungseid. Dieses Institut ist zwar im classischen Recht auf viele Klagen ausgedehnt, z. B. auch auf die Eigenthumsklage, scheint aber gerade von der Vormundschaftsklage seinen Ursprung herzuleiten: dafür spricht nicht blos der Umstand, dass der Codex eine Rubrik de in litem iurando bei der Vormundschaft hat¹), sondern auch die Ueberlegung, dass es natürlich erscheint, in dieser Weise den Betrag einer Gruppe von Sachen abzuschätzen, gezwungen aber, den Werth einer einzelnen Sache, und sei es auch den subjectiven.

 $\gamma$ ) die Mündel zu alimentiren: Ueber das Mass der den Mündeln von den Vormündern zu leistenden Alimente haben die Römer ausführliche Erörterungen (D. 27, 3 ubi pupillus educari vel morari debeat et de alimentis ei praestandis); die Sache, um die es sich hier handelt, ersieht man am besten aus c. 1 C. 5, 50: pupillus, si ei alimenta a tutore suo non praestantur, praesidem provinciae adeat, qui ne in alimentorum praestatione mora fiat, partibus suis fungetur.

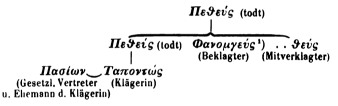
Man müsste nun auch einen Antrag erwarten, wie ihn die Gegenpartei an ihre Klagbeantwortung mit άξιοῦν knupft, und er hätte nach dem eben Ausgeführten etwa dahin gehen können: Beklagte zu verurtheilen, der Klägerin den durch den Eid festzustellenden Betrag der väterlichen Erbschaft zu ersetzen, während die letzte Anführung, mangelnde Alimentirung betreffend, wohl blos die Unfreundlichkeit dieser Vormunder coloriren soll. Allein es folgt gleich die Klagbeantwortung. Die beiden gegnerischen Anwalte (je einer für jeden Oheim?) führen aus, dass Beklagte gezwungen waren, sich der Angelegenheiten des Verstorbenen anzunehmen, da er öffentlicher Eseltreiber gewesen sei, und vieles in der Schwebe zurückgelassen habe. Sie hätten deswegen ζημίας für ihn erlegen müssen. Römisch ausgedrückt: sie haben impensae necessariae ausgelegt, und machen den Anspruch auf Ersatz im Wege der Retention geltend. Dass nun, die Thatsache der Verwendung als wahr angenommen, der Ersatzanspruch begründet ist, unterliegt keinem Zweifel, und ist, wie in der Billigkeit, so auch

<sup>1)</sup> Die Digesten ordnen diesen Eid den anderen Eiden an; aber der alte Codex ist die frühere Arbeit, und seine Rubriken stehen dem classischen Rechte näher.

in zahlreichen Aussprüchen der Römer begründet; z. B. L. 3 § 8 l). 27, 4: deducuntur enim in tutelae iudicium sumptus, quoscumque fecerit in rem pupilli, sic tamen, si ex bona fide fecit. Hat der Vormund für den Mündel oder die Erbschaft Strase zahlen müssen, oder angemessene Opfer gebracht, um das Ganze zu retten, so ist das nicht seine, sondern des Mündels Auslage, und er stellt sie in Rechnung. Zusällig sind wir über die Art der  $\mu\epsilon\tau\epsilon\omega\rho\alpha$ , die  $\Pi\epsilon\vartheta\epsilon\dot{\nu}_{S}$  hinterlassen haben mag, unterrichtet durch einen interessanten Papyrus, Nr. 15, II S. 26, der von Wilcken ins Jahr 193 verlegt wird. Hier schreibt den Strategen der Heptanomie und des Arsinoitischen Gaus ein Oberbeamter des Sprengels schärsere Beaufsichtigung der Eseltreiber vor: denn, meint er, es sind so wenig, die ihr Amt ehrlich versehen, dass die Einsuhr stockt.

# 2. Die Parteien und ihre Familienbeziehungen.

Von der Klägerin behaupteter Stammbaum:



Pasion tritt auf als ĕxōixos, gesetzlicher Vertreter seiner Frau, und für ihn redet als Fürsprecher ein Rhetor, wie, dem Anschein nach, auch jeder der Beklagten einen solchen Fürsprecher hat.

Es ist nach der klägerischen Geschichtserzählung beim Tode des Mannes  $[\kappa\alpha\tau\dot{\alpha}]$   $\tauo\dot{\nu}_S$   $\nu\dot{\rho}\mu o\nu_S$  der angebliche älteste Sohn in den Besitz von  $^2/_3$  der Erbschaft gekommen. Diese Anführung lässt nicht wohl die Auslegung zu, dass der Grossvater testamentarisch den Stammhalter bevorzugt hahe, denn sonst wäre eine Erwähnung der  $\delta\iota\alpha\mathcal{F}_i/\kappa\eta$  unerlässlich, sondern muss dahin verstanden werden, dass der älteste Sohn ein bevorzugtes Intestaterbrecht genoss. In der That scheint diese Ordnung, die für bäuerliche Verhältnisse auch leicht erklärlich ist, in dem Gau, aus dem die meisten Urkunden stammen, geherrscht zu haben; wenigstens

<sup>1)</sup> Ein Φανομγεύς τοῦ Πεθέως τοῦ Πεθέως kommt auch Pap. Nr. S3 pag. 97 vor; vielleicht ist dies unser Beklagter.

findet in einem Testament des Στοτοῆτις Ώρου (Pap. Nr. 86 v. 5 ff. p. 101 ed. Viereck) ohne weiteres die nämliche Theilung unter zwei Kinder statt: v. 5 συνχωρῶ μετὰ τὴν ἑαυτοῦ τελευτὴν τοῖς γεγονόσι α[ὑτ]ῷ ἐκ τῆς συνούσης αὑτοῦ γυναικὸς Θασῆτος τῆς Σαταβοῦτος τέκνοις Ώρου καὶ Παβοῦτι τοῖς δυσὶ [ἀ]φή[λι]ξι, τῷ μὲν Ὠρου συνχωρῖ ὁ ὁμολογῶν μετὰ τὴν ἑαυτοῦ τελευτὴν δίμυρον μέρος ὧν ἐὰν καλείψη (sic) ὑπαρχόντων καὶ οἰκοπέδων (κτλ.)... τῷ αὐτῷ Ὠρου σ[υ]νχωρῖ ὁ ὁμολογῶν μετὰ τὴν ἑαυτοῦ τελευτὴν δίμυρον μέρος ὧν ἐδάνισε ἡ προγεγραμμένη αὐτοῦ [γ]υνὴ Θασὰς ἐν τοῖς τῆς συνβιώσεως χρόνοις Ὠρου Σαταβοῦτος ἀργυρίου δραχμῶν δισχιλίων πεντακο[σί]ων ἐπὶ ὑπαλλαγῆς κλήρου ἀρουρῶν ὀκτὼ

καὶ τῶ Παβοῦτι ὁ αὐτὸς ὁ ὁμολογῶν συνχωρῖ με[τὰ] τὴν ἐαυτοῦ τελευτὴν τὸ λοιπὸν τρίτον μέρος ὧν ἐὰν καταλείψη ὑπαρχόντων (κτλ.).

Das heisst doch wohl: Der Testator setzt zum Erben für all sein Gut ein zu zwei Dritteln den älteren, zu dem restirenden Drittel den jüngeren Sohn. Ueberdies ist bei dem älteren nicht bei dem jüngeren - bemerkt, dass er diesen Theil auch haben solle an einer Forderung, die ich so verstehe: die Gattin des Testators hat sie durch Darlehen erworben während des Zusammenlebens (ἐν τοῖς τῆς συνβιώσεως χρόνοις), merkwürdigerweise verfügt über dies Recht der Frau der Ehemann. Die Forderung ist aber gerichtet gegen 'Ωρου Σαταβοῦτος; da der zweite Name auch der Vatersname der Frau ist, der erstere der des jüngeren Sohnes 1) und die Forderung entstand beim Austausch gegen ein Stück Ackerland 2), so ist die Vermuthung nicht fernliegend, dass es sich um eine Erbauseinandersetzung der Frau mit ihrem Bruder handelt, der die ganze väterliche Hufe übernommen hat, und dem der Kaufpreis für den Antheil der Schwester von dieser creditirt ist. Allein Mommsen wendet ein: ,dass der Ehemann

<sup>1)</sup> Freilich kehren die Namen ausserordentlich häufig wieder.

<sup>2)</sup> Ansprechender wäre der Gedanke an eine Verpfändung der zwei αρουραι, wie sie in der interessanten Urkunde Pap. Nr. 101 pag. 120 vorliegt. Da wird ein Stück Land in ἀντίχρησιε gegeben für eine Forderung; adfines fundo dixit sehlt nicht, und es wird das Recht zum luore dem Entleiher von eingeheimster Ernte ausdrücklich abgesprochen. Die Urkunde endet mit der Quittung über den Rückempfang. — Allein ὑπαλλαγή für ἐνέχυρον oder ὑποθήκη weiss ich nicht zu belegen.

ohne Weiteres über eine während des Ehestandes der Frau erwachsene Forderung verfügen kann, scheint mir kaum möglich. Es ist auch denkbar, dass der Frau, die ein Darlehn machen wollte, der Mann das Geld dazu vorschoss und also die Forderung an die Frau ihm zusteht'. Es ist dies ein Nomen, das vom Testator ebenfalls vertheilt wird. — Die Vertheilung von 2:1 wird in der Inhaltsangabe, die nach Art der scriptura exterior bei den triptycha die Urkunde schliesst, nochmals wiederholt, nicht so die Bestimmung über das Nomen (v. 33 sq.).

Jedenfalls zeigt das Testament, dass diese an das Majorat anklingende Distribution nichts ungewöhnliches war.

Beim Tode des Bruders hätten nun die Beklagten sich der Vormundschaft bemächtigt. Dass ein Erblasser, der unmundige Kinder hat, ihnen im Testament einen Vormund einsetzt, ist, wie im römischen Recht, so auch in der ägyptischen Praxis der vornehmste Delationsgrund gewesen. Das schon erwähnte Testament des Στοτοήτις 'Ωρου trifft, nachdem die Erbschaft unter die Söhne vertheilt und der Frau das herkömmliche Witthum in Gestalt von monatlichen Alimenten (v. 15 sq.) und einer jährlichen Rente (v. 17 sq.) für die Dauer des Wittwenstandes (¿ p de xoνον ἄγαμ[ός ἐσ]τιν v. 15) zugesprochen ist, nur noch diese fürsorgliche Bestimmung: ὁ αὐτὸς ὁ ὁμολογῶν καθίστηται μετὰ την έαυτου τελευτην τοις αφηλιξι αύτου τέχνοις Ώρου καί Παβούτι ἐπίτροπον καὶ ἐπιτροπεύονται αὐτῶν μέχρι ἐὰν ἐν τῆ νόμφ ἡλικεία γένο[νται] [usque ad legitimam aetatem], τὸν γνήσιον αύτου φίλον Παβούς Σαταβούτος του Αρπαγάθου. lst es dem Vater allezeit unbenommen, sich einen Freund zum Vormund seiner Kinder zu erlesen, so tritt dagegen, wenn er nichts bestimmt hat, der nächste Vatersblutsfreund als Vormund ein, wie ja auch der nächste Verwandte erbt, wenn ein Testament überhaupt nicht da ist. So finden wir in der Beschwerde einer Wittwe über den Vormund ihrer Kinder (Pap. 6824 v. 9, p. 118): ὁ γενόμενός μου καὶ [μετ]ηλλαχώς ἀνὴρ Ατῆνις Σαταβοῦτος ἀπὸ [τῆς α]ὐτῆς κώμης έτελεύτησεν έπὶ κληφονόμοις τοῖς γεγονόσι ἐξ ἐμοῦ καὶ αὐτοῦ τέχνοις (3 Namen) ἀφήλιξι · ἐπίτροπος δὲ αὐτῶν ὁ κατὰ πατέρα αὐτῶν θεῖος 'Αβούς. Also der Ohm von Vatersseite, der patruus tritt an die Stelle des pater. So ist es auch in unserem Fall; und obwohl ἐνσεσικέναι kein liebenswürdiger Ausdruck ist, kann Bernicianus aus der blossen Ergreifung der Tutel den Beklagten

nicht wohl einen Vorwurf haben machen wollen, noch auch daraus, dass sie alles in die Hand genommen haben; diesen vielmehr nur aus der Art der Führung der Vormundschaft. Ueber diese ist vorhin (S. 326) bei der Erörterung der Streitfragen gesprochen worden: hier soll als Gegensatz die Verwaltung eines nach ägyptischer Anschauung ordentlich verwaltenden Vormundes vorgeführt werden. Im Testament des Στοτοῆτις ν. 20 heisst es, nach der Bestallung des Vormundes, von diesem: χωρηγήσι') δὲ ὁ ἐπίτροπος τοῖς ἀφήλιξι τέκνοις ဪ ξου καὶ Παβοῦτι τὴν καθήκουσαν τροφὴν καὶ τὸ ἔλαιον καὶ τὸν ἱματισμὸν καὶ τὰ ἄ[λλα], ὅσα καθήκει, τοῦ Παβοῦτος (der Vormund) διδοῦντος τοῖς ἀφήλιξι, ὁπ[ό]τε ἐὰν ἐν τῆ νόμφ ἡλικεία γένονται τ[.]ν περὶ πάντων λόγων τ[.]ις²) περὶ ἀπάσης πίστεως οὔσης περὶ τ[ὸ]ν Παβούν (Vormund).

Also der Vormund hat den Kindern die gebührende (competens) Nahrung zukommen zu lassen, sowie Oel und Kleidung und das übrige, was sich gebührt: eine Verpflichtung, gegen die sich die Vormunder in unserem Fall ebenso vergangen haben, wie gegen die folgende, nach Abschluss der Vormundschaft den Mündeln Rechnung zu legen.3) - Der Schluss der Haupturkunde in dem Testament v. 23 sq.: ἐφ' ον δὲ χρόνον κτλ., der arg verstummelt ist, giebt doch wohl nicht, wie Viereck zweifelnd vorschlägt, der Wittwe, sondern wohl eher dem Vormund das Recht zu verkaufen und zu verpfänden. Wenigstens lässt der schon erwähnte Pap. 98 p. 118 darauf schliessen: (v. 9) τὰ δὲ καταλειφθέντα ἐπράθη, ὧν ή συναγομένη τιμή εν άργυρίω έ[με]ινεν παρά τῷ αὐτῷ επιτρόπω έξω [μέτρ]ου άρταβῶν άφεθεισῶν εἰς τὰς ἀναγκαίας τροφάς τοῖς [ά]φήλιξι, ἀποκειμένων ἐν [κ]έλλη οὖση ἔν τε τοῦ ἀνδρός μου καὶ τοῦ ἐπιτρόπου οἰκία ἐπὶ σφραγίδων ἐμοῦ τε καὶ τοῦ ἐπιτρόπου.

Also das hinterlassene Gut ist verkauft, und der Erlös in Geld blieb hei dem Vormund, der das ganze Vermögen verwaltet und während der Dauer der Vormundschaft nur Alimente giebt; für diese sind einige Scheffel Weizen bestimmt, die in einer Vorrathskammer lagern im (gemeinsamen?) Hause des Vaters und des Vormundes, unter dem Siegel der Mutter und des Vormundes.

<sup>1)</sup> τροφάς . . κεχορηγηκέναι auch unser Pap. v. 14.

<sup>2)</sup> a vor s ist einigermassen zu erkennen. — Viereck  $\tau[\,.\,]$  . s.

<sup>3)</sup> Der Schlusssatz διδοῦντος ατλ. ist inhaltlich ebenso klar wie stilistisch dunkel, sicher ist nur Mommsens Verbesserung τὸν περὶ πάντων λόγον.

Hier ist die Mutter bei der Siegelung mitbetheiligt, offenbar weil sie die Kinder mit den vom Vormund gespendeten ( $\tau \varrho o \varphi \alpha t$ ) unterhält, und darum mitverantwortlich ist, und im weiteren wendet sie sich auch an den Vormund mit dem Anheimstellen, den nicht verwendbaren Weizen zu verkaufen oder auszuleihen¹), damit nicht das Ueberslüssige verdirbt: aber eine Berechtigung der Wittwe zur Verwaltung des Vermögensstockes ist weder erweislich noch wahrscheinlich.

#### 3. Der Richter und sein Spruch.

Die Titulatur des in Memphis2) Gericht haltenden Beamten wird vollständig vor seinem Entscheid gegeben; zunächst ist er Expräfect der Damascenercohorte, die diesmal nicht Flavia genannt wird. Das Wort γενόμενος = weiland, gewesen, ist von Mommsen bei Gelegenheit des Pap. Nr. 19 I 11. II 12 (p. 30. 31) erörtert worden; es wird auch ohne Beziehung zum Amte gebraucht; Pap. 6824 v. 4 (p. 118): δ γενόμενός μου καὶ [μετ]ηλλαχώς ἀνήφ schreibt die Wittwe. Hier tritt durch den Gegensatz gegen , verschieden ' die Bedeutung , gewesen' noch mehr hervor. Dass von den Oberbehörden auch Militärs zur Rechtsprechung verwendet wurden, zeigt Mommsen bei Erörterung des öfter erwähnten Papyrus?); diesem Richter aber giebt nicht eine Einzeldelegation Competenz, sondern er wird als der zuständige vorausgesetzt. Dem entspricht es denn, dass er am Schluss die Sache zur Entscheidung weiter nach unten abgiebt, an den στρατηγός τοῦ νομοῦ. Er spricht als ἀρχιδικαστής, wird auch im Anfang (v. 2) nur als solcher bezeichnet und ihm in seiner Eigenschaft als άρχιδικαστής der Protocollband zugesprochen. Es scheint also, dass hier eine Specialcompetenz vorliegt, die ihn zum Richter über diese Beklagten qualificirt. Hiernach wäre zu vermuthen, dass die besondere Stellung der Parteien den άρχιδικαστής qualificirte, und damit muss das ἐχχαλεῖν (Z. 30) in Beziehung stehen. ἐχχαλεῖν ist den Basiliken gleich appellare, wofür Dio und die älteren

<sup>1)</sup> Ein Fall des Getreidedarlehens.

<sup>2) ,</sup>Den ἀρχιδικαστής bezeichnet Strabon p. 797 als alexandrinischen Magistrat; wenn er hier in Memphis, der zweiten Stadt Aegyptens (Strabon p. 807) einen Spruch thut, so ist die Frage wohl berechtigt, ob dies nicht ein von jenem verschiedener Beamten gewesen ist'. Mommsen.

<sup>3)</sup> a. a. O. S. 293.

Griechen ἐφιέναι setzen. Klagen ist ἐγκαλεῖν, vgl. Pap. Nr. 15 v. 5. 6 p. 25: ἐάν σοι δοκῆ, κάλεσον τὸν τῆς Νείλου πόλεως κωμογραμματέα, ῷ ὁ ἡμέτερος ) ἐγκαλεῖ, aber hier kann man nicht an Appellation denken, sondern nur an Evecation, das heiset an Uebertragung des Processes, von dem gewöhnlichen durch den Personalstand gegebenen Gericht an ein anderes, wegen besonderer sachlicher Zuständigkeit. — Ausserdem ist Κλαύδιος Φιλόξενος ποch νεοκόρος [τοῦ μεγά]λου Σαραπίδος. Der Titel τῶν ἐν τῷ μουσείῳ σιτουμένων ἀτελῶν [ἀρχιερε]ὺς καὶ ἀρχιδικαστής kehrt ähnlich in Verbindung mit einer Cohortenpräfectur wieder. CIG. 4724: Σε. Βόνος Σουάπις ἔπαρχος σπείρη[ς] . . . λεγεῶνος . . . νεωκόρος το[ῦ μεγάλου] Σαράπιδος, τ[ῶν ἐν μουσείῳ] σειτουμένων ἀτ[ελῶν]. 5914: νεωκόρου τοῦ μεγά[λου Σαραπίδ]ος καὶ τῶν ἐν τῷ μουσείῳ [σειτου]μένων ἀτελῶν φιλοσόφων [ἀρχιερέ]α τοῦ σύμπαντος ξυσιοῦ [διὰ β]ίου κτλ.²)

Der Spruch des Richters giebt den Beweis dem Strategen anheim: es findet also wieder eine Verweisung statt. Ohne eine solche geht es in keinem der drei bis jetzt in der Museumpublication edirten Papyri, und auch nicht in dem Pap. Erzherz. Rainer ab.

Die Bemerkung: ἐξ ἀναπομπῆς (des Präsecten von Aegypten) solgt in letzterem unmittelbar hinter der Notiz: Abschrift aus dem Protocollband, und beginnt (nächst ἀντίγραφον) den Pap. Nr. 19, in welchem, da es sich um einen, wie es scheint privaten, κριτής handelt, ein Actenband nicht in Frage kommt. Der Pap. Nr. 15, der einen Process vor dem Epistrategen Iulius Quinctianus uns vorsührt (194 p. Chr.), schliesst: Κοιντιανὸς εἶπεν· , Στρατηγὸς διαλήμψεται ὁ τῶν ἐμῶν μερῶν (= partium mearum) καταλάβηται, ἐπ' ἐμὲ ἀναπέμψιν'. Es handelt sich da um eine verwaltungsgerichtliche Angelegenheit, da der Dorsschreiber einen πράκτωρ ἀργυρικῶν, dem er nicht hold ist, wider die Erlasse der Präsecten in die Rolle der Liturgien für ein anderes Dors geschrieben baben soll. Ein κωμογραμματεύς erscheint auf Anrusen nicht (μὴ ὑπακούσαντος) und, nachdem ein anwesender στρατηγός bemerkt hat, dass ein κωμογραμματεύς nicht existire,

<sup>1)</sup> Der später συνηγορούμενος genannte Mandant des redenden Sachwalters.

<sup>2)</sup> Dass die Mitgliedschaft im Alexandrinischen Museum noch nicht auf Beziehungen zur Wissenschaft schliessen lässt, darüber vgl. Mommsen, Röm. Gesch. 5, 590 Anm. 1.

sondern vicariirende Aelteste, wird der klägerische Anwalt zum Vortrag zugelassen, alsdann aber die Sache sogleich dem στρατηγός (demselben der eben gesprochen hatte?) zur weiteren Verhandlung überlassen, und nur, falls er etwas besonderes findet, soll er die Acten einsenden: ἀναπέμπειν also hier in der älteren Bedeutung eines ἀναπόμπιμον.¹)

In unserem Fall weist der Richter die Sache ebenfalls an den einheimischen Ortsamtmann, aber mit einer Directive, die an die Formeln und Rescripte anklingt, und uns die Art und Weise eines solchen Auftrags mehr erkennen lässt, als jenes blos formelle Dictum des Epistrategen. Σιρατηγός ὁ τοῦ νομοῦ ἐξετάσι (vgl. Titius index esto) καν φανώσι . . αντειλημμένοι τών πατριώτων . . (vgl. si paret . . bona invasisse) αποκατασταθήναι αὐτῆ ποιήσει τὰ προσήκοντα (quidquid ob eam rem restitui oportet restitui efficiet). Es sind die Elemente einer römischen formula incerta, wenn auch die Aeusserlichkeiten verschoben sind.2) -Auch die Aehnlichkeit mit dem Rescript, diesem Ersatz der Formel3), fehlt nicht: vgl. z. B. Praeses igitur provinciae vindictam tibi personarum condicioni congruentem impertiri non dubitabit (c. 7 § 1 C. 6, 6). Si competenti iudici... probaveris, alimenta ei pro modo facultatum praestari iubebit (c. 3 C. 5, 25). Si . . praesidi provinciae probaveris . . . eam tibi restitui iubebit (c. 2 C. 5, 16) restitui iubebit (c. 3 C. 2, 36) restitui efficiet (c. 2 C. 8, 2).

Es zeigt sich also auch hier, dass von den beiden Aenderungen, die der Untergang des ordo iudiciorum dem Versahren bringt, die bedeutendere die ist, dass die Parteien bei der Wahl des Richters nicht mehr mitzuwirken haben, der Beamte vielmehr jetzt den zur Findung berusenen Mann (iudex datus) bezeichnet; die Trennung des Versahrens kann sich auch beim Extraordinarversahren in annähernd gleicher Weise einstellen, wie beim ordo iudiciorum.

Zu Ανέγνων führt Mommsen aus: , Bekanntlich ward nach römischer Ordnung der Richterspruch schriftlich aufgesetzt und

<sup>1)</sup> Mommsen a. a. O.

<sup>2)</sup> Mommsen (vgl. Anmerkung 5) hebt hervor, wie imperfect der Spruch ist. Denn gemeint kann nur sein, dass, wenn der Beweis gelingt, die Auslagen zu constatiren und der eventuelle Ueberschuss den Klägern auszufolgen ist. Das wird aber in recht liederlicher Weise übergangen, resp. dem Strategen anheimgestellt.

<sup>3)</sup> Vgl. Pernice, Festgabe für Beseler S. 69 ff.

## 334 O. GRADENWITZ, PROTOCOLL VON MEMPHIS

danach von dem Richter verlesen. Vgl. C. Th. 4, 17 (wo Gothofred mehrere Belege zusammenstellt) = C. Iust. 7, 44. 10, 34, 3; CIL. II 4125: Rufus decretum ex libris recitavit. Apuleius flor. 1, 9. Die Mündlichkeit ist ebenso nothwendig wie die Schriftlichkeit; C. Iust. 7, 44, 1: arbitri nulla sententia est, quam scriptam edidit litigatoribus, non ipse recitavit. Darum werden die Urtheile sonst eingeleitet mit dem Worte dicit. Hier ist dafür am Schluss der Sententia selbst gesetzt: ἀνέγνων = recitavi, was zum Richterspruch mit gehört. Wir lernen daraus, dass der Urtheilfinder häufig, vielleicht regelmässig, um dieses Requisit der Mündlichkeit und der Schriftlichkeit protocollarisch zu constatiren, sein Urtheil mit dem Worte recitavi schloss. Zu vergleichen ist das bekannte den mündlichen Vortrag abschliessende dixi.

Berlin.

O. GRADENWITZ.

#### ZU POSIDONIUS UND VARRO.

Im letzten Jahrgang dieser Zeitschr. S. 118 ff. hat H. v. Arnim ein griechisches Anecdoton aus einer Handschrift des Vaticans mitgetheilt, das formell wie inhaltlich von hohem Interesse ist. Wir haben das Anfangsstück einer Sammlung von kurzen Erzählungen aus dem Gebiet der römischen Geschichte vor uns, durch die der anonyme Verfasser zeigen will, dass die Römer sich zwar nicht durch lakonische Schlagfertigkeit ausgezeichnet, wohl aber stets verstanden hätten, im gegebenen Moment das richtige Wort zu finden. Das ist in der Einleitung ausgeführt, die durch ein längeres Dikaearchcitat besonderen Werth erhält; dann folgen die einzelnen Beispiele.

Während die bei einem solchen Funde zunächst liegenden Fragen durch den Scharfsinn des Herausgebers nahezu erledigt sind, bleibt natürlich für die Erklärung und Verwerthung des Einzelnen noch manches zu thun. Dazu soll die folgende Erörterung einen kleinen Beitrag liefern, um dann eine sich darbietende Frage weiter zu verfolgen.

Zu der merkwürdigen Rede des Kaeso (S. 121) hat Arnim bereits den parallelen Bericht Diodors in den Excerpten des 23. Buchs herangezogen. Es ist in der That kein Zweifel, dass Diodor hier dieselbe Rede wiedergegeben hatte wie der Anonymus. Wie die Ausführungen des letzteren und das Diodorfragment sich gegenseitig ergänzen, hat Arnim ebenfalls dargethan. Ferner wurde von ihm bereits hervorgehoben, dass der Anonymus nicht aus Diodor geschöpft haben kann, sondern dass beide dieselbe Quelle benutzten. Welches diese Quelle war, liess sich wegen des Mangels directer Anhaltspunkte zunächst nicht mit Sicherheit angeben; Arnim vermuthete, freilich mit aller Reserve, Fabius Pictor; zu einem anderen und hoffentlich festeren Ergebniss werden wir

gelangen, wenn wir einige Parallelstellen zum Inhalt des anonymen Berichtes heranziehen.

Kaeso geht in seiner Rede von der Behauptung aus, die Römer hätten die an Bewassnungskunst u. s. w. überlegenen Feinde stets dadurch besiegt, dass sie ihnen ihre Vortheile ablernten: ἡμεῖς . . οὖτως πεφύκαμεν . . . . . τοῖς πολεμοῦσιν εἰς τὰ ἐκείνων ἔργα συγκαταβαίνομεν κὰν τοῖς ἀλλοτρίοις ἐπιτηδεύμασι περίεσμεν τῶν ἐκ πολλοῦ αὐτὰ ἡσκηκότων. Dieser Satz wird durch das Beispiel der Etrusker, Samniter und Griechen belegt. Dieselben Beispiele finden sich bei Diodor a. a. O., nur dass statt der Samniter unbestimmte ἄλλα ἔθνη austreten.

Nun vergleiche man hiermit Athenaeus 273 de: συνετών γάρ. ἐστιν ἀνδρῶν ἐμμένειν τοῖς παλαιοῖς ζηλώμασιν, δι' ὧν στρατευόμενοι κατεστρέφοντο τοὺς ἄλλους, λαμβάνοντες ἅμα τοῖς δοριαλώτοις καὶ εἴ τι χρήσιμον καὶ καλὸν ὑπῆρχε παρ' έκείνοις είς μίμησιν. ὅπερ ἐν τοῖς πάλαι χρόνοις ἐποίουν οἱ Ψωμαΐοι. διαφυλάττοντες γὰρ αμα καὶ τὰ πάτρια μετηγον παρὰ τῶν χειρωθέντων εἴ τι λείψανον καλῆς ἀσκήσεως ευρισχον, τὰ ἄχρηστα ἐχείνοις ἐωντες, ὅπως μηδ' εἰς ἀνάχτησιν ὧν ἀπέβαλον έλθεῖν ποτε δυνηθῶσι. Das ist mit anderen Worten etwa dasselbe, was der Anonymus an der oben ausgeschriebenen Stelle sagt, und wofür es bei Diodor heisst:  $\mu\alpha \Im \eta$ τὰς γὰρ τοὺς Ῥωμαίους ἀεὶ ὄντας γίνεσθαι πρείττους τῶν διδασχάλων. Ein kleiner Unterschied zwischen Athenaeus und Ined. Vat.-Diodor besteht darin, dass der erstere sagt, die Römer sähen den Besiegten ihre Vortheile ab und verhinderten sie dadurch, wieder emporzukommen; während nach den beiden anderen Berichten die Nachahmung gerade das Mittel zum Siege ist. Doch dass diese Verschiedenheit nicht wesentlich ist, ergiebt sich daraus, dass Athenaeus im Folgenden nicht daran festhält. Vielmehr wird hier die Uebereinstimmung mit den übrigen Stellen noch vollständiger. Es folgen nämlich auch bei Athenaeus Beispiele und zwar sind es ganz dieselben, die der Anonymus mit Diodor übereinstimmend aufzählt; nur eins, die γαίσα der Iberer, hat Athenaeus allein. Im Uebrigen ist die Congruenz auch in Einzelheiten gross:

#### Athenaeus

έλαβον δὲ καὶ δὸν ἐπιόντων. erwähnt.)

#### Ined. Vat.

Τυρρηνοί γάρ ήμιν παρά Τυρρηνών επολέμουν χαλκάσπι- αὐτών θυρεοίς τετην σταδίαν μά- δες καὶ φαλαγγη - τραγώνοις χρωμέ-χην φαλαγγη - δόν, οὐ κατὰ σπεί- νων Τυρρηνοὶ χαλρας μαχόμενοι, καὶ καῖς ἀσπίσι φαλαγ-(Die χαλκαῖ ἀσπί- ήμεῖς μεθοπλισθέντες δες werden nicht καὶ τὸν ἐκείνων ὁπλι- καὶ προτρεψάμενοι σμόν μεταλαβόντες παρεταττόμεθα αὐτοῖς καὶ τοὺς ἐκ πλεί- θησαν. στου έθάδας τῶν ἐν φάλαγγι άγώνων οῦτως άγωνιζόμενοι ένικῶμεν.

# Diodor

τὸ μὲν γὰς παλαιὸν γομαχοῦντες τὸν δμοιον ἀναλαβείν ὁπλισμὸν ἡττή-

καὶ παρὰ Σαυnicht erwähnt.)

. . Σαυνίταις κατα- ἔπειτα πάλιν ἄλλων νιτων δὲ ἔμαθον στάντες εἰς πόλεμον ἐθνων θυρεοίς χρωθυρεού χρησιν. και τοις έκείνων θυ- μένων οίς νύν έχουσι (Pila und Reiterei | ρεοίς καλύσσοις δπλι- | καλ πειραίς μαχομέσθέντες ίππεύειν τε νων αμφότερα μιμηαύτοὺς ἀναγκάσαντες σάμενοι περιεγένοντο άλλοτρίοις δπλοις καὶ τῶν εἰσηγησαμένων ζηλώμασιν έδουλωσά- τὰ καλὰ τῶν παρα-μεθα τοὺς μέγα ἐφ' δειγμάτων. έαυτοῖς πεφρονηχότας.

**χητιχά μα**νοντο.

παράγοῦντῶν πολιορχείν . . . . Έλλήνων μη- παρὰ τῶν Έλλήνων λήνων μαθόντες χανάς καὶ ὄς- μαθόντες ἀνδρῶν πολιος κείν καὶ γανα πολιος - τοῦ ἔργου πεπειραμέ- ταῖς μηχαναῖς κανων, κάκείνων τῶν ἐπι- ταβάλλειν τὰ τείχη θόντες τούτοις στημόνων και πάντων τὰς πόλεις τῶν διδααύτῶν περιεγέ- ἀνθρώπων ἐν πολιορ- ξάντων ἡνάγκασαν

παρὰ δὲ τῶν Έλχία δεδυνήμεθα πλέον. ποιείν τὸ προσταττόμενον.

Was Kaeso von seinem Standpunkt aus prophezeit, die Ueberlegenheit der römischen Flotte über die karthagische, tritt bei Athenaeus, der das Ganze ja nicht in der Form der Rede wiedergiebt, als einfaches Factum neben den übrigen auf: Φοινίκων τε τὰ ναυτικὰ εὐρόντων τούτοις αὐτῶν περιεγένοντο.')

Dass die Zusammenstellung ebenderselben Beispiele nicht auf Zufall beruhen kann, wird man von vornherein zugeben. Athenaeus, der leider für diese ganze Auseinandersetzung keinen Gewährsmann anführt, muss in irgend welcher Beziehung zu den Parallelberichten stehen. Aus dem Vaticanum kann er nicht geschöpst haben, selbst wenn dieses älter als er ist (Arnim S. 125 f.); denn dagegen spricht nicht allein das Plus bei Athenaeus, sondern die ganze Art seiner Quellenbenutzung. Andererseits ist höchst unwahrscheinlich, dass Athenaeus seinen Bericht aus Diodor habe, den er nur einmal (541 e) und zwar an einer verdächtigen Stelle citirt (vgl. Kaibels Anm. zu dieser Stelle). Es bleibt also keine andere Möglichkeit, als für Athenaeus directe oder indirecte Benutzung derselben Quelle zu statuiren, die für den Anonymus und Diodor angenommen werden musste (Arnim S. 129). Damit aber steht fest, dass diese Quelle eine griechische war und nicht (wie Arnim vermuthet hatte) , die ursprüngliche lateinische Geschichtserzählung '.

Zur Ermittelung dieser Quelle giebt nun Athenaeus erwünschten Anhalt. Nach der Erwähnung der iberischen Wurspiesse sährt er sort: καὶ ἄλλα δὲ παρ' ἄλλων μαθόντες ἄμεινον ἐπεξειργάσαντο· μιμησάμενοι τε κατὰ πάντα τὴν Δακεδαιμονίαν πολιτείαν διετήρησαν αὐτὴν μᾶλλον ἢ ἐκεῖνοι· νῦν δὲ τὴν ἐκλογὴν τῶν χρησίμων ποιούμενοι παρὰ τῶν ἐναντίων συναποφέρονται καὶ τὰ μοχθηρὰ ζηλώματα. πάτριος μὲν γὰρ ἦν αὐτοῖς, ὡς φησι Ποσειδώνιος, καρτερία καὶ λιτὴ δίαιτα κτλ. Er knupst hier also unmittelbar die schöne Charakteristik der Römer aus dem Werk des Posidonius an. Bei der Arbeitsweise des Athenaeus ist es a priori wahrscheinlich, dass auch das anonyme

<sup>1)</sup> Hier ist eine Discrepanz zwischen dem Ineditum und Diodor zu bemerken, die wohl erst durch den Excerptor des letzteren hervorgerufen ist. Während der Anonymus die Rede vor die erste Seeschlacht verlegt, lässt sie das Diodorexcerpt nach derselben gehalten sein (ναυμαχήσαντες, μετὰ δὲ ταῦτα εἰλαβούμενοι κτλ.). Die letztere Version ist natürlich unzulässig.

Excerpt 273 d—f demselben Schriftsteller entnommen ist'), den jener gerade in diesen Partien seines Werkes mit besonderer Vorliebe ausschreibt (οὖ συνεχῶς μέμνησαι 272 e). Und wenn wir genauer zusehen, so gehört dieses Stück unlöslich in die Schilderung des römischen Nationalcharakters hinein, der in Anknüpfung an die Sklavenfrage 273 a mit den Worten beginnt: σώφρονες δ' ἦσαν καὶ πάντα ἄριστοι οἱ ἀρχαῖοι Ῥωμαῖοι.

Doch wir brauchen uns zum Glück nicht mit einem Wahrscheinlichkeitsbeweis zu begnügen. Es lässt sich zur Gewissheit erheben, dass Posidonius der Urheber jener in verschiedenen Brechungen erhaltenen Reflexion über das Nachahmungsvermögen der Römer ist.

Es ist ein glänzendes, gar nicht anzuzweifelndes Ergebniss der eindringenden Quellenforschungen Müllenhoffs (Deutsche Alterthumskunde II 177 f. 303 ff.), dass die Capitel 25-40 in Diodors sogenanntem Inselbuch durchweg aus Posidonius excerpirt sind. Nun lesen wir Diod. V 40 (in einem Capitel, das mit einem bezeichneten Posidonius-Fragment theilweise wörtlich übereinstimmt): όμοίως δὲ (οἱ Τυρρηνοὶ) καὶ ναυτικαῖς δυνάμεσιν ἰσχύσαντες καὶ πολλούς χρόνους θαλαττοκρατήσαντες τὸ μὲν παρὰ τὴν Ἰταλίαν πέλαγος ἀφ' ἑαυτῶν ἐποίησαν Τυρρηνικὸν προσαγορευθηναι, τὰ δὲ κατὰ τὰς πεζὰς δυνάμεις ἐκπον ή σαν τες τήν τε σάλπιγγα λεγομένην έξεῦρον, εὐχρηστοτάτην μέν είς τοὺς πολέμους, ἀπ' ἐκείνων δ' ὀνομασθείσαν Τυρρηνήν, τό τε περί τους ήγουμένους στρατηγούς άξίωμα κατεσκεύασαν, περιθέντες τοις ήγουμένοις δαβδούχους καὶ δίφρον έλεφάντινον καὶ περιπόρφυρον τήβενναν, έν τε ταῖς οίκίαις τὰ περίστψα πρὸς τὰς τῶν θεραπευόντων ὅχλων ταραχάς έξευρον εύχρηστίαν· ών τὰ πλείστα Έωμαιοι μιμη σάμενοι καλ πρός τὸ κάλλιον αὐξήσαντες μετήνεγκαν έπὶ τὴν ίδιαν πολιτείαν.

Wenn hier gesagt wird, die Römer hätten die meisten der aufgezählten etruskischen Einrichtungen übernommen und weiter ausgebildet, so bezieht sich diese Ansicht des Posidonius gewiss nicht zum Wenigsten auf die an erster Stelle erwähnte Ausbildung der πεζαὶ δυνάμεις, und dass darunter die Phalangomachie

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. 233, wo Posidonius erst d genannt wird, obwohl er sicher schon von a an benutzt ist.

verstanden ist, unterliegt wohl keinem Zweisel. Der Anonymus (nebst Diodor XXIII u. Ath.) stimmt also in diesem Punkte genau mit der Ansicht des Posidonius überein. Mehr aber noch als diese Einzelheit beweisen die allgemein gehaltenen Worte am Schluss: ών τὰ πλείστα - πολιτείαν. Das ist genau derselbe Gedanke, der das Thema der Kaesonischen Rede bildet. Leider hat Diodor uns hier die breitere Ausführung dieses Gedankens, die Posidonius sicher gegeben hat, vorenthalten. Dafür müssen uns die oben behandelten Parallelberichte entschädigen, deren Posidonischer Ursprung nun von ganz verschiedenen Seiten gewährleistet wird.

Zur völligen Bestätigung kann uns ein weiteres Moment dienen. Die bei Athenaeus erhaltene Charakteristik der römischen Nation erinnert im Ganzen wie im Einzelnen an die Charakteristik der Spartaner und der Lykurgischen Verfassung, die Polybius in seinem 6. Buche giebt; eine genauere Vergleichung zeigt sogar wörtliche Anklänge:

Polybius VI 48, 3

ή μὲν γὰς πεςὶ τὰς κτήάσκησις άλκιμους καὶ γεν- κατά γεωργίαν άσκήσεως. ναίους αποτελέσειν ανδρας.

#### Posidonius

πάτριος μεν γαρ ήν αὐτοῖς . . σεις ἰσότης καὶ περὶ τὴν καρτερία καὶ λιτὴ δίαιτα δίαιταν ἀφέλεια καὶ κοι- καὶ τῶν ἄλλων τῶν πρὸς τὴν νότης σώφρονας μέν έμελλε κτησιν άφελης καὶ άπερίτοὺς κατ' ίδίαν βίους παρα- εργος χρησις, ἔτι δὲ εὐσέβεια σκευάζειν, άστασίαστον δέ την μέν θαυμαστή περί το δαιμόκοινήν παρέξεσθαι πολιτείαν, νιον. δικαιοσύνη δε καὶ πολλή ή δὲ πρὸς τοὺς πόνους καὶ τοῦ πλημμελεῖν εὐλάβεια πρὸς πρός τὰ δεινά τῶν ἔργων πάντας ἀνθρώπους μετὰ τῆς

(σώφρονες - 'Ρωμαΐοι Ath. 273 s. oben S. 339.)

Nun geht aber bekanntlich bei Polybius diese ganze Auseinandersetzung darauf hinaus, neben der inneren Verwandtschaft der spartanischen und römischen Verfassung die Ueberlegenheit der letzteren über die erstere zu zeigen. Dieses Resultat zieht das 50. Capitel, wo für die angeführte Behauptung folgendes Argument ex eventu gegeben wird: Δακεδαιμόνιοι μέν γὰς δομήσαντες έπὶ τὸ κατακτάσθαι τὴν τῶν Ελλήνων ἡγεμονίαν ταχέως έχινδύνευσαν και περί της σφετέρας έλευθερίας 'Ρωμαΐοι δὲ τῆς Ἰταλιωτῶν αὐτῶν ἐπιλαβόμενοι δυναστείας ἐν ὀλίγω χρόνω πασαν ύφ' ξαυτούς ξποιήσαντο την οίκουμένην. Dem entspricht ein Satz aus dem oben behandelten Excerpt des Athenaeus (273 f.): μιμη σάμενοί τε κατά πάντα την τών Δακεδαιμονίων πολιτείαν διετήρησαν αὐτὴν μᾶλλον ἢ ἐκεῖνοι. Und dem Hauptgrund für den Verfall Spartas, den Polybius am Ende des 48. und im 49. Capitel aussührt, der πλεονεξία gegenüber den übrigen Griechen steht bei Posidonius (s. o.) entgegen δικαιοσύνη καὶ πολλή τοῦ πλημμελεῖν εὐλάβεια πρὸς πάντας άνθρώπους, die er als romische Tugenden preist. Wir sehen also, dass das Capitel über die römische μίμησις von der Charakteristik der Römer gar nicht losgetrennt werden kann und wir bemerken zugleich, auf wie geschickte Weise Posidonius hier Polybianische Gedanken sich zu eigen gemacht hat. Er setzte eben das Werk seines Vorgängers nicht bloss äusserlich fort, sondern trat auch in der Auffassung der Geschichte, besonders wo der stoische Standpunkt in Betracht kam, in seine Fusstapfen. 1) Dass er übrigens den Polybius in diesem Zusammenhang auch ausdrücklich citirte, scheint sich aus Ath. 273 a zu ergeben, wo für die als Beleg der romischen σωφροσύνη erzählte Scipioanekdote Πολύβιος καὶ Ποσειδώνιος als Gewährsmänner genannt sind.

Die Beispiele, welche Posidonius für die Nachahmungskunst der Römer anführt, stehen, wie der erste Blick zeigt, in engem Zusammenhang mit der weitverästelten Litteratur περὶ εύρημάτων, deren Keime sich in den Schriften der Sophisten finden, die dann als Hauptzweig der Culturgeschichte von den Peripatetikern eifrig gepflegt und später von ihnen, wie so vieles andere, theils an die alexandrinische Philologie, theils an die Stoiker abgegeben wurde. Die letzteren (d. h. Posidonius) vermehrten nicht nur das aufgehäufte Material, sondern wussten es auch zu allerhand geschichtsphilosophischen, anthropologischen und kosmologischen Speculationen zu verwenden; auch dieses nicht ohne den Vorgang der Peripatetiker. In Senecas 90. Brief sind einige Reste der Forschungen des Posidonius auf diesem Gebiet erhalten. Auch aus den übrigen Fragmenten des Posidonius, besonders den historischen, wird sich, wenn sie erst einmal wirklich gesammelt sind, für seine Behandlung

<sup>1)</sup> Vgl. Schmekel Philosophie der mittleren Stoa S. 289 f.

<sup>2)</sup> Vgl. Schmekel S. 287 f. Norden Fleckeisens Jahrb. Suppl. XVIII 420 ff.

der ευρήματα noch manches ergeben. In welchem Umfange er die Frage bearbeitete, kann die Liste der etruskischen Erfindungen in dem oben (S. 339) besprochenen Capitel Diodors (V 40) zeigen. Auch fehlt nicht der Zusammenhang mit den Erfindungscatalogen bei Plinius (VII), Hygin (Fab.) und Clemens Alexandrinus (Strom.). ')

Posidonius stellte fest, dass die Kraft der Romer nicht im Erfinden, sondern in der Weiterausbildung fremder Erfindungen liege. Schon vor ihm hatte die Litteratur περὶ εύρημάτων diesen Gesichtspunkt geltend gemacht. Aus den peripatetischen Quellen ist mir wenig oder nichts hierauf bezügliches bekannt; dagegen scheint Ephorus, dessen zwei Bücher περί εύρημάτων vielleicht gegen Aristoteles gerichtet waren 2), mit einer gewissen Vorliebe neben den εύφεται die ζηλωται behandelt zu haben; unter den geringen Fragmenten, die von seiner Behandlung dieses Gebiets erhalten sind, können drei hier angeführt werden. Athenaeus VIII 352c (nach Anführung einer Reihe von Apophthegmen des Stratonikos) ζηλωτής δὲ (διὰ Wilam.) τῶν εὐτραπέλων λόγων τούτων έγένετο ὁ Στρατόνικος Σιμωνίδου τοῦ ποιητοῦ, Ϣς φησιν Έφορος εν δευτέρω περί εύρημάτων φάσκων και Φιλόξενον τὸν Κυθήριον περί τὰ δμοια ἐσπουδακέναι. — Strabo 476: ώς δ' εἴρηκεν Ἐφορος, ζηλωτης δ Μίνως ἀρχαίου τινὸς Ῥαδαμάνθυος, . . . . δς πρώτος την νήσον έξημερώσαι δοκεί νομίμοις κτλ. - Strabo 481: λέγεσθαι δ' ὑπό τινων, ώς Δακωνικά είη τα πολλά των νομιζομένων Κρητικών, τὶ δ' άληθές, εύρῆσθαι μὲν ὑπ' ἐκείνων, ἡκριβωκέναι ὄὲ τοὺς Σπαρτιάτας κτλ. (eine lebhaft polemische Erörterung, in der weiterhin auch wieder die ζηλωταί auftauchen). Vielleicht führte Ephorus an solchen und ähnlichen Stellen einen Gedanken seines Lehrers Isokrates aus, der im Panegyricus 42 de sagt: ἡγοῦμαι δ' οὕτως αν μεγίστην ἐπίδοσιν λαμβάνειν καὶ τὰς ἄλλας τέχνας καὶ τὴν

<sup>1)</sup> Ueber diese vgl. M. Kremmer De catalogis heurematum 1890 und meine Diss. De Peplo Aristotelico 1891. Eine Gesammtbehandlung dieses Gebietes hoffe ich in nicht allzu ferner Zeit geben zu können. — Für das oben behandelte kommt hauptsächlich Clemens in Betracht; vgl. Strom. I 16 (361 f. P.): Βυτικὴν ἦκρίβωσαν Τοῦσκοι. — Τυρρηνοί δὲ σάλπιγγα ἐπενόησαν. — φασὶ Τουσκανοὶς πλαστικὴν ἐπινοῆσαι Ἦτανόν (?) τε — Σαυνίτης οἶτος ἦν — πρῶτον θυρεὸν κατασκενάσαι.

<sup>2)</sup> Anregenden Einfluss des Aristoteles auf Ephoros constatirt Usener Organisation der wissensch. Arbeit (Preuss. Jahrb. 53 S. 20); neuerdings Dümmler Rh. Mus. 42, 187, 1. Dagegen Kaerst in Bursians Jahresber. 58, 329.

περὶ τοὺς λόγους φιλοσοφίαν, εἴ τις θαυμάζοι καὶ τιμψη μὴ τοὺς πρώτους τῶν ἔργων ἀρχομένους ἀλλὰ τοὺς ἄρισθ' ἔκαστον αὐτῶν ἔξεργαζομένους κτλ. ¹) Dazu vergleiche man Ephorus fr. 5 M. (— Steph. B. s. v. Βοιωτία), in dem er einzelnen Staaten die besondere Ausbildung einzelner Künste und Fertigkeiten nachrühmt.

Geht hier in der Beurtheilung der ευρήματα scheinbar ein Faden von Ephorus zu Posidonius hinüber, so lässt sich, was ich beiläufig bemerke, eine zweite Spur dieser Beziehungen darin erblicken, dass Posidonius (bei Seneca ep. 90) dem Anacharsis die Erfindung der Töpferscheibe zuschreibt, eine Ansicht, die Ephorus (bei Strabo 303) vertreten hatte, gegen den der Peripatetiker Straton desshalb polemisirte (vgl. De Peplo Aristot. p. 64). 2)

Doch, um wieder auf sesten Boden zu kommen, wir künnen einen weiteren und zwar directen Vorgänger des Posidonius in jener Frage ansühren, der für dieselbe wichtiger ist: Polybius. Schon er hatte mit klarem Blick die bezeichnende Eigenart des römischen Geistes erkannt, die sein Fortsetzer in den oben besprochenen Aussührungen behandelte. Wir sahen, wie Posidonius ihm in dem Vergleich der spartanischen und römischen Versassung solgte, und wir wissen serner, dass Posidonius diesen Vergleich im Zusammenhang mit der Nachahmung der Römer zog. In demselben 6. Buch nun, dem die hierher gehörige Stelle entnommen ist, sagt Polybius im 25. Capitel, die Römer hätten ihre frühere Cavallerieausrüstung nach dem Muster der griechischen abgeändert. Also, wie bei Posidonius, ein militärisches ζήλωμα, das nun von

<sup>1)</sup> Es sei hier auch auf eine Stelle in der 26. Rede des Themistios hingewiesen (der in dieser und der folgenden Rede mehrere Notizen über Erfindungen, offenbar aus guten Quellen, bringt) S. 281 Ddf.: . . . διὰ τί οὐχ ἀπάσας τὰς τέχνας αἰτιῶνται καὶ εὐθύνουσιν, ὅτι οὐκ ἐνέμειναν οὐδὲ ἦγάπησαν ἐπὶ τῷ πρώτη εὐρέσει, ἀλλ' αὔξονται ἔτι καὶ ἐς τόδε ἐπιδιδόασι, καινόν τι ἀεὶ προσυφαίνουσαι τοῖς ἀρχαίοις; (es folgen Beispiele).

<sup>2)</sup> Aus Seneca ergiebt sich, dass Posidonius das gegen diese Ansicht aus Homer £ 600 f. entnommene Argument (welches beim Schol. zu Ap. Rhod. I 1276 gegen Ephorus vorgebracht wird) durch Athetese dieser Verse beseitigte: deinde quia apud Homerum invenitur figuli rota, malunt videri versus falsos esse quam fabulam. — Wahrscheinlich hatte er auch die Erfindung des Blasebalgs dem Anacharsis zugesprochen (wie Ephorus), vgl. Seneca § 9: ferramenta fabrilia excenditata a sapientibus viris Posidonius iudicat.

§ 3-10 im Einzelnen ausgeführt wird. Dann folgt § 11 die allgemeine Bemerkung: (ἃ συνιδόντες ἐμιμήσαντο ταχέως) ἀγαθοί γὰρ, εἰ καί τινες ἕτεροι, μεταλαβεῖν ἔθη καὶ ζηλῶσαι τὸ βέλτιον καὶ Ῥωμαῖοι.

Ein Beispiel von Entlehnung auf dem Gebiete der Bewaffnung enthält auch der Suidas-Artikel μάχαιρα, den schon Casaubonus als ein Fragment des Polybius wiedererkannt hat (Hultsch fr. 96): οί Κελτίβηρες τῆ κατασκευῆ τῶν μαχαιρῶν πολὺ διαφέρουσι των άλλων και γάρ κέντημα πρακτικόν και καταφοράν έχει δυναμένην εξ άμφοιν τοιν μεροίν. ή και Έωμαιοι τάς πατρίους αποθέμενοι μαχαίρας έκ των κατ' Αννίβαν μετέλαβον τάς τῶν Ἰβήρων. καὶ τὴν μὲν κατασκευὴν μετέλαβον, αὐτὴν δὲ τὴν χρηστότητα τοῦ σιδήρου καὶ τὴν ἄλλην ἐπιμέλειαν οὐδαμῶς δύνανται μιμεῖσθαι (vgl. Polyb. Vl 23, 6. 7). Vielleicht hatte Posidonius auch über diese Stelle des Polybius gesprochen; bei Diodor V 33, 3 sagt er in der Schilderung des keltiberischen δπλισμός: ξίφη δ' άμφίστομα και σιδήρω διαφόρω κεχαλκευμένα φοροῦσιν ..... ἴδιον δέ τι παρ' αὐτοῖς ἐστι περὶ την των δπλων και άμυντηρίων κατασκευήν (sie lassen nämlich das Eisen vor der Bearbeitung in der Erde rosten). Freilich kann bei Polybius wohl kaum diese specielle Art der κατασκευή gemeint sein; auch sehlt bei Diodor das Wort μάχαιρα. Doch wir wissen nicht, wie viel dieser vom Text des Posidonius ausgelassen hat. 1)

Im Uebrigen wird Posidonius für die einzelnen Beispiele des römischen Nachahmungstalents bei Polybius keine Vorarbeiten gefunden haben.<sup>2</sup>) Auffallen könnte es, dass er die Umänderung der Cavallerieausrüstung (oben S. 343) nicht erwähnt; aber auch hier gestattet die Dürftigkeit der Fragmente kein vollkommen sicheres Urtheil.

Das Interesse, welches Posidonius zu Untersuchungen über Einzelheiten der römischen Kriegskunst veranlasste, entsprang dem von Polybius angeregten Bedürfniss, die unerhörten Waffenerfolge

<sup>1)</sup> Auch die yaissa der Iberer (Ath. 273 f. aus Pos.) erwähnt Diod. nicht, falls sie nicht unter den saweia der Lusitaner (V 34, 5) zu verstehen sind.

<sup>2)</sup> Namentlich ist bemerkenswerth, dass er zwar die Bedeutung der römischen Seesiege über die Karthager sowohl im 1. wie im 6. Buche eingehend würdigt, aber doch dem Gedanken noch nicht die Wendung giebt, die wir bei Posidonius finden.

der Römer zu erklären; es wird aber noch begreislicher, wenn wir uns erinnern, dass der grosse Polyhistor auch eine τέχνη τακτική geschrieben hatte, und dass er bei den Schilderungen der verschiedenen Völker stets in erster Linie die Eigenart ihrer Bewaffnung darzustellen psiegte. So berichtet er z. B. Diod. V 39, 7 in der Schilderung der Ligyer von einem μεθοπλισμός, bei dem die Römer das Muster abgeben.

Die Nachahmungskunst der Römer stellte er aber nicht nur auf militärischem Gebiete fest. In seiner Schilderung der Etrusker (oben S. 339) zählt er eine Reihe anderer Culturerrungenschaften auf, welche die Römer jenem Volke entlehnt und weitergebildet hätten.

Man vergleiche nun einige andere Stellen.

Sallust lässt im Catilina 51, 37 f. den Cäsar sprechen: maiores nostri, patres conscripti, neque consili neque audaciae umquam eguere; neque illis superbia obstabat, quo minus aliena instituta, si modo proba erant, imitarentur. arma atque tela militaria ab Samnitibus, insignia magistratuum ab Tuscis pleraque sumpserunt. postremo quod ubique apud socios aut hostis idoneum videbatur, cum summo studio domi exsequebantur: imitari quam invidere bonis malebant. Wir haben hier erstens den allgemeinen Gedanken, den wir kennen, zweitens Beispiele dafür und zwar solche, die uns in den aus Posidonius stammenden Berichten begegnet sind. Bezüglich der Samniter zeigt das Arnimsche Ineditum die grösste Aehnlichkeit; den , arma atque tela 'entsprechen dort θυρεός und ύσσοί. Dagegen was von den Etruskern angeführt wird, findet sich in keinem der drei Parallelberichte, wohl aber in dem Posidoniusexcerpt Diodor V 40. Wenn Cäsar fortfährt: sed eodem illo tempore Graeciae morem imitati verberibus animadvortebant in civis, de condemnatis summum supplicium sumebant, also ein (von seinem Standpunkt) tadelnswerthes ζήλωμα anführt, so ist aus Athenaeus (273 f.) zu vergleichen: νῦν δὲ τὴν ἐκλογὴν τῶν χρησίμων ποιούμενοι παρά των έναντίων συναποφέρονται καὶ τὰ μοχθηρά ζηλώματα (bezieht sich wohl auf den Sclavenluxus, vgl. 272 d ff.). — Die Vergleichung lehrt, dass Sallust - direct oder indirect von Posidonius abhängig ist; ferner aber, dass die Einzelheiten aller bisher besprochenen Stellen combinirt werden müssen, um die ursprüngliche Grundlage mit annähernder Vollständigkeit wiederherzustellen.

Schon Müllenhoff (Deutsche Alterthumskunde II 320) hat aus Strabo, dessen Uebereinstimmung mit Diodor er ja vielfach mit Erfolg als Kriterium Posidonischen Ursprungs verwendet hat, eine Parallele zu Died. V 40 angeführt (220 C): λέγεται δε καλ δ θριαμβικός κόσμος καὶ ὑπατικός καὶ ἀπλῶς ὁ τῶν ἀρχόντων έκ Ταρκυνίων δεύρο μετενεχθήναι καὶ φάβδοι καὶ πελέχεις καὶ σάλπιγγες καὶ [εροποιίαι καὶ μαντική καὶ μουσική, δση δημοσία χρώνται Ρωμαΐοι, , was dem Inhalte nach den bei Diodor 1. 2. vorhergehenden Sätzen entspricht. Dass jedoch Posidonius Strabos Quelle war, ist um so weniger anzunehmen, weil bei ihm jener Satz im Zusammenhange der Geschichte der Tarquinier steht'. So bemerkt seltsamer Weise Müllenhoff. Warum sollte Posidonius nicht an der Stelle, die Diodor ausschrieb, genauer gesagt haben, die Uebertragung etruskischer Cultur habe unter Tarquinius stattgefunden? Und was hindert anzunehmen, dass Strabo dieses Excerpt aus Posidonius aus seinem Zusammenhang rückte und zwar an die Stelle, wo es ihm zu passen schien?

Ich glaube entschieden, dass wir auch die Strabostelle aus Posidonius ableiten müssen. Was sie an Einzelheiten bietet, ist zunächst nähere Ausführung von τὸ περὶ τοὺς ἡγουμένους στρατηγούς άξίωμα (- Diod.), dann σάλπιγγες (- Diod.), endlich lεροποιίαι, μαντική, μουσική. Dieses aber steht sicher in innerer Beziehung zu Diodor § 2: γράμματα δὲ καὶ φυσιολογίαν καὶ θεολογίαν έξεπύνησαν έπὶ πλέον καὶ τὰ περὶ τὴν κεραυνοσκοπίαν μάλιστα πάντων άνθρώπων έξειργάσαντο. Man darf wohl annehmen, dass Posidonius auch auf diesen Gebieten Abhängigkeit der Römer von den Etruskern behauptete, die hier freilich nicht εύρεταί, sondern selbst ζηλωταί (ἐξεπόνησαν ἐπὶ πλέον) waren. Diese Vermuthung bestätigt sich durch eine Stelle des Dionys von Halikarnass, über den unten noch ausführlich zu reden sein wird (Ant. Rom. II 5): τίθενται δὲ Ρωμαΐοι τὰς ἐκ των άριστερων έπὶ τὰ δεξιὰ ἀστραπὰς αίσίους, εἴτε παρ ὰ Τυρρηνών διδαχθέντες, είτε πατέρων καθηγησαμένων **κτλ.**1)

<sup>1)</sup> Es kommt hinzu, dass Cicero in der Schrift de divinatione, die zum grossen Theil auf Posidonius περὶ μαντικῆς beruht, den etruskischen Ursprung der römischen Mantik, besonders der Blitzkunde an einer Reihe von Stellen (1 3. 35. 72. 92. 93. II 42. 50. 60. 106) hervorhebt.

Wenn die Strabostelle direct auf Posidonius zurückgeht, so liegt für die vorher angeführte Stelle des Sallust die Möglichkeit indirecter Benutzung vor. Dieselbe lässt sich zu einem hohen Grad von Wahrscheinlichkeit erheben durch den Hinweis auf einen sehr geeigneten Vermittler, nämlich Varro. Schon R. Schöll hat in seinen Bemerkungen zum 51. Cap. des Catilina (in dieser Zeitschr. XI 332 ff.) die Vermuthung aufgestellt, dass Sallust zu der oben behandelten Partie durch die Lectüre der kurz vorher erschienenen IIII libri de gente populi Romani angeregt worden sei, in quibus dicit (Varro) quid a quaque traxerint gente (Romani) per imitationem (Servius zur Aen. VII 176). Da aus dieser Notiz sich ergiebt, dass in dem Varronischen Werk dieselbe Tendenz hervortrat, die oben für Posidonius nachgewiesen werden konnte, so ist es in der That kein zu kühner Schluss, dass Varro damit völlig in die Spuren des grossen griechischen Gelehrten getreten sei.

Unter den ausdrücklich bezeichneten Fragmenten der Varronischen Schrift finden sich nur geringe Andeutungen der erwähnten Tendenz. Zunächst an der angeführten Stelle des Servius: maiores enim nostri sedentes epulabantur, quem morem a Laconibus habuerunt et Cretensibus (ähnliches stand in De vita populi Romani fr. 28 Kettner). Die Entlehnung von den Spartanern erinnert uns an die S. 338 citirte Behauptung des Posidonius bei Ath. 273 f. Ferner gehört hierher fr. 17 (Augustin civ. d. XVIII 16 f.), wo die Lupercalien von den griechischen Lykaeen abgeleitet werden. 1)

Wieviel Varronisches Material bei Servius anonym erhalten ist, weiss jeder, der längere Stücke seines Commentars gelesen und dabei auf die antiquarischen Nachrichten geachtet hat. Das Werk De gente populi Romani wird fünfmal erwähnt, aber eine weit grössere Anzahl von Stellen lässt sich für dasselbe durch Vergleichung anderer Notizen und durch die Beachtung der uns bekannten Tendenz wiedergewinnen. Einige für die uns beschäftigenden Fragen besonders interessante Fälle seien kurz angeführt.

Servius zu Verg. Aen. II 761: Primo autem (asylum) apud Athenienses statutum est ab Herculis filiis . . . . hoc asylum etiam

<sup>1)</sup> Dasselbe berichtet Livius I 5, der hier wie öfters in diesen Ansangspartien Varro benutzt. Ferner Verg. Aen. VIII 343 f. mit Schol.; Dionys. Hal. 1 32. Ovid Fast. Il 423 ff. Die Combination scheint nicht älter zu sein als Varro.

Romulus imitatus est1) . . . . quem locum deus Lucoris, sicut Piso ait, curare dicitur. Wenn Peter das Ganze als (4.) Fragment der Annalen des Piso abdruckt, so ist das nicht richtig. Der Scholiast schöpft die Erwähnung des Piso, die sich nur auf den letzten Satz erstreckt, aus Varro; das ergiebt 1. die Beobachtung der , imitatio', 2. die einzige Serviusstelle, an der Piso ausserdem citirt wird, zu Aen. X 76: Varro Pilumnum et Pitumnum infantium deos esse ait . . . Piso Pilumnum dictum quia pellat mala infantiae. sed Pilumnus item Stercutius, ut quidam dicunt, qui propter pilum inventum quo fruges confici solent, ita appellatus est. Hier ist es ganz offenbar, dass das Ganze aus Varro stammt, dem ja auch verschiedene der übrigen Pisofragmente ihre Erhaltung verdanken (fr. 1. 6. 9. 41 P. und gewiss noch einige andere). Dieselbe Varronische Gelehrsamkeit und auch die nicht ausgeschriebene Genealogie steht bei Augustin c. d. XVIII 15, also im Gebiet der Benutzung von De gente p. R. (fr. 22 Kettn. Varr. Stud. Samter quaest. Varr. S. 8). 2)

Ein anderer Fall führt wieder zu einem früheren Punkte unserer Erörterung zurück. Servius zu Aen. VIII 638 (Curibusque severis): . . . Cato autem et Gellius a Sabo Lacedaemonio trahere eos originem referunt. porro Lacedaemonios durissimos fuisse omnis lectio docet. Sabinorum etiam mores populum Romanum secutum idem Cato dicit: merito igitur 'severis' qui et a duris parentibus orti sunt et quorum disciplinam victores Romani in multis secuti sunt. Die Zusammenstellung der Zeugnisse des Cato und Gellius hat Samter quaest. Varron. S. 60 ff. mit Recht dem Varro zugewiesen. Er hätte auch Dionys. Ant. Rom. Il 49 mit grösserer Entschiedenheit aus Varro ableiten können, wo ausser dem Cato-Citat besonders Folgendes zu beachten ist: (Lacedaemoniorum) τινάς συνοίκους τοῖς Σαβίνοις γενέσθαι· καὶ διὰ τοῦτο πολλὰ τῶν νομίμων είναι Σαβίνων Λακωνικά, μάλιστα δὲ τὸ λιτοδίαιτον καὶ παρά πάντα τὰ ἔργα τοῦ βίου σκληρόν. Auch ohne die Worte, mit denen Dionys nach dem Cato-Citat einsetzt: ἔστι δέ τις καὶ άλλος ύπες των Σαβίνων εν ίστος ίαις επιχωρίοις λεγόμενος λόγος, ware es klar, dass die vergleichende Charakteristik nicht schon von Cato gegeben war, sondern seine Angabe über Sabus

<sup>1)</sup> Auch hier ist wieder Livius (I 8, 6) und Vergil (Aen. VIII 342 nebst Serv.) zu vergleichen.

<sup>2)</sup> Ueber Stercutius vgl. auch Tertull. ad nat. Il 9 (natürlich aus Varro).

von einem andern (Varro) benutzt wurde, um den römischen Charakter zu dem sabinischen und mittelbar zum lakonischen (vgl. Servius) in Beziehung zu setzen. Uns aber muss diese Vergleichung erinnern an die oben behandelten Auseinandersetzungen des Posidonius (S. 338) über die Nachahmung lakonischer Sitten durch die Römer. Und dass auch Posidonius diese Beziehung der Sabiner zu den Lacedämoniern behandelte, scheint aus Strabo 250 gefolgert werden zu müssen: τινὲς δὲ καὶ Δάκωνας συνοίκους γενέσθαι φασὶ καὶ διὰ τοῦτο φιλέλληνας ὑπάφξαι κτλ.; jedenfalls wird sich keine geeignetere Quelle als er finden lassen für das, was sogleich folgt: φασὶ δὲ νόμον εἶναι παφὰ τοῖς Σαυνίταις καλὸν καὶ προτρεπτικὸν πρὸς ἀρετήν οὐ γὰρ ἔξεστι (das Folgende ist gleichgiltig).

Jedenfalls ist der Zusammenhang nicht zu verkennen, der zwischen den Ausführungen des Posidonius und Varros Werk De gente populi Romani besteht. Wenn dieser hier die geschichtliche Stellung des römischen Volkes gegenüber den übrigen Völkern darzustellen unternahm und dabei in erster Linie die culturellen Zusammenhänge aufdecken wollte, welche das jüngste Glied in der Kette der Nationen mit den älteren verknüpften und von denselben abhängig machten, so ist er dazu zweifellos durch den griechischen Historiker angeregt worden. Wieviel er demselben auf anderen Gebieten verdankt, dass er u. a. die Auffassung der ältesten Culturentwickelung von ihm entlehnt hat, ist durch neuere Untersuchungen erwiesen.1) Auch hier kommt, wie in den oben besprochenen Resten des Posidonius, das Gebiet der εύρήματα in Betracht. Varros Thätigkeit auf dem letzteren lässt sich noch nicht überblicken; soviel aber kann schon jetzt gesagt werden, dass seine Studien über diesen Zweig des Wissens umfassender waren, als die irgend eines Litteraten vor oder nach ihm. Seine ganze Schriststellerei ist von dem Bestreben durchdrungen, Anfänge und Ursprünge der einzelnen Thatsachen des Bestehenden zu ergründen, die Urheber der verschiedensten Dinge, sowie die einzelnen Fortschritte in ihrer Entwickelung bestimmt zu fixiren, wobei er sich theils auf die massenhast überlieferten Notizen, theils auf eigene Forschungen und Combinationen stützte. Vor allem steht ihm

<sup>1)</sup> Vgl. Schmekel *De Ovidiana Pythagoreae doctrinae adumbratione* bes. S. 71 ff.; ders. Phil. d. mittl. Stoa S. 104 ff. u. ö. E. Norden Jahrb. f. Phil. Suppl. XIX 426 ff.

immer das Ziel vor Augen, die Entstehung der römischen Cultur zu beschreiben, und ihre Quelle aufzuzeigen, die er natürlich meistens bei anderen Völkern, vornehmlich bei den Griechen suchte. In den verschiedensten seiner Werke behandelte er die sich daran knüpfenden Fragen: in den Antiquitates wie in den Aetia; in De gente populi Romani, wie in De originibus scaenicis, vereinzelt auch in Res rusticae, De lingua latina und in den Loghistorici. Dass auch in der Vita populi Romani manches derartige verarbeitet war, kann allein schon die Wahl des Titels nach Dikaearchs Blog Έλλάδος lehren, einem Werke, das sich wenigstens zum grossen Theil auf den peripatetischen Schriften περλ εύρημάτων aufgebaut hatte.

Beiläufig mag erwähnt werden, dass eine Reihe von Anzeichen, die ich hier nicht im Einzelnen anführen kann, den Verdacht nahe legen, dass Plinius seinen Catalog von Notizen über εὐρήματα (VII 191 ff.) nicht aus den griechischen Quellenschriftstellern, sondern, wenigstens zum grossen Theil, aus Varro excerpirt habe. 3)

Nicht von Posidonius und den Griechen allein war Varro zur Behandlung der Ersindungen angeregt worden. Cicero im Brutus 205 zeigt, dass auch hierin sein Lehrer Aelius Stilo ihm Vorbild war: fuit is . . . eruditissimus et Graecis litteris et Latinis, antiquitatisque nostrae et in inventis rebus et in actis scriptorumque veterum litterate peritus, quam scientiam Varro noster acceptam ab illo auctamque per sese, vir ingenio praestans omnique doctrina, pluribus et illustrioribus litteris explicavit. Natürlich hatte Stilo sowohl, wie mancher andere römische Antiquar vor Varro, einzelne römische Einrichtungen auf fremde Völker, besonders die Griechen, zurückgeführt. Aber erst Varro hat nach dem Vorgang von Posidonius diesen Gesichtspunkt principiell betont und systematisch, wie es seine Art war, verwerthet.

<sup>1)</sup> Vgl. Cichorius in Comment. Ribbeck. S. 415 ff. (ein Aufsatz, der freilich im Einzelnen der Berichtigung bedarf). — Aus den Varronischen Fragmenten die Beispiele für Entlehnung der römischen Cultur hier zusammenzustellen halte ich für überflüssig.

<sup>2)</sup> Dass Varro das Werk des Kallimacheers Philostephanus περί εύρη-μάτων benutzte, aus dem (wie ich zu zeigen hoffe) der grösste Theil dieser Plinianischen Gelehrsamkeit stammt, scheint mir aus Servius zu Georg. 1 19 hervorzugehen. — Sehr bedauerlich ist für unsere Untersuchung die im Text des Plinius VII 201 constatirte Lücke (vgl. Osann Philol. VII 395), die gerade den Erfinder des ,pilum' betroffen hat.

Die Frage nach der Entwickelung der römischen Cultur spitzte sich allmählich darauf zu, ob den Römern gegenüber den Griechen geistige Originalität zugesprochen werden könne oder nicht. Varro war auf dem Standpunkt angelangt, das zu verneinen, und sein Urtheil unterschrieben die besten Geister der Mit- und Nachwelt, in erster Linie Horaz. Freilich fehlen daneben auch nicht chauvinistische Aeusserungen, wie die des Cicero Tusc. I 1: meum semper iudicium fuit omnia nostros aut invenisse per se sapientius quam Graecos aut accepta ab illis fecisse meliora, quae quidem digna stätuissent, in quibus elaborarent eqs. (vgl. De orat. I 15). Derartige Stellen zeigen, wie lebhaft die Frage discutirt wurde.

Es ist hier nicht der Ort, diese Bewegungen weiter zu verfolgen. Nur auf einen litterarischen Vertreter der Ansicht, dass die römische Cultur eine μίμησις der griechischen sei, mag um deswillen noch hingewiesen werden, weil er direct einerseits an Polybius und Posidonius, andererseits an Varro anknupft: Dionysius von Halikarnass. Das von Posidonius fortgesetzte Geschichtswerk des Polybius wollte er durch eine Darstellung der ältesten Geschichte Roms ergänzen, die beträchtlich mehr als den Namen aus Varros Antiquitates entlehnte. In der Hochschätzung der römischen Nationalität steht er ganz in den Spuren seiner beiden griechischen Vorgänger. Aber sein historisches Urtheil ist getrübt durch die Tendenz, die ihn bei der Absassung des Werkes leitete, den Beweis zu liefern, dass die Römer Abkömmlinge der Griechen (1 5, 1) und dass ihre Einrichtungen, die er bewundert, theils auf diesem Wege der Abstammung, theils durch fortwährende Nachahmung seitens der späteren Geschlechter aus den griechischen Originalen entlehnt seien. Dies tritt schon im 1. Buch stark hervor; besonders aber im 2. bei der Schilderung der romulischen Verfassung ist er ununterbrochen bemüht, die thatsächlich vielfach vorhandenen Analogien zu griechischen, besonders lakonischen Institutionen als μιμήματα hinzustellen; so Tribus und Curien (Cap. 7, 3), Plebs (8, 1 ex ths AInvalus nolitelas . . . td παράδειγμα λαβών sc. Romulus), Clientel (9, 2 έθος Έλληνικον καὶ ἀρχαίον, ῷ Θετταλοί τε μέχρι πολλοῦ χρώμενοι διετέλεσαν καὶ ᾿Αθηναῖοι κατ᾽ ἀρχάς, ἐπὶ τὰ κρείττω λαβών), Senat (= γερουσία 12, 3) Celeres (13, 4 δοκεί παρά Δακεδαιμονίων μετενέγκασθαί) und vieles andere, auch ausserhalb des Gebiets

der Verfassung. 1) Sicher ist, dass wir nicht an allen diesen Stellen, sowie an denen, die aus den übrigen Büchern dazu kommen, eigene Combinationen des Dionysius vor uns haben, sondern dass er hier vieles verwerthete, was er in seinen Quellen vorfand. Er selbst bezeugt dies zuweilen ausdrücklich, z. B. II 61, 2, wo Numa als ζηλωτής des Minos und Lykurgos erwähnt wird. Am nächsten liegt es gewiss, derartiges auf Varro2), beziehungsweise Posidonius zurückzuführen, wobei man freilich im Einzelnen vorsichtig sein muss. Bemerkenswerth ist in diesem Zusammenhang jedenfalls die Erörterung III 61. 62 über die Entlehnung der römischen Königsund Triumphinsignien von den Etruskern, worüber Posidonius ausführlich gehandelt hatte, wie wir oben sahen. Dionysius bespricht die Controverse, welche bezüglich der 12 Lictoren geführt wurde; die einen behaupteten, Tarquinius Priscus habe sie aus Etrurien eingeführt, die anderen, Romulus habe sie schon gehabt (vgl. II 34): οὐδὲν δὲ κωλύει τὸ μὲν εὖ ο η μα Τυροηνῶν είναι, χρήσασθαι δ' αὐτῷ πρῶτον Ῥώμυλον παρ' ἐκείνων λαβόντα, πομισθήναι δὲ Ταρχυνίψ σὺν τοῖς ἄλλοις πόσμοις βασιλιχοῖς χαὶ τοὺς δώδεχα πελέχεις.\*)

Zum Schluss muss ich noch einmal auf das Ineditum Vaticanum zurückkommen, von dem ich ausgegangen bin. Dieselbe Reflexion, die hier in Kaesos Rede enthalten ist, findet sich mit denselben Beispielen bei Diodor XXIII in einer Rede, welche jedenfalls mit der ersteren identisch ist. Nicht in der Form einer Rede fanden wir denselben Stoff bei Athenaeus, dessen Bericht, wie ich erwiesen zu haben glaube, aus Posidonius entnommen ist. Nun fragt es sich, ob Posidonius auch für den Anonymus und Dioder directe Vorlage gewesen ist. Das möchte man zunächst, im Hinblick auf die häufige Benutzung des Posidonius durch letzteren Autor, bejahen; es erhebt sich dabei jedoch eine Schwierigkeit. Wir müssten

<sup>1)</sup> Die übrigen hierher gehörigen Stellen des 2. Buchs sind: Cap. 14, 2. 22, 1. 2. 3. 23, 3. 25, 2. 30, 5. 61, 2. 65, 4. (66, 5). 70, 2. 3. 4.

<sup>2)</sup> A. Kiessling in seiner Dissertation De Dion. Hal. antiq. auctoribus latinis S. 42 hat aus den betreffenden Stellen des Dionys auf Benutzung von Varros Vita populi Romani geschlossen, wobei er die oben (S. 348) angeführte Serviusstelle mit einer Conjectur Krahners benutzte, die inzwischen mit Recht wieder fallen gelassen wurde (vgl. Kettner zu Varro de vita p. R. 1 fr. 28).

<sup>3)</sup> Vgl. noch folgende Stellen: Livius I 8, 3. Florus I 1, 5. Silius Ital. VIII 483 ff., welche die Herausgeber des Sallust zu Catil. 51. 38 anführen.

dann annehmen, dass die Rede des Kaeso schon bei Posidonius gestanden habe, eine Annahme, der schon der ganze Zusammenhang der Athenaeusstelle widerspricht, wo, wie wir sahen, die betreffende Erörterung in der engsten Verbindung mit der Charakteristik der Römer steht. Der bedeutendste Gegengrund ist jedoch der, dass Posidonius die Geschichte von Kaeso nur in einem Excurs behandelt haben könnte, wo er schwerlich eine so lange Rede in extenso wiedergegeben hätte. Eine weitere Erwägung bestärkt meinen Verdacht. Von den Griechen, so heisst es, haben die Römer die Belagerungstechnik gelernt und sie nicht nur darin übertroffen, sondern sogar durch ihre eigenen Kunste besiegt. Kann das am Anfang des 1. punischen Krieges Jemand gesagt haben, als noch fast keine Berührung der Römer mit Griechen stattgefunden, jedenfalls das römische Belagerungswesen keine Gelegenheit gehabt hatte, seine Ueberlegenheit über die griechischen Vorbilder zu erweisen? Ich glaube, einen derartigen Anachronismus dürfen wir dem Posidonius, der doch gewiss die römische Geschichte kannte, nicht zutrauen. Sehr gut aber erklärt sich mir die Sache, wenn ich annehme, dass Posidonius jenen Satz auf Grund der späteren römischen Siege in Griechenland aufgestellt, und dass dann ein weniger geschichtskundiger, als rhetorisch beanlagter Autor jene antiquarische Gelehrsamkeit, die sich in den zusammengestellten Beispielen kundgiebt, dem Kaeso in den Mund gelegt habe. Die Annahme einer solchen Mittelquelle scheint mir bei der Beliebtheit des Themas durchaus berechtigt zu sein und die berührte Schwierigkeit am einfachsten zu lösen. Von Diodor kann man ja immerhin annehmen, dass er den Stoff auch aus Posidonius kannte. 1)

Strassburg.

E. WENDLING.

<sup>1)</sup> Die von Arnim erkannte Beziehung der vierten Chrie des Anonymus zu Diodor VIII fr. 5 mag ebenfalls auf jenen Vermittler zurückzuführen sein.

## VARIA.

(Cf. vol. XXVI 161 sq.)

XXXIX. Horatius immane quantum discrepat scribit C. 1, 27, 6; nimium quantum inde a Terentio (Phorm. 4, 3, 38) saepe multi, ipse etiam Cicero, velut de fin. 4, 25, 70 differre inter honestum et turpe nimium quantum, nescio quid immensum; orat. 26, 87 sales in dicendo nimium quantum valent; mirum quantum quis non? Cuius generis plurimum quantum, ut Graeci πλείστον δσον, πλείστα οσα, Florus posuit 2, 13 p. 102, 18 Iahn. plurimum quantum favoris partibus dabat; et bis Minucius Felix Octavio c. 23, 1 plurimum quantum veritati nocuerunt; et 40, 1 Octavio plurimum quantum gratulor. Hoc idem, nisi fallit opinio, Senecae restituendum est aut relinquendum potius, qui De brevitate vitae ad Paulinum c. 15, 1 de familiaritate cum philosophis ineunda agens, postquam hos in veris officiis morari dixit qui Zenonem, qui Pythagoram cotidie et Democritum ceterosque.. volent habere familiarissimos, hunc locum inducit scite admodum feres ex illis quidquid voles; per illos non stabit quominus plurimum, quantum ceperis, haurias. Sic haec olim scripta et distincta vulgabantur, parum dilucide, propterea quod verba quantum ceperis quomodo accipienda sint ambiguum est. Quod Muretus persentiens coniecturae ope Senecae succurrendum ratus transpositis verbis quantum plurimum ceperis effecit, idem fortasse etiam cupieris pro ceperis scripserat, quod in quibusdam libris Mureti ferri adnotatur; et hoc Madvigius Mureti opinatione probata necessario esse transpositioni addendum affirmat (adv. crit. 2, p. 399 sq.) ob eam causam quia quantum ceperis etiamsi capere enarres χωρείν ferri non possit et requiratur quantum capias. Itaque ad Mureti Madvigiique mentem haec cum H. A. Kochius tum M. C. Gertzius ediderunt per illos non stabit, quominus quantum plurimum cupieris haurias; neque quicquam est in ea oratione quod vituperetur, quae satis commode ad superioris sententiae similitudinem accedit; sed parta est non nimis probabiliter altero ex altero nascente; nam transposita verba demum

VARIA 355

cupieris flagitarunt, neque simplex emendandi ratio loci integritatem praestat. Quae cum ita sint, sic existimo verum esse phirimum quantum quod et usus probat et huic sententiae accommodatur (quid enim non recte dictum est in his per illos non stabit quominus plurimum quantum haurias), peccatum autem esse in ceperis, quod ne pari iugo cum haurias copuletur, verbi forma dissuadet (debebat enim capias, haurias dici); accedit quod in Ambrosiano codice non ceperis sed ceperis exaratum est, h. e. coeperis, quemadmodum huius dialogi 8, 5 quod legitur ibit qua coepit in eodem codice quacepit scriptum est. Cui verbo ut in illa oratione locus paretur, cum particula addenda est, ibi ubi facillime omitti potuit post quantum: per illos non stabit quominus plurimum quantum [cum] coeperis haurias. Neque inania esse dicas in ista sententia verba cum coeperis: quorum vis et usus ex similibus cognoscitur, velut Ciceronis de legg. 1, 10, 29 si opinionum vanitas non imbecillitatem animorum torqueret et flecteret quocumque coepisset; Livii 10, 33, 4 impulsos semel terrore eodem agunt quo coeperunt; 27, 17, 4 res suas imminui ac fore ut nisi audendo aliquid moveret qua coepissent fluerent; (Ovidii Fast. 3, 477); denique Senecae ipsius eo quem supra citavi loco ibit qua coepit aetas nec cursum suum aut revocabit aut supprimet. Nempe perpetuitatis notio in iis inest, qua addita sententia recte concluditur: a philosophis minime impediri, quo minus sine intermissione cum coeperis plurima ex iis haurias.

XL. In Minucii Felicis Octavio haec leguntur c. 10, 1: Multa praetereo consulto; nam et haec nimis multa sunt, quae aut omnia aut pleraque omnium vera declarat ipsius pravae religionis obscuritas. In quibus Halmius et qui post Halmium hunc libellum ediderunt, Cornelissenus, Dombartus, omnium notarunt pro spurio; neque desideratur omissum, et est haec non minus proba oratio, aut omnia aut pleraque, quam quod Apuleius, ut hoc utar, scribit Metam. 1, 2 velim scire vel cuncta vel certe plurima. Sed omnium ut facile abesse potuit, ita quare additum fuerit a nescio quo ad integram orationem, non tam facile perspicitur: et tamen hoc necesse est intelligatur, ut cum fide deleamus vocem suspectam. Nunc dubitatio haeret, sitne ea vere additicia an fortasse depravata, quae manum emendatricem exspectet. Et fuerunt qui corrigere mallent quam eiicere, velut Baehrensius edidit quae aut omnia aut pleraque omnino vera declarat; quod est commentum vanum, quia nibil

opus suit omnino addi ad vera. Melius Wopkensius aut omnia aut pleraque omnia: quod praeserendum voci eiectae; nemo enim nescit plerique omnes, pleraque omnia saepe dici (non solum apud comicos) et qua ea vi dicantur. Sed poterat etiam, ut ipse coniecturam temptem, quoniam saepe genetivus addi ad pleraque solet, ita scribi quae aut omnia aut pleraque eorum, sic ut Cicero loquitur in Topicis 21, 80 aut in omnibus aut in plerisque eorum. Et pronomen demonstrativum quod intuli tam non abhorret ab enuntiato relativo ut in hac forma ne potuerit quidem aliter scribi. Videmus multa temptata esse aut temptari posse ut fieri solet semel adhibita divinatione quae varia est et multiplex. Quo magis quaerendum est quid sit de tradita scriptura pleraque omnium, quam veremur ne qui expellendo aut emendando amoliri festinarunt parum caute attenderint. Atqui mihi diu est cum ad haec Minuciana aut omnia aut pleraque omnium similitudinis causa Cornelii Nepotis verba adscripsi de vita Epaminondae c. 1, 4 quare dicemus primum de genere eius, deinde quibus disciplinis et a quibus sit eruditus, tum de moribus ingeniique facultatibus et si qua alia memoria digna erunt, postremo de rebus gestis, quae a plurimis omnium anteponuntur virtutibus: ad quae Nipperdeius adnotarat plurimi omnium esse genus quoddam abundans loquendi plane singulare. Sed ego hanc opinionem imbiberam ut in hac conspiratione orationis ex altero loco aliquid subsidii redundare ad alterum putarem; et in sinu gaudebam me unum videlicet scire quo Minucii vocem damnatam a supplicio revocare liceret. At nunc dum id ago ut hanc meam qualemcunque opinionem communicem cum pluribus, cum praeter Nipperdeii libellum a. 1849 editum quo fere uti solebam alias harum vitarum editiones factas, Halmii, Fleckeiseni, Cobeti, ipsius Nipperdeii posteriores inspicio, omnium, cui tantum tribui, nullum esse animadverto, eius loco animi repositum et per tot editiones vulgatum iam firmiter hanc sedem obtinere ut suam: rebus gestis quae a plurimis animi anteponuntur virtutibus. Ergo periit iste concentus quo considebam et iam nihil est quo se Minucii illud omnium tueatur. Koenium dicunt qui dicunt auctorem coniecturae, sed ubi eam proposuerit aut quibus rationibus firmaverit nemo dicit neque ego comperi. Nisi quod Halmius conferri iubet quae in Agesilai vita scribit Nepos c. 8, 1 hic tantus vir ut naturam fautricem habuerat in tribuendis animi virtutibus, sic maleficam nactus est in corpore fingendo. Quae dum

respicio, aqua est aspersa; et ego continuo sic mecum: si nibil aliud, salva res est. An non in aperto est animi virtutes dici quia simul de corpore singendo verba siunt? hoc plane eandem in rationem quam in Epaminonda sequitur cum scribit c. 3, 1 ad hanc corporis firmitatem plura etiam animi bona accesserant (cf. Alcib. 11, 3). Quid igitur hoc ad nostrum locum, ubi res gestae cum virtutibus contenduntur? Et Nepos hoc sibi proposuit non ut res gestas h. e. historiam (cf. Pelopid. 1, 1) enarret, sed ut de virtutibus agat horum excellentium virorum. Sic in praefatione scribit 1 in eius virtutibus commemorari saltasse; 3 nos in Graiorum virtutibus exponendis mores eorum secutos; et saepe alibi: Epamin. 10, 4 huius de virtutibus vitaque satis erit dictum; Pelop. 1, 1 cuius de virtutibus dubito quemadmodum exponam; cf. Thrasyb. 1, 3; et saepe vitia et virtutes de quibus agendum est inter se opponuntur, Alcib. 1, 1; Pausan. 1, 1; Themist. 1, 1. Nusquam ille de animi virtutibus praeterquam illo uno loco cuius peculiaris ratio agnoscitur. Quin in Agesilao post verba supra adscripta statim haec sequuntur faciem eius cum intuerentur contemnebant, qui autem virtutes noverant non poterant admirari satis. Quocirca dubites in Epaminonda quam recte animi ad virtutes addatur: certe nihil desiderabitur in hac oratione res gestae a plurimis anteponuntur virtutibus. Sic redigimur eo ut quaeramus, sitne haec ferenda abundantia a plurimis omnium an omnium recidi fortasse oporteat; Et hoc quidem reformidare non debebant qui Minucio eam vocem ın eodem loquendi genere subtrahere non dubitarant: aequitati enim si quid dandum est, idem vitium eodem remedio videatur coercendum. Sed priusquam decretum fiat, libet sciscitari numquid forte ista quam increpant ubertas dicendi ad sententiae vim adferat: quod si ita sit, clementius iudicetur. Et meum si sensum consulo, qui dicunt plurimi omnium, pleraque omnium plus dicere sibi videntur quasi maiorem partem universitatis signiticent: ut cum dicimus non die meisten quod satis esse potuit sed die allermeisten. Et hoc modo aliis adiectivis genetivus iste addi solet. Quis hic non reminiscitur Catulli cuius haec sunt in c. 49:

Gratias tibi maximas Catullus Agit pessimus omnium poeta, Tanto pessimus omnium poeta Quanto tu optimus omnium patronus. Sed ego me in vitis Nepotis contineo; qui quod de Hannibale scribit c. 9, 2 vidit autem vir omnium callidissimus magno se fore periculo nisi quid providisset propter avaritiam Cretensium, non aliter accipiendum est; quamquam enim de regib. 3, 5 Hamilcarem et Hannibalem et animi magnitudine et calliditate omnes in Africa natos praestitisse affirmat, nunc non Afri neque Cretenses cogitantur sed exaggerationi inservit superlativo genetivus adiectus (der allerverschlagenste), cui sententiae non obest quod deinceps c. 10, 1 de eodem Hannibale refertur conservatis suis rebus Poenum illusis Cretensibus omnibus (quod prave mutatur) ad Prusiam in Pontum pervenisse. Item ut puto Hann. 2, 1 omnium his temporibus potentissimus rex Antiochus fuit. Porro haec attendenda sunt, Pausan. 1, 2 Mardonius . . in primis omnium Persarum et manu fortis et consilii plenus: satis erat haud dubie in primis Persarum, sed facile sentitur quid hoc addito genetivo orationi accrescat; et quod in Milt. 1, 1 scribitur cum . . unus omnium maxime floreret, in Cimon. 3, 1 est cum unus in civitate maxime floreret.

Quid ergo negamus hoc quod videmus latius patere etiam in plurimos et pleraque cadere? Immo his duobus duorum scriptorum exemplis gemellis cedendum est, ut intelligatur neutri eorum quicquam adimendum esse sed eodem sensu quo Catullus dixit optimus omnium, pessimus omnium, Nepotem a plurimis omnium, Minucium autem scripsisse aut omnia aut pleraque omnium.

XLI. In disputatiuncula de Taciti dialogo in honorem Th. Mommseni scripta Dialogi verba quae sunt c. 2, 18 Aper omni eruditione imbutus contemnebat potius litteras quam nesciebat, tamquam maiorem [quam] industriae et laboris gloriam habiturus, si ingenium eius nullis alienarum artium adminiculis inniti videretur inserta quam particula emendabam, qua addita opus esse putabam ob eam causam quia qui non vult ingenium suum alienarum artium studiis inniti videri non laboris et industriae sed ingenii et facultatis gloriam exspectat h. e. maiorem quam laboris et industriae gloriam. Genus loquendi, in quo gloriam apparet bis intelligi, id quod in hac serie vocabulorum tanto facilius erat, non diversum est ab eo quo Livius utitur, cum scribit 10, 17, 3 spe maioris quam ex agrestibus populationibus praedae; vel 44, 9, 5 sexageni iuvenes . . armati inducebantur: horum inductio ex parte simulacrum decurrentis exercitus erat, ex parte elegantioris [exercitus] quam militaris artis pro-

piorque gladiatorium armorum usum. Etenim expuncto altero exercitus quod est ex priore per errorem sed causa aperta repetitum (neque enim de addendo altero nomine cogitandum erat) sententia plana est: hoc dicit, inductio erat elegantioris artis quam militaris (artis). Neque inutiliter haec quoque conferentur, quamquam habent simpliciorem verborum positum, 9, 34, 5 hoc est nomen multo quam Tarquiniorum infestius vestrae libertati. Sed nunc in simili causa eadem particula post comparativum adiecta Caesaris verba emendare conabor quae leguntur Bell. Gall. 6, 22 magistratus ac principes in annos singulos gentibus cognationibusque hominum . . quantum et quo loco visum est agri attribuunt atque anno post alio transire cogunt. Bius rei multas afferunt causas: ne assidua consuctudine capti studium belli gerendi agricultura commutent; ne latos fines parare studeant potentioresque humiliores possessionibus expellant; ne accuratius [quam] ad frigora atque aestus vitandos aedificent; ne qua oriatur pecuniae cupiditas etc. Vulgo enim legitur ne accuratius ad frigora atque aestus vitandos aedificent, sententia, quantum intelligo, mira nec satis ad hanc rem quam agunt Germani accommodata. Qui mihi hoc secuti videntur: quotannis sedes mutare iubent, praeter cetera, ne accuratius quam ad frigora atque aestus vitandos aedificent, h. e. ne sibi parent domicilia luxu et arte instructa ad possessionem diuturnam sed idonea tantum quae necessitati serviant, sive ut Plato ait εὐνάς τοιαύτας οίας χειμώνός τε στέγειν καὶ θέρους Ικανάς είναι.

Scr. m. Aprilì a. MDCCCXCIII.

I. VAHLEN.

## VERGILSTUDIEN.

I.

Die Nekyia; ihre Composition und Quellen.

Servius bemerkt in der Einleitung seines Commentars zum 6. Buche der Aeneis: totus quidem Vergilius scientia plenus est, in qua hic liber possidet principatum; ... et dicuntur aliqua simpliciter, multa de historia, multa per altam scientiam philosophorum, theologorum, Aegyptiorum, adeo ut plerique de his singulis huius libri integras scripserint pragmatias. Freilich, was Servius zur Erklärung der dunkeln Stellen vorbringt, nützt uns herzlich wenig, es sind offenbar meist die Ansichten der theologi, wie er sie nennt, d. h. er muss den Commentar eines Neuplatonikers in Händen gehabt haben, der sich in seinen Ansichten sehr nahe mit Macrobius berührte und in die Verse des Dichters seine mystisch-philosophischen Anschauungen hineininterpretirte, die nach seiner Meinung natürlich identisch waren mit den alten orphisch-pythagoreischen Lehren.1) Je abstruser also, desto besser. Nicht viel weiter helfen die neueren Erklärer. Es ist ein hartes, aber gerechtes Urtheil2), dass für die Erklärung des Dichters seit Heyne, wenn man ein paar hervorragende Ausnahmen macht, so gut wie gar nichts geschehen ist trotz der unendlichen Masse von Gelegenheitsschriften speciell über die Aeneis.3) Die Thatsache der Nichtvollendung der Aeneis wird

<sup>1)</sup> Ueber diesen von einem lateinisch schreibenden Neuplatoniker (man denkt an Marius Victorinus oder seinesgleichen) versassten Commentar (wohl nicht zum ganzen Vergil, sondern bloss dem 6. Buch mit gelegentlicher Heranziehung von Parallelstellen aus den anderen Büchern) könnte ich zu meinen früheren Ausführungen (Fleckeis. Jhb. Suppl. 1891, 390 f.) jetzt manches hinzufügen. Doch übergehe ich dies hier, weil es uns, wie bemerkt, für das Verständniss doch nichts nützt.

<sup>2)</sup> Aehnlich hat sich neuerdings Bethe geäussert (Rh. M. 47, 574), und früher Vahlen im Procemium Sommer 1888 p. 1 u. 6.

<sup>3)</sup> Ich habe versucht, im Folgenden die erklärenden Ausgaben vollständig heranzuziehen, sowie die in Programmen und Zeitschriften verstreute Litteratur

als ein allerdings bequemes Ruhekissen überall da benutzt, wo man sich doch zunächst fragen sollte, ob nicht bei genauer Interpretation alles in Ordnung ist; aber auch darüber hinaus operirt man selbst in solchen Partien, die sonst alle Spuren des definitiven Abschlusses zeigen, mit einem der allerverkehrtesten Hülfsmittel, wenn man glaubt, dem Dichter auch nur die geringste Nachlässigkeit zutrauen zu dürfen. Die Dichter der Augusteischen Zeit vertragen es, dass man jedes ihrer Worte auf die Goldwage legt: nichts ist hier unberechnet, von der Gesammtcomposition angefangen bis auf Wortwahl und Wortstellung hinunter: darin und in der Strenge der Metrik zeigten sie ihre von den Alexandrinern erlernte ars. Ich muss es daher auch von diesem allgemeinen Gesichtspunkt aus betrachtet für verfehlt halten, wenn Bethe (Vergilstudien II im Rh. M. 47, 574 ff.) die Composition der Vergilischen Eklogen bemängelt, die mir vielmehr vollendete alexandrinische Kunstproducte zu sein scheinen, würdig, dem Varius vorgelegt zu werden: denn durch sie zeigte Virgil, dass auch die Musa rustica urbane reden könne, wie Horaz sat. I 10, 44 fein andeutet (vgl. Ribbeck Agroikos p. 53). Wenn doch einiges Besremdliche übrig bleibt, so erklärt sich das aus der Dichtungsgattung als solcher, die sofort eine gewisse Unbestimmtheit annimmt, wenn sie, wozu schon Theokrit das Beispiel gab, das rein bukolische Element mit Zeitanspielungen versetzt. Doch dies nur nebenbei: es kam mir darauf an, zu bemerken, dass es unrichtig ist, wie bei den anderen Augusteischen Dichtern so auch bei Vergil in den nachweislich abgeschlossenen Gedichten und den vollendeten Partien der Aeneis von "Ungenauigkeiten" zu reden. Umgekehrt muss vielmehr behauptet werden, dass überall da, wo sich in der Aeneis selbst nach allseitiger Interpretation Ungenauigkeiten finden (wohl das schönste Beispiel in Bethes Vergilstudien I), der Dichter diese später beseitigt haben wurde. Nach diesen Vorbemerkungen gehen wir zu der Betrachtung der Nekyia im 6. Buch über.

möglichst zu benutzen. Wer aber weiss, wie unverantwortlich gerade bei der Erklärung dieses Dichters gesündigt wird, der wird mir nicht verdenken, dass ich nicht jede leichtsinnig hingeworfene Bemerkung zu widerlegen Lust gehabt habe. Meist kommt es auf eine blosse Inhaltsangabe des 6. Buches heraus, so z. B. bei Ploner Vergils Darstellung der Unterwelt und ihrer Bewohner. Progr. Cilli 1874, Lechthaler Die Darstellung der Unterwelt bei Homer und Vergil, Progr. Meran 1897 u. s. w.

Der Gang der Vergilischen Darstellung ist in Kurzem folgender. Vorausgeschickt ist ein kurzes Prooemium (264-267), in welchem der Dichter mit feierlichem Pathos zu den Göttern der Unterwelt betet, sie möchten ihm erlauben, das, was er gehört habe, auszusprechen und die in den tiefen Finsternissen der Erde vergrabenen Dinge darzulegen. Vor der Halle des Orcus haben ihr Lager aufgeschlagen die Trauer, die rächende Sorge, Krankheit, Alter, Furcht, Hunger, Mangel, Tod, Mühsal, Schlaf, Sinnenlust, die Furien des Kriegs und die Zwietracht. In der Mitte streckt eine gewaltige uralte Ulme ihre Zweige aus, unter deren Blättern die falschen Träume nisten. An den Thoren stehen die Missgestalten der Centauren, der Scylla, des Briareus, der Gorgonen, der Harpyien und der anderen Ungeheuer der Sage. Von hier führt der Weg zum Acheron; um letzteren drängen sich die Schatten der Unbeerdigten, an Zahl so unendlich wie die Blätter, die in den Wäldern bei der ersten Kälte des Herbstes fallen, oder wie die Zugvögel, wenn sie sich sammeln, um in sonnige Lande zu ziehen. Sie alle wollen in den Nachen des Charon steigen, aber erst nach 100 Jahren wird ihnen die Fahrt ins Jenseits gewährt. und die Sibylle fahren hinüber, nachdem jener die auf Geheiss der Sibylle von einem heiligen Baum gepflückte goldne virga vorgezeigt hat, der Cerberus wird durch einen hingeworfenen Kuchen beschwichtigt. Am User hören sie zuerst die wimmernden Stimmen der Säuglinge, die untheilhaftig des süssen Lebens der finstere Tag von der Mutterbrust gerissen; dann treffen sie die durch falschen Richterspruch Verurtheilten, deren Unschuld Minos aber zuvor prüft, dann die Selbstmörder, die jetzt gern oben Mühe und Armuth ertragen würden. In der Nähe dehnt sich nach allen Seiten das Trauergefilde aus, dessen Myrtenwälder und einsame Triften die Unglücklichen birgt, die sich im Leben in arger Liebe verzehrt haben und noch jetzt im Tode des Liebeskummers nicht vergessen, Phaedra, Prokris, Eriphyle und viele andere Frauen der Heroenzeit. auch Dido weilt unter ihnen und Sychaeus. Am Ende der Fluren treffen sie die berühmten Helden der Vorzeit und des trojanischen Krieges. Hier theilt sich der Weg: rechts führt er zu den Mauern des Dis und zum Elysium, links zum Tartarus, der durch eine dreifache Mauer und den Flammenstrom des Phlegethon gegen jede Gewalt auch der Himmelsbewohner geschützt ist; Tisiphone hält Wache an der stählernen Pforte; als diese aufspringt, sehen sie

in die gähnende Tiese hinab: dort erblicken sie die grossen Sünder, die gesrevelt haben gegen die Götter des Himmels: die Titanen, die Aloaden, Salmoneus, Tityos, Tantalos, Theseus. Auch die Verbrecher an den Satzungen der Menschen werden dort gefoltert. Aber Aeneas und die Sibylle betreten nicht den Sitz der Verfluchten, sie schlagen den Weg nach rechts ein, der sie durch ein in die Cyklopenmauer gebrochenes Thor zum Sitz der Seligen führt. Hier unterhalten sich die Glücklichen auf lieblichen Auen im Purpurlicht des Aethers mit Spiel, Ringkampf, Saitenklang und Gesang: Orpheus, die troischen Urahnen des Aeneas, die Schaar, die fürs Vaterland kämpfend fiel, die reinen Priester, die frommen Sanger, die Erfinder der Kunste, die Wohlthäter der Menschen, sie alle treiben hier in heiterer Sorglosigkeit das, was ihnen im Leben lieb war. Hier trifft Aeneas auch seinen Vater Anchises, dann sieht er in einem abgelegenen Hain, an dessen waldbesetztem Rande der Lethestrom vorbeisliesst, unzählige Schaaren der Schatten umherslattern. Auf seine Frage, wer diese seien, antwortet ihm Anchises: , es sind die Seelen, denen es beschieden ist, in andere Körper zurückzukehren und die hier nun im Lethestrom lange Vergessenheit trinken. Denn ein Geist durchdringt das All in jedem seiner Theile; er ist feuriger Natur und himmlischen Ursprungs, doch seine Reinheit wird getrübt durch die Berührung mit der Körperwelt und selbst nach dem Tode verlieren sich die besleckenden Spuren nicht ganz: daher büssen die Seelen in der Unterwelt die alte Schuld, um gereinigt zu werden: ein Theil wird, in der Luft schwebend, den Winden ausgesetzt, anderen wird der Frevel im Wasserstrudel ausgewaschen oder im Feuer ausgebrannt, bis endlich, wenn sich der Kreis der Zeit vollendet hat und 1000 Jahre dahingerollt sind, die Flecken getilgt sind und der reine Feuergeist zurückgeblieben ist. Wenige nur bleiben im Elysium, die anderen rust der Gott zum Lethestrom, damit sie, Vergessenheit trinkend, wieder Lust bekommen, in Körper zurückzukehren'. Hierauf zeigt ihm Anchises die lange Reihe seiner Nachkommen bis auf Caesar Augustus und Marcellus, und entlässt ihn durch das elfenbeinerne Thor des Schlafes auf die Oberwelt.

So sehr die Vortrefflichkeit der Schilderung des Einzelnen von jeher gepriesen worden ist, so unbefriedigt war man von der Gesammtcomposition, in welcher man die unvereinbarsten Widersprüche glaubte entdecken zu sollen. Besonders haben auf diese

Schwierigkeit hingewiesen Conington in seiner Ausgabe 1) (3. Aufl. London 1876), vol. 11 423 ff. 477 und Bossier le sixième livre de l'Enéide (in La religion romaine d'Auguste aux Antonins 3. Aust. Paris 1884) p. 263 ff. Die Ansicht dieser beiden Gelehrten, die im Wesentlichen den Standpunkt charakterisirt, den man gewöhnlich in dieser Frage einnimmt, ist in Kurze folgender. Es giebt bei Vergit in Wirklichkeit zwei Schilderungen der Unterwelt; in der einen derselben wird das Leben der Seelen im Hades mit den aus der populären Anschauung genommenen Farben gezeichnet, in der zweiten ist die philosophische Ansicht zu Grunde gelegt; jene kennt ein Elysium und einen Tartarus, und nach ihr führen die Seelen in der Unterwelt ein Dasein, welches in Freud und Leid eine blosse Fortsetzung des Lebens auf der Oberwelt ist. Ganz anders ist es in der zweiten Schilderung: nach dieser sollen alle Seelen nach ihrem Tode einer Läuterung unterzogen werden, um dann wiederum an die Oberwelt zurückzukehren; von einem besonderen Schicksal gewisser Seelenclassen ist hier keine Rede. Also fallen beide Theile völlig auseinander. Hätte Vergil die letzte Hand an sein Werk legen können, so würde er einen Ausgleich vollzogen haben; aber es sei sehr zweifelhaft, ob es ihm gelungen sein würde, die Verbindung herzustellen. , La contradiction était au fond même des choses: ou pouvait la dissimuler, mais non la détruire '. 2) Wie kommt es nun, dass der Dichter sich in diese angeblichen Widersprüche verwickelt? Boissier giebt darauf eine Antwort, die, wenn sie richtig wäre, dem 6. Buch eine grosse culturhistorische Bedeutung geben würde: er meint nämlich, wir hätten es mit einer vom Dichter beabsichtigten Verschmelzung des alten Volksglaubens und der philosophisch aufgeklärten Ueberzeugung der Gebildeten zu thun; das würde also an die in ihrer Art hochbedeutenden Bestrebungen der Stoiker auf griechischem und römischem Boden erinnern, aber diese Annahme entbehrt jedes ausseren

<sup>1)</sup> Nach Heyne die beste, die ich kenne.

<sup>2)</sup> Ebenso kommt Sabbadini studi critici sulla Eneide (1884) p. 79 ff., wie es scheint, unabhängig von Boissier zu dem Resultat: l'inferno vergiliano si divide in due: l'uno della tradizione popolare, l'altro della speculazione filosofica. l'inferno della tradizione è il regno delle ombre, è il termine della loro esistenza e nulla più ...., l'inferno della speculazione filosofica, ideato da Vergilio, altera sostanzialmente, capovolge il concetto di quell'esistenza.

Grundes, um von der inneren Unwahrscheinlichkeit gar nicht zu reden. 1) Denn welche Stellung nimmt dieses Buch im Gesammtplan der Aeneis ein? Man hat gesagt, Vergil habe in Nachahmung Homers die Nekyia eingefügt, um den Aeneas über seine weiteren Schicksale belehren zu lassen, wie Odysseus von Teiresias seine bevorstehenden Gefahren und sein künftiges Loos erfährt (Ribbeck, Gesch. d. röm. Poesie II 66, doch vgl. 98 f.); dem aber widerspricht sowohl die nebensächliche Erwähnung gerade dieser Umstände in nur 3 Versen (890—892):

exim bella viro memorat quae deinde gerenda Laurentisque docet populos urbemque Latini

et quo quemque modo fugiatque feratque laborem<sup>2</sup>), als auch vor allem der im 5. Buche berichtete Befehl des seinem Sohn im Schlaf erscheinenden Anchises: er soll in Begleitung der Sibylle in die Unterwelt steigen:

tum genus omne tuum et quae dentur moenia disces (v. 737). Ilier sagt es der Dichter deutlich: die Prophezeiung der Zukunst ist ihm die Hauptsache, hier konnte er in einem grossartigen Bilde die lange Reihe der Nachkommen des Aeneas vorsühren, welche endet und gipselt in Caesar Augustus und seinem Geschlecht. Deshalb hat er dem Augustus auch gerade dies Buch vorgelesen: diese Conception muss gleich von Ansang an im Geist des Dichters gelegen haben, es ist unrichtig, wenn man glaubt, dass die auf Augustus bezüglichen Verse erst anlässlich der Recitation eingeschoben seien (Noack in d. Ztschr. 27, 424).

Eine nähere Prüfung ergiebt nun aber, dass der grosse Widerspruch, den man, wie bemerkt, zwischen den einzelnen Theilen dieses Buches zu finden glaubt, in Wahrheit gar nicht besteht.

<sup>1)</sup> Denn wer war in den Kreisen, für die Vergil dichtete, um mit Seneca (cp. 24, 18) zu reden, tam puer, ut Corberum timeret et tenebras?

<sup>2)</sup> Ja noch mehr: diese 3 Verse sollten in einer vom Dichter selbst beabsichtigten Neubearbeitung des 6. Buches überhaupt sehlen. Das schliesse ich aus einer Stelle des nach dem 6. Buch geschriebenen 3. Buches. Dort erzählt nämlich Aeneas, Helenus habe ihm besohlen, die Sibylle auszuschen und sie um Prophezeiung der Zukunst zu bitten (v. 458 st.) illa tibi Italiae populos venturaque bella | et quo quemque modo sugiasque serasque laborem | expediet cursusque dabit venerata secundos. Also was in dem uns vorliegenden Entwurf des 6. Buches Anchises thut, war in der beabsichtigten Neubearbeitung der Sibylle bestimmt, d. h. die ohnehin nachhinkenden Verse 990-692 sollten an dieser Stelle sehlen.

Das wird eine genauere Analyse zeigen, welche uns zugleich ein sicheres Urtheil in der vielbehandelten Frage über die Quelle dieses Buches zu fällen ermöglichen wird.

Den Rahmen des Ganzen musste bei der Hadesfahrt eines Homerischen Helden selbstverständlich die Homerische Nekyia bilden. Die hauptsächlichen Anklänge sind folgende: dem Gespräch des Odysseus mit dem kurz zuvor von der Leiter gestürzten Elpenor entspricht die Unterredung des Aeneas mit dem ebenfalls erst seit Kurzem auf der See verunglückten Palinurus; wie Odysseus seine Mutter, so will Aeneas den Schatten seines Vaters vergeblich dreimalumarmen ( $\lambda$  205 ff. = v. 700 f.); wie Odysseus die Helden des trojanischen Krieges, so trifft Aeneas seine vor Troja gefallenen Freunde; wie Aias trotz der freundlichen Worte des Odysseus, ohne etwas zu erwidern, in das Dunkel hinabgeht (v. 563), so lässt sich Dido durch die Bitten des Aeneas nicht bewegen, sondern flieht lautlos in den schattigen Hain (v. 469 ff.); wie Odysseus (v. 321), so begegnet auch Aeneas den Heroinen (v. 445 ff.) und wie jener sieht auch er die grossen Büsser; wie Herakles den Pseil auf dem gespannten Bogen hält (v. 608), so erscheint bei Vergil Idaeus mit Wagen und Waffen (v. 485); wie endlich Odysseus, aus der Unterwelt zurückgekehrt, sich sogleich zu den bei den Schiffen seiner Rückkehr harrenden έταίροι begiebt und sie zum Ausbruch antreibt (v. 636 ff.), so geht auch Aeneas auf kürzestem Weg zu den Schiffen und den socii, um sogleich abzufahren (v. 899 f.).

Hiermit sind wir aber auch am Ende, denn die übrigen Aehnlichkeiten sind geringfügig: die ganze weitere Scenerie der Aeneis hat nichts mit derjenigen der Odyssee gemeinsam. Es konnte auch nicht anders sein, denn wie verschieden war die Vorstellung vom Leben nach dem Tode im Zeitalter Vergils verglichen mit den primitiven Andeutungen des alten Sängers! Man braucht sich bloss zu vergegenwärtigen, um nur das Wesentlichste hervorzuheben, dass die Homerische Nekyia kein Elysium kennt und dass ihre Schatten wesenlose zu der Oberwelt in keiner Beziehung stehende Schemen sind, um zu erkennen, wie bedeutende Aenderungen ein späterer Dichter vornehmen musste, wenn er überhaupt verstanden werden wollte: hat doch bereits eine lange Jahrhunderte früher lebende Generation das Bedürfniss gehabt, die Homerische Schilderung durch eigene Zusätze zu erweitern.

Nach einer von Heyne gelegentlich hingeworfenen, dann der Vergessenheit verfallenen 1) scharfsinnigen Bemerkung soll Vergil noch eine andere poetische Nekyia gekannt haben. Bevor Aeneas in die Unterwelt hinabsteigt, besiehlt ihm die Sibvlle, aus einem heiligen Haine den der Proserpina geweihten goldnen Zweig eines grünenden Baumes zu holen, ohne den es keinem gewährt wird, in das Dunkel der Erde zu dringen (v. 136 ff.), denn ihn pulchra suum ferri Proserpina munus | instituit. Aeneas findet den Baum, indem ihm zwei Tauben voransliegen, und es gelingt ihm, den Zweig zu pflücken; er bringt ihn in die Behausung der Sibylle und nimmt ihn mit auf den Weg in die Unterwelt. Als dort Charon sich weigert, den Aeneas überzusetzen, zeigt dieser ihm den goldnen Zweig: ille admirans venerabile donum | fatalis virgae, longo pos tempore visum, caeruleam advertit puppim ripaeque propinquat (v. 408 ff.). Aeneas legt ihn dann den Vorschriften gemäss an den Thoren nieder, welche durch die Cyklopenmauer ins Elysium führen (v. 630 ff.).

Die Vorstellung von dem goldnen Zweige, der die Thore der Unterwelt erschliesst, geht ohne Zweifel in uralte Vorzeit zurück: in vielen indogermanischen Märchen findet sich Aehnliches; da v. 205 ff. der goldne Zweig verglichen wird mit den zur Winterszeit an den Bäumen schmarotzenden Misteln, die, wenn alles Laub abgestorben ist, ihre gelblichgrüne Farbe behalten, so sind J. Grimm (Deutsche Mythologie, Bd. III, 4. Aufl. S. 354) und unabhängig von ihm H. Keck (Fleckeisens Jahrb. 1878 S. 792 ff.) auf den scharfsinnigen Gedanken gekommen, das zum Vergleich herangezogene Object sei vielmehr das ursprüngliche, da der Mistel von vielen Völkern zauberkräftige Wirkung zugeschrieben wurde. 2) Verkehrt

<sup>1)</sup> Nur Conington erwähnt sie kurz zu Vers 136 und 409.

<sup>2)</sup> Vgl. W. Schwartz Indog. Volksglaube (1885) S. 71 f.: ,Wie nach griechischer Ueberlieferung die Blume Anagallis die είδωλα aus der Unterwelt hervorrufen oder die feurigglänzeude Aglaophotis von den Magiern zur Evocirung der Götter (wie z. B. der Hekate) benutzt, von den Persern nach Plutarch mit dem (goldgelben) Haoma der Hades mitsammt seinem nächtlichen Dunkel heraufgezaubert werden sollte oder umgekehrt nach einfacher nordischer Sage dem König Hadding ein zauberhaftes kräutersuchendes Weib mit einem Strauss Frühlingskräuter das Todtenreich eröffnet und ihn in dasselbe einführt (Saxo Gramm. p. 51) ut vivus in ea loca duceretur quae morienti petenda fuerant, so heisst die Sibylle den Aeneas zu analogem Zweck selbst einen glänzenden Zweig von einem Baum der unterirdischen Göttin brechen'. Derselbe macht (S. 71, 1) darauf aufmerksam, dass noch Aesch. Pers. 618 bei der Beschwörung

ist es aber, wenn Keck a. a. O. p. 794 meint, ,dass Vergil die seiner Darstellung unzweifelhaft zu Grunde liegende griechische Ouelle missverstanden habe und dass in dieser Quelle nicht von einem wirklich goldnen Zweige, sondern von dem goldgrünen Gezweig der Mistel als dem der Persephone willkommensten Geschenk die Rede gewesen sei'; aber dieser Auffassung widerspricht die Art und Weise, wie dieser Zweig nach- der Angabe der Sibylle gewonnen wird (v. 145 ff.): rite repertum | carpe manu, namque ipse volens facilisque sequetur, | si te fata vocant: aliter non viribus ullis | vincere nec duro poteris convellere ferro (vgl. v. 210 f.); will man nicht auch dies Moment für eine Erfindung des Dichters halten, wozu doch nichts berechtigt, so muss man annehmen, dass diese Auffassung schon diejenige seiner Vorlage gewesen ist; wenn man das aber ein , Missverständniss' nennt, so ist dieser Ausdruck schief: durch metaphorische Uebertragung 1) entsteht eben ein Mythus, wer wollte bestimmen, wann? Um nun der Quelle, welcher Vergil dies Motiv entnommen hat, näher zu kommen, sind die Verse 406 ff. wichtig: hier wird, wie schon bemerkt, erzählt, dass Aeneas den Charon durch diesen Zweig milde stimmt, denn: ille admirans venerabile donum | fatalis virgae, longo pos tempore visum, caeruleam advertit puppim ripaeque propinquat, dazu bemerkt lleyne: longo post tempore visum: igitur iam Hercules seu Theseus ramum aureum praetulerant manibus, cum ad inferos descenderent und ähnlich urtheilte Servius zu v. 140. Aber es fragt sich, ob diese scharfsinnige Combination richtig ist. Zunächst ist die Beziehung auf Theseus völlig ausgeschlossen, denn er drang ja als Frevler an Persephone mit Gewalt in den Hades ein, der Zweig aber wird, wie die Sibylle ausdrücklich sagt (v. 146 ff.), nur dem zu Theil, quem fata vocant:

des Schattens des Dareios neben den gewöhnlichen Spenden von Milch, Honig, Wasser und Wein ἄνθη πλεκτὰ παμφόρου γαίας τάκνα als Beschwörungsmittel besonders erwähnt werden, wie später bei der Beschwörung der Manen von Seiten des Teiresias bei Stat. Theb. IV 449 ff. — Ein ebenfalls sehr häufiges Märchenmotiv sind die zwei Vögel (hier natürlich Tauben, die Vögel der Venus), die Helden den Weg zu Geheimnissen zeigen, vgl. Schwartz a. s. 0. p. 73.

<sup>1)</sup> Wie nahe die Uebertragung lag, sieht man am besten aus einer Bemerkung, die ich bei Schwartz a. a. O. S. 75 finde: "Bei den Kelten hiess die von ihnen hochheilig gehaltene Mistel u. a. *Pren purauer*, d. h. Baum des reinen Goldes".

kein anderer vermag ihn zu gewinnen. An Herakles zu denken, ware an sich recht wohl möglich, denn neben der (wohl älteren) Fassung des Mythus, nach welcher er den Cerberus mit Gewalt aus der Unterwelt ans Licht gebracht hatte (vgl. 11. E 397, wo der Hergang schon verdunkelt ist, s. d. Schol.), stand die geläufigere, dass er, von Hermes allein oder von diesem und Athene begleitet, in die Unterwelt eingedrungen sei (II. Θ 366 ff. Od. à 626, vgl. Apollod. Il 5, 12, 4) oder als Eingeweihter in die Mysterien durch Bitten von Pluton die Erlaubniss erhalten habe, den Cerberus mit sich heraufzusühren (Apollod. II 5, 12, 3. Diodor. IV 25, 1. Plut. Thes. 30) 1); aber der Gang der Vergilischen Schilderung macht diese Beziehung unmöglich: denn nachdem Charon v. 392 ff. gesagt hat: nec vero Alciden me sum laetatus euntem | accepisse lacu nec Thesea Pirithoumque. | Tartareum ille manu custodem in vincla petivit, | hi dominam Ditis thalamo deducere adorti konnte er doch nicht v. 408 ff. seine Freude äussern über den ihm nach langer Zeit wieder zu Gesicht gekommenen goldnen Zweig und sofort ohne weitere Schwierigkeit den Aeneas in sein Boot aufnehmen, wenn wirklich Herakles einen solchen getragen hätte: der Zweig musste ihm vielmehr eine Gewähr erscheinen dafür,

<sup>1)</sup> Dass Herakles durch Bitten den Cerberus von Pluton erlangt habe, sagt auch Vergil v. 395 ff. Tartareum ille manu custodem in vincla petivit | ipsius a solio regis, traxitque trementem; das hat Servius schon nicht mehr verstanden, wie seine Bemerkung zeigt: ipsius a solio regis: atqui Cerberus statim post flumina est, ut (417), Cerberus haec ingens latratu regna trifauci | personat: nam illic quasi est aditus inferorum, solium autem Plutonis interius est. ergo aut ad naturam canum referendum est qui territi ad dominos confugiunt aut solium pro imperio accipiendum est. Das hätten ihm die neueren Interpreten um so weniger nachsprechen dürfen, als schon Heyne in einer Anm. zu diesen Versen bemerkt: varie a poetis tractatus fuit Herculis ad inferos descensus Conf. v. c. Il. E 395 sqq. Apollod. 11 5, 12; nämlich wenn man die letztere Stelle nachschlägt, so liest man: ὁπηνίκα δὲ είδον αίτον αί ψυχαί, χωρίς Μελεόγρου και Μεδούσης της Γοργόνος Εφυγον. έπι δέ την Γυργόνα τὸ ξίφος ώς ζάσαν ελκει, και παρά Έρμου μανθάνει ὅτι κενὸν εἴδωλόν έστι (ganz ähnlich Vergil v. 289 ff. Gorgones Harpyiaeque et forma tricorporis umbrae. | corripit hic subita trepidus formidine ferrum | Aeneas strictamque aciem venientibus offert. | et ni docta comes tenuis sine corpore vitas | admoneat volitare cava sub imagine formae, | inruat et frustra ferro diverberet umbras)... αίτοῦντος δέ αὐτοῦ Πλούτωνα τὸν Κέρβερον, ἐπέταξεν ὁ Πλούτων άγειν χωρὶς ὧν είχεν ὅπλων κρατούντα.

dass Aeneas nicht gekommen sei, um solche Wagnisse zu unternehmen. Also Herakles und Theseus sind ausgeschlossen; dadurch ist der Kreis, innerhalb dessen die Vorlage zu suchen wäre, klein genug geworden, aber wir kommen hier nicht über Vermuthungen hinaus, da uns über die alten Gedichte dieser Art, Μινυάς, Νόστοι, Όρφέως κατάβασις (Σεμέλης άναγωγή jedenfalls im Cult, vgl. Plutarch qu. Gr. 12, vielleicht in den Airia des Callimachus, vgl. Schneider II p. 112 f.), allzu wenig überliefert ist: wissen wir doch nicht einmal, wer in den beiden ersten die xaraβαίνοντες sind. Ob man aber wohl überhaupt gezwungen ist, auf Grund jener Worte longo pos tempore visum die Beziehung auf eins dieser alten Epen vorauszusetzen? Zwei Punkte sind es, die mich daran zweifeln lassen. 1) Die detaillirte Beschreibung Vergils scheint mir für ein altes Epos nicht zu passen, vor allen nicht der fast an eine aetiologische Begründung erinnernde Vergleich des goldnen Zweiges mit der Mistel (v. 205 ff.). Dazu kommt, dass diese Tradition offenbar gebunden ist an den lacus Avernus in Campanien; die immensa silva, in welcher der Baum mit dem goldnen Zweig steht, erinnert an die Beschreibung bei Strabo V 244 περικλείεται δ' "Aogros όφρύσιν όρθίαις . . . . νεν μέν ήμέρως έκπεπονημέναις, πρότερον δέ συνηρεφέσιν άγρία ύλη μεγαλοδένδοψ καὶ ἀβάτψ, αῖ κατὰ δεισιδαιμονίαν κατάσκιον ἐποίουν τὸν κόλπον. Auch was von den beiden Vögeln erzählt wird, welche Aeneas zum Baume hinführen (v. 200 ff.) inde ubi venere ad fauces grave olentis Averni, | tollunt se celeres, liquidumque per aera lapsae | sedibus optatis geminae super arbore sidunt, zeigt die offenbarste Beziehung auf die αορνος λίμνη. Ob nicht also eine locale Tradition (auf die sich auch Strabo beruft) der Vergilischen Beschreibung als Unterlage gedient hat? Bei dieser Voraussetzung erklärt sich, wie mir scheinen will, die Erhaltung jenes in graue Vorzeit zurückreichenden Märchens auch viel besser als wenn man eins jener Epen zu Grunde legt. Seit Ephorus und Timaeus waren aber diese Localitäten bekanntlich ein Gegenstand vielfacher Untersuchungen: aus irgend einem dieser Gewährsmänner wird Vergil durch Vermittelung anderer die Kunde dieser seltsamen Vorstellung erhalten

<sup>1)</sup> Ueberhaupt ist es besonders nach Bethes Aussührungen (Vergilstudien I) zweiselhast, ob Vergil eins dieser alten Epen gekannt hat.

haben. Ist diese Annahme richtig, so liegt nicht mehr die Nothwendigkeit vor, die Worte longo pos tempore visum auf eine bestimmte Unterweltsfahrt zu deuten: Vergil kann auf Grund dieses Märchens an irgend einen der früheren καταβαίνοντες gedacht haben, sofern sie nicht mit Gewalt in den Hades eindrangen, also etwa an Orpheus oder auch Dionysos.¹)

Wir sehen also, wie reichhaltige Mittel der Dichter für die äussere Scenerie benutzt hat: er hat sich nicht mit den für seine Zeit allzu dürstigen Andeutungen der Homerischen Nekyia begnügt, sondern im grössten Masstabe andere Quellen herangezogen. Dieselbe Thatsache werden wir im 2. Theile dieses Buches, der eigentlichen Unterweltsbeschreibung, finden, zu welcher wir uns jetzt wenden.

Wir beginnen gleich mit einer der wesentlichsten Neuerungen, welche uns unmittelbar zu der vom Dichter benutzten Quelle sührt. Die Topographie der Vergilischen Unterwelt ist höchst merkwürdig;

<sup>1)</sup> Man hüte sich, aus folgender Bemerkung des Servius (zu v. 136) etwas zu schliessen: licet de hoc ramo hi qui de sacris Proserpinae scripsisse dicuntur, quiddam esse mysticum affirment, publica tamen opinio hoc habet und nachdem er diese (übrigens für die Erklärung der Vergilverse unbrauchhare) publica opinio vorgetragen hat, fährt er fort: et ad sacra Proserpinae accedere nisi sublato ramo non poterat. inferos autem subire hoc dicit, sacra celebrare Proserpinae, Was für sacra Proserpinae sind das? Man denkt zunächst an τα της Κόρης μυστήρια und bei dem ramus aureus vielleicht an die von den μύσται beim lakchoszug getragenen Zweige der Weisspappel und der Myrte oder an die palma auro subtiliter foliata bei der Isisseier (Apul. Met. XI c, 10). Aber solche Gelehrsamkeit sucht man in diesen Scholien vergebens: zu v. 149 ff. (die Sibylle befiehlt dem Aeneas, vorher den Misenus zu begraben) heisst es: est et alia opportunitas descendendi ad inferos, id est Proserpinae sacra peragendi: duo autem horum sacrorum genera fuisse dicuntur: unum necromantiae, quod Lucanus exsequitur, et aliud sciomantiae, quod in Homero quem Vergilius sequitur lectum est, sed secundum Lucanum in necromantia ad levandum cadaver sanguis est necessarius . . ., in sciomantia vero, quia umbrae tantum est evocatio, sufficit solus interitus: unde Misenus in fluctibus occisus esse inducitur. Also diese Erklärer dachten bei dem ramus aureus an einen Zauberstab, der ja bei solchen sacra thatsächlich in Gebrauch war (vgl. die Zusammenstellung in Fleckeisens Jahrb. Suppl. XVIII 317, 1), aber mit der Vergilstelle wenigstens unmittelbar nichts zu thun hat. Im Alterthum wusste man nichts über diesen goldnen Zweig: das spricht Cornutus, der Erklärer Vergils, bei Macrob. V 19, 2 unumwunden aus, und die Bemerkungen des Servius (zu VI 136) zeigen, wie man sich damit abquälte etwas zu finden.

jenseits des Acheron sind 4 Hauptabtheilungen deutlich unterschieden: 1) Der Raum zwischen Acheron und der Wegescheide nach dem Tartarus (links) und dem Elysium (rechts), 2) der Tartarus, 3) das Elysium, 4) der Hain am Lethestrom. Wie im Tartarus und im Elysium mehrere Gruppen Versluchter beziehungsweise Seliger ausgezählt werden, so weilen auch in dem an erster Stelle genannten Raum Seelen, welche im Leben verschiedenartige genau bezeichnete Verschuldungen auf sich geladen und welche eine besondere Todesart erlitten haben. Diese Kategorie von Seelen müssen wir genauer betrachten.

Es sind 5 Classen von Seelen (v. 426 ff.): 1) die vorzeitig gestorbenen Kinder, 2) die durch falschen Richterspruch zum Tode Verurtheilten, 3) die Selbstmörder, 4) die ob arger Liebesschmerzen Verschiedenen, 5) die im Kriege gefallenen Helden. Alle diese 5 Classen von Seelen nehmen getrennte Sitze ein. Die Auswahl ist eine sehr eigenthümliche: weshalb, fragte man, nehmen diese Seelen eine Ausnahmestellung ein, indem sie sich hier in dieser Zwischenregion aufhalten, entbunden vom Schicksal der anderen Seelen? So wurde man, wie wir oben sahen, zur Annahme einer Incongruenz der Darstellung gedrängt. Es ist nun aber leicht zu sehen, dass allen eins gemeinsam ist: keine dieser Seelen hat sich durch einen naturgemässen Tod vom Körper getrennt, sondern alle sind eines gewaltsamen oder vorzeitigen Todes gestorben, denn wir werden sehen, dass dies bei der 4. Classe, den in argen Liebesschmerzen Gestorbenen, vom Dichter ebenfalls vorausgesetzt wird. Nun giebt es eine Ausführung Tertullians, die, wäre sie zur Erklärung der Vergilverse herangezogen worden, alle Schwierigkeiten beseitigt hätte; wir lesen bei ihm de anima c. 56 f. eine Auseinandersetzung über die Beschwörung von Seelen; es giebt, sagt er, Ansichten, nach welchen nicht alle Seelen gleich nach ihrem Tode in die Unterwelt aufgenommen werden: creditum est insepultos non ante ad inferos redigi quam iusta perceperint, secundum Homericum Patroclum funus in somniis de Achille flagitantem, quod non alias adire portas inferum posset arcentibus eum longe animabus sepultorum. . . . Aiunt et immatura morte praeventas eo usque vagari istic, donec reliquatio compleatur aetatis, quam tum pervixissent, si non intempestive obissent. . . . Perinde extorres inferum habebuntur quas vi ereptas arbitrantur, praecipue per atrocitates suppliciorum . . .; nec iste porro exitus violenti quos iustitia decernit, violentiae vindex.

Er nennt dann (c. 57 Anf.) die Seelen der vorzeitig Gestorbenen ἄωροι, die der gewaltsam Getödteten βιαιοθάνατοι und fügt hinzu, diese Bezeichnungen seien in der Magie üblich, welche jene Meinungen übernommen und erweitert habe. In diesen Worten Tertullians finden wir nun, wie es auf den ersten Blick scheint, nur zwei der von Vergil genannten Classen von Seelen wieder, wie wir aber gleich sehen werden, umfasst die zweite derselben, die βιαιοθάνατοι, in Wirklichkeit auch die 3 übrigen von Vergil genannten. Genau stimmen zunächst die αωροι1); Tertullian giebt den Grund an, weshalb man ihnen die Aufnahme bei den Todten verweigerte: das Schicksal hat sie vorzeitig (προμοίρως, wie der technische Ausdruck lautet) dahingerafft, daher müssen sie so lange unstät umherschweisen, bis die ihnen ursprünglich bestimmte Zeit des Lebens erfüllt ist. An 2. Stelle nennt Vergil falso damnatos crimine mortis, aber, fügt er ausdrücklich hinzu, nur wenn Minos wirklich durch Prüfung ihres Lebens gefunden hat, dass sie schuldlos sind, erhalten sie diese Sitze. Genau so heisst es bei Tertullian: ,ebenso sind aus der Unterwelt verbannt die Seelen, die sie für gewaltsam dahingeraffte halten, besonders durch grausame Hinrichtungen, indessen gilt dabei nicht der Tod derer für gewaltsam, welche durch den Richterspruch der Gerechtigkeit verurtheilt sind'. Bevor wir weitergehen, müssen wir hier kurz Halt machen: wenn uns nämlich Tertullian nicht genau sagt, wessen Ansichten er hier referirt, sondern sich darauf beschränkt zu bemerken, die Magie sei die auctrix harum opinionum gewesen, so tritt hier ergänzend ein gewichtiges Zeugniss ein. Im Schlussmythus der Republik Platons erzählt Sokrates die berühmte Vision des Pamphyliers Er; nachdem er dessen Bericht über die im Tartarus Bestrasten angeführt hat, fährt er fort (X 615 C) των δε εύθυς γενομένων άποθανόντων καὶ (Ι. ϔ) όλίγον χρόνον βιούντων πέρι άλλα ελεγεν οία άξια μνήμης. Wir entnehmen aus diesen Worten für

<sup>1)</sup> Θάνατος ἄωρος ist mors immatura. Vergil bleibt in demselben sehr häufig weit ausgeführten Bilde von den unreif abfallenden Früchten, wenn er sagt (v. 429) funere mersit a cerbo, vgl. z. B. CIL VI 7574 quo modo mala in arbore pendunt sic corpora nostra | aut matura cadunt aut cito acerva cadunt (mehr in Fleckeisens Jhb. Suppl. XVIII 289) und besonders bezeichnend Livius VII 1, 5 maxumeque eam pestilentiam insignem mors quamvis matura tamen acerba M. Furi fecit.

die richtige Beurtheilung der aus Vergil und Tertullian angeführten Stellen die wichtige Thatsache, dass Platon eine eigenthümliche, ihm freilich der Erwähnung nicht werth erscheinende Nachricht über die  $\tilde{a}\omega\varrho\sigma\iota$  kennt; und da diese bei Vergil und Tertullian in engster Verbindung mit den  $\beta\iota\alpha\iota\sigma\vartheta\acute{a}\nu\alpha\iota\sigma\iota$  auftreten, so muss die für Vergil und Tertullian massgebende Quelle in den Kreisen gesucht werden, auf welche die Platonische Darstellung zurückgeht.

Nun ist allgemein sowohl im Alterthum als bei den Neueren anerkannt, dass dieser Platonische Mythus auf eine Pythagoreisch-Orphische Darstellung der Unterwelt und der Schicksale der Seelen zurückgeht.1) Also werden wir in denselben Kreisen die von Vergil seiner Beschreibung zu Grunde gelegte Darstellung zu suchen haben-Diese Vermuthung wird sich im Folgenden näher bestätigen. Wer sind nun nach Tertullian die βιαιοθάνατοι? Er sagt: vi ereptas arbitrantur (animas), praecipue per atrocitates suppliciorum, und damit stimmt gut, dass Vergil sie an 1. Stelle nennt, aber jenes specialisirende praecipue beweist, dass nicht allein die Seelen dieser zu den βιαιοθάνατοι gerechnet wurden. Schon an und für sich ist es sehr wahrscheinlich, dass auch die von Vergil gleich hinterher genannten Selbstmörder<sup>2</sup>) in jene Bezeichnung einbegriffen sind, und Salmasius, der in einer gelehrten Bemerkung zu Solin (Plinianae exerc. p. 787 f.) diese Tertullianstelle behandelt, definirt denn auch den Begriff so: in hunc numerum veniunt et qui sibi mortem inferunt et qui suppliciis ob delicta sua publice adficiuntur et quoscumque aliqua vis perimit, freilich ohne dass dies aus den Worten Tertullians unmittelbar folgt. Wir werden es jedoch in einer später zu behandelnden Stelle des Olympiodor ausdrücklich bezeugt finden; vorläufig brauchen wir aber gar nicht ein so abgelegenes Zeugniss heranzuziehen, denn Genaueres lernen wir merkwürdigerweise aus keinem anderen als aus Vergil, selbst und deshalb ist es um so auffallender,

<sup>1)</sup> Daher auch die magi bei Tertullian, denn Pythagoricus und magus ist eine stereotype Verbindung, vgl. Reifferscheid Quaest. Suelon. p. 408.

<sup>2)</sup> In den Worten qui sibi letum insontes peperere manu wird manu für identisch mit ipsi erklärt. Ob nicht vielmehr die römische Auffassung vorliegt, nach welcher den durch Erhängen Gestorbenen das förmliche Begräbniss verweigert wurde (cf. Cassius Hemina, citirt von Varro bei Serv. z. Aen. XII 603, Wilmanns Exempla 316. 317)? Die übrigen Selbstmörder galten auch in Rom nicht für infames, in Griechenland bekanntlich auch nicht die Erhängten. Römisches Colorit auch v. 432 f.

dass kein Interpret jene 2. Stelle zur Erklärung dieser dunkeln Partie des 6. Buches herangezogen hat. Am Schluss des 4. Buches wird nämlich mit grosser Feierlichkeit und, wie Vergil es liebt, mit Heranziehung manches rituellen Gebrauches der Tod der Dido beschrieben: als sie in schrecklichen Todeskämpfen auf dem Lager sich hin- und herwälzt (v. 693 ff.):

tum Iuno omnipotens, longum miserata dolorem dissicilisque obitus, Irim demisit Olympo, quae luctantem animam nexosque resolveret artus. nam quia nec fato merita nec morte peribat sed misera ante diem subitoque accensa surore, nondum illi slavum Proserpina vertice crinem abstulerat Stygioque caput damnaverat Orco.

Also ihre Seele sucht sich vergebens aus den Umschlingungen des Körpers loszuringen, denn der Orcus verweigert ihr die Aufnahme, weil sie stirbt nec fato nec merita morte, sed misera ante diem subitoque accensa furore. Offenbar ist (misera) ante diem der Gegensatz zu nec fato¹) und subitoque accensa furore zu nec merita morte; die letzteren Worte müssen eine Steigerung von nec fato enthalten: peribat morte nec fatali nec merita, ihr Tod war weder ein natürlicher noch verdienter: letzteres, weil sie sich in einem Anfall plötzlichen Wahnsinns getödtet hat; deshalb ringt die Seele mit dem Körper und erst, als auf Geheiss der luno — so lautet die Fortsetzung der oben citirten Worte — Iris ihr die

<sup>1)</sup> Vgl. Ammonius de diff. voc. p. 116 Valck. πρὸ μοίρας και πρὸ ἄρας διασέρει προ μοίρας μέν γάρ ο βιαίως ἀποθανών, προ ώρας δε ο έν rεύτητι, woraus gerade hervorgeht, wie nahe sich beides berühren musste, wenn es sich, wie bei Vergil, um eine Person handelte; vgl. auch Plaut. Most. 11 2, 68 ff. nam me Acheruntem recipere Orcus noluit, | quia praemature vita careo. per fidem | deceptus sum: hospes me hic necavit, isque me | defodit in sepultum clam in hisce aedibus. Die Erklärer verweisen auf Tac. ann. II 71, wo Germanicus sagt: si fato concederem, iustus mihi dolor etiam adversus deos essel, quod me parentibus liberis patriae intra iuventam praematuro exitu raperent. Ueberhaupt ist mors fatalis das, was wir einen ,naturlichen Tod' nennen; dagegen finde ich mors naturalis so nicht vor Serv. z. Aen. IV 694 (denn Plin. n. h. VII § 180 in primis autem mira culo sunt mortis repentinae, quas esse naturales docebimus ist anderer Art). - Ante diem mori scheint term. techn. gewesen zu sein: Porphyr. zu Hor. epist. Il 2, 209 nocturnos lemures: umbras vagantes hominum ante diem (sc. fatalem) mortuorum. Vgl. auch Ovid art. am. Ill 18 von Laodamia: fertur et ante annos occubuisse suos.

blonde Locke vom Scheitel geschnitten als κάταργμα des unterirdischen Juppiter, in ventos vita recessit. Eine eigenthumliche Vorstellung; die Weihung der Locke ist ja, wie auch die Erklärer anmerken, genugsam bekannt: ίερὸς γὰρ οὖτος τῶν κατά χθονὸς θεῶν, | ὅτου τόδ' ἔγχος κρατὸς άγνίση τρίχα (Eur. Alc. 75 f.). Aber hier zögert der Tod, ihr die Locke abzuschneiden und daher kann sie noch nicht in den Hades eingehen, weil diesem der schuldige Tribut noch nicht dargebracht ist; was jedoch der Tod als Abgesandter der unterirdischen Götter zu thun sich weigert, vollzieht hier Iris als Botin der Himmlischen: Dido ist jetzt eine victima Ditis, dis inferis sacra. Knupst der Dichter bei dieser Schilderung des Endes der Selbstmörder an alte, im sacralen Brauche fortlebende Anschauungen an? Wer die Art Vergils kennt, wird das für selbstverständlich halten. Aber er hat durch Hineinziehen der Juno und Iris dem Ganzen eine andere Wendung gegeben. Die alte Vorstellung war die, dass die Seele des Selbstmörders nach qualvoller Trennung vom Körper ohne Ruhe auf der Oberwelt eine Zeit lang umherschweben muss, bis endlich, wenn ihre Zeit gekommen ist, die Unterirdischen sie aufnehmen: das können wir aus Tertullian und später anzuführenden Stellen entnehmen. Vergil lässt ihre Qual durch Eingreifen der Himmlischen beendet werden, wozu er das uralte Motiv des Haarabschneidens

An 4. Stelle werden genannt quos durus amor crudeli tabe peredit. Auf den ersten Blick ist man geneigt, sie für eine besondere Classe zu halten, aber bei genauerem Zusehen erkennt man, dass es sich bloss um eine Species der βιαιο θάνατοι handelt. Ueberhaupt ist dieser κατάλογος der an den Folgen ihres durus amor Gestorbenen recht interessant. Es werden genannt: Phaedra, Prokris, Eriphyle, Pasiphae, Laodamia, Caeneus, Dido, (Sychaeus). Diese Zusammenstellung hat den Erklärern viel Kopfzerbrechen gemacht, vgl. die Anm. Heynes z. d. Stelle: ponitur hoc vulgo ab interpretibus, locum hunc amantes tantum feminas capere. inde reprehensiones poetae et difficultates movent alias ex aliis, quas non felicius tollunt quam creant, vide Io. Schrader ad Musaeum p. 283 sqq. Denn - so argumentirt Heyne - Eriphyle und Caeneus passten nicht hierher, wenn vom durus amor die Rede sei; aber der Dichter habe gar nicht sich auf die amantes beschränken wollen, sondern überhaupt Heroinen genannt, quarum nomen insigni aliquo facinore clarum

fuerit, wenn auch die amantes besonders hervorträten. Interpreten nach Heyne hat Conington diese Erklärung angenommen, obgleich doch der Dichter in den Versen 442-444, man sollte meinen, deutlich genug, gesagt hat, dass auf diesen Gefilden der Trauer diejenigen weilten, die sich im Leben in unseliger Liebe verzehrt hatten und auch jetzt im Tode noch nicht ihren Liebesgram vergassen. Also kann von dieser Erklärung nicht die Rede sein. Geradezu scherzhaft aber ist, was man in der 6. Auflage des Ladewigschen Vergil liest (und was dann der Franzose Benoist sich begnügt wörtlich zu übersetzen): ,Die lugentes campi umschliessen diejenigen, deren Tod durch Uebermass oder, wie bei der Eriphyle, durch Mangel an Liebe (,durch Frevel gegen die Liebe' Schaper) veranlasst wurde. Caenis aber scheint sich hierher nur verirrt zu haben'. (Ebenso Lechthaler a. a. O. p. 22.) Derartiges bedarf keiner Widerlegung.1) Man muss diese Vergilstelle nicht mit Parallelen aus anderweitiger Ueberlieferung belegen, sondern aus ihr lernen wollen: es kann keinem Zweifel unterliegen, dass wir es mit einem Verzeichniss zu thun haben, welches auf einen Alexandrinischen Katalog zurückgeht<sup>2</sup>): die Liebessagen von Phaedra,

<sup>1)</sup> Eine andere Methode befolgt Brandes in Fleckeisens Jahrb. 1890, 65 f., Die hier angerichtete Verwirrung lässt sich wenigstens zum Theil daraus erklären, dass Vergil wieder an Homer anknüpfen wollte. Er fand in dessen Frauenkatalog Phaedra vor, von welcher er anderswoher wusste, dass sie in Folge ihrer unglücklichen Liebe zu Hippolytos den Tod gefunden habe. An Phaedra reihte er dann aus derselben Quelle kritiklos (!) Procris und Eriphyle, fügte darauf entweder aus andern oder aus sich zum Theil ebenso urthe ilslos Euadne, Pasiphae, Laodamia und Caenis hinzu und schloss endlich mit Dido'. Das sind die Früchte einer so sehr gepriesenen "ästhetischen' Betrachtungsweise eines Dichters, die bei Vergils Aeneis um so verhängnissvoller ist, weil ihre Vorkämpfer die Thatsachen ihrer Entstehungsgeschichte, wie es scheint, principiell ignoriren (vgl. z. B. Brandes p. 67, 21, der Ribbecks Ausgabe entweder nicht kennt oder nicht kennen will).

<sup>2)</sup> Man hat es sich zu denken nach der Art desjenigen, welches bei Hygin /ab. 243 unter dem Titel quae se ipsae interfecerunt zusammengestellt ist, z. B. werden zusammen genannt: Canace Aeoli filia propter amorem Macarei fratris ipsa se interfecit. Byblis Mileti filia propter amorem Cauni fratris ipsa se interfecit. Calypso Atlantis filia propter amorem Ulicis ipsa se interfecit, und im Vorhergehenden werden auch Euadne und Laodamia genannt: alles Stoffe, die bei den Alexandrinern nachweislich beliebt waren. Vgl. auch Philostr. Her. p. 143 Kays. ποῦ δὰ τῷ Λαοδαμία ξίνεστιν (sc. ὁ Πρωτεσίλεως); — εν Ἦδον, ξένε, καὶ λέγει αἰτὴν εὐδοκι-

Prokris, Euadne, Laodamia wurden von den hellenistischen Dichtern mit Vorliebe behandelt, wie die zahlreichen von Rohde (Roman p. 36. 41. 101. 105) gesammelten Nachweise lehren können; wir kennen freilich keine Behandlung einer Sage, nach welcher Eriphyle wegen verbrecherischer Liebe von Alkmaeon getödtet ist: aber da Vergil es uns sagt, werden wir es gern glauben, wenn wir bedenken, wie sehr die Halsbandgeschichte - ein immer dankbares Motiv für dergleichen Erzählungen - einen späteren Dichter zur Erfindung eines Liebesverhältnisses zwischen Polyneikes und Eriphyle reizen musste, zumal ja dadurch Eriphyle und Klytaemnestra, Alkmaeon und Orestes, nahe zusammenrückten; ob Euripides im 'Aλχμέων oder einer der anderen Tragiker, die diesen Stoff behandelten, bereits Aehnliches dichteten, wissen wir nicht: für Dichter der Alexandrinischen Schule, welche die alten Sagen durch Hinzusügung solcher sentimentalen Motive so gern modernisirten, lag diese Neuerung so zu sagen auf der Hand. Ja, es lässt sich sogar durch genaue Interpretation nachweisen, dass Ovid dieselbe Sagenversion andeutet art. am. 111 9 ff.

parcite paucarum diffundere crimen in omnes:
spectetur meritis quaeque puella suis.
si minor Atrides Helenen, Helenesque sororem
quo premat Atrides crimine maior habet,
si scelere Oeclides Talaioniae Eriphylae
vivus et in vivis ad Styga venit equis:
est pia Penelope lustris errante duobus
et totidem lustris bella gerente viro.
respice Phylaciden et quae comes isse marito
fertur et ante annos occubuisse suos. eqs.

Hier hat die Nennung der Eriphyle Sinn doch nur dann, wenn man ihren Treuebruch mit Polyneikes voraussetzt.

μώτατα γυναικῶν πράττειν ἀριθμουμένην έν αἰς Αλκηστίς τε τὰ ἀδμήτου καὶ Εὐάδνη ἡ Καπανέως καὶ αὶ ταύταις ἴσαι, σώφρονές τε καὶ χρησταί. Also auch hier werden Laodamia und Eusdne zusammen genannt. Ob sich jener Katalog auf Heroinen der Unterwelt bezog? Die Stelle des Philostratus scheint es glaublich zu machen. Sie konnten etwa in der Alexandrinischen Ὁρφέως κατάβασις (vgl. Ettig in Lpz. Stud. 1891, 316 f.) aufgezählt sein. Ueber Alkestis, Laodamia, Protesilaus als Typen der Gattenliebe auf Sarkophagen vgl. Friedländer Sitt.-Gesch. III² 628 und Preller R. Myth. II 65, 2.

Auch die Sage von Caeneus¹) muss Vergil in einer etwas anderen Fassung gekannt haben, als sie in der gewöhnlichen Tradition vorlag, der u. a. Ovid met. XII 189 ff. 470 ff. folgt: nach dieser wurde Caeneus, im Kampf gegen die Centauren von der Last der auf ihn geschichteten Baumstämme nicht erdrückt, denn, wie Ovid selbst sagt (v. 522 ff.): exitus in dubio est. alii sub inania corpus | Tartara detrusum silvarum mole ferebant: | abnuit Ampycides (Mopsus, ein Lapithe), medioque ex aggere fulvis | vidit avem pennis liquidas exire sub auras; dagegen wird er nach Vergil im Hades wieder zur Jungfrau. Wer will sagen, wie diese zweite Version, der noch eine dritte zur Seite stand (Hygin fab. 242: Caeneus Elati f. ipse se interfecit), im Uebrigen gelautet haben mag?2) - Nun ist es wichtig festzustellen, dass die auf den campi lugentes weilenden dure amantes sämmtlich auf gewaltsame Weise aus dem Leben geschieden sind: wir wissen es durch anderweitige Ueberlieferung von allen ausser von Pasiphae, von deren Ende nirgends etwas berichtet wird. Aber es ist unzweifelhaft anzunehmen, dass auch sie ihre Schuld durch einen gewaltsamen Tod büsste. Vgl. O. Jahn, Arch. Beitr. 239: ,Wunderbar ist, dass nirgend etwas über den Tod der Pasiphae berichtet wird, durch welchen sie doch ohne Zweifel ihr Verbrechen sühnte' (in den Kretern des Euripides). Auch hier also wohnen βιαιοθάνατοι und dass Vergil nicht etwa selbständig diese Classe von βιαιοθάνατοι hinzugefügt habe, wird bewiesen durch die gerade hier besonders deutliche Bezugnahme auf eine bestimmte Vorlage in v. 441: dies sind die lugentes campi; sic illos nomine dicunt.3)

<sup>1)</sup> Offenbar Alexandrinisch schon wegen der Pointe, die in Kaireis, dem neugewordenen Mann, liegt.

<sup>2)</sup> Alexandrinisch ist in der Schilderung der dure amantes bei Vergil auch der zweimalige Gebrauch von cura — Liebeskummer (v. 444. 474), so bekanntlich überaus oft bei den Elegikern. Auch tabes (v. 442) gehört hierher, vgl. tabescere (τάκεσθαι Theocr. 1 66. 82. II 29) Ov. Met. III 445 u. ö, Prop. I 15, 20 u. ö. Durus amor hat Vergil wohl gleichbedeutend mit δίσερως έρως (vgl. z. B. Theocr. I 85. VI 7) gebraucht; die Bedeutung ist besonders ähnlich bei Luc. Tim. 26 οίδα γοῦν τινας αἰτῶν (sc. τῶν τοῦ πλοίτου έραστῶν) οὕτω σου δυσέρωτας Εχοντας ὥστε ,καὶ ἐς βαθυκήτεα πόντον ' φέροντες Ερριψαν αὐτούς.

<sup>3)</sup> Was lugentes campi heissen soll, ist ja klar, ähnlich sagt der Verfasser des Sappho-Briefes (Ov. Heroid. 15, 151) rami positis lugere videntur | frondibus und Analoges bekanntlich sehr oft bei Dichtern. Aber es muss aus dem Griechischen übersetzt sein; ob πεδία στονόεντα oder π,

Noch auf einen Punkt muss hingewiesen werden. Ist es ein Widerspruch, dass in dieser Classe aufgezählt werden Phaedra, Euadne und Dido, die alle durch Selbstmord ums Leben kamen, obgleich doch die Selbstmörder, wie wir sahen, eine gesonderte Classe einnehmen? Wäre dieser Widerspruch vorhanden, so müsste angenommen werden, dass Vergil eine dieser beiden Classen selbstständig hinzugefügt hätte. Aber der feinsinnige Dichter ist auch hier im Rechte. Denn er sagt von der Classe der Selbstmörder ausdrücklich (v. 434 f.) qui sibi letum | insontes peperere manu; dagegen sind die Verliebten nicht unschuldig, denn ein δύσερως ἔρως hat sie in Schuld verstrickt, wie besonders deutlich ist an Phaedra, Pasiphae und Eriphyle. Befremdlich ist auf den ersten Blick, dass auch Laodamia, deren Name typisch geworden war für das Beispiel einer treuen Gattin und die nach der oben angeführten Stelle des Philostratus im Elysium weilt (ebenso auch Ovid Trist. V 14, 37 ff. Stat. Silv. V 1, 255; vgl. auch Ettig, Leipz. Stud. 1891, 363, 3), hier aufgezählt wird unter den nicht schuldlos Liebenden. Aber auch hier bestätigt sich wieder, was vorher schon aus anderen Indicien bewiesen wurde, dass diese ganze Stelle durch die Alexandrinische Dichtung beeinflusst ist. Denn, wie mich Kaibel belehrt, ist dieselbe Vorstellung vorauszusetzen in einer Stelle des 68. Gedichtes Catulls. Dort heisst es nämlich (v. 73 ff.):

coniugis ut quondam flagrans advenit amore
Protesilaeam Laodamia domum
inceptam frustra, nondum cum sanguine sacro
hostia caelestis pacificasset eros.
nil mihi tam valde placeat, Rhamnusia virgo,
quod temere invitis suscipiatur eris.
quam ieiuna pium desideret ara cruorem,
docta est amisso Laodamia viro eqs.

άχεοντα oder π. ἄχους (nach Analogie des Λήθης πεδίον Plat. rep. X 621 A. πεδίον Άληθείας Phaedr. 248 B, Axioch. 371 B, vgl. auch den Άτης λειμώνα, auf welchem nach Empedokles v. 389 Stein die Seelen κατὰ σκότος λλάσκουσιν, denn so sind die Verse verbunden bei Prokl. zu Plat. Rep. in Anal. S. ed. Pitra V p. 30)? ἄχος ist vielleicht vorzuziehen, weil diese campi nicht weit vom Acheron liegen, dessen Namen man gemeiniglich ἀπὸ τοῦ ἄχους herleitete, vgl. z. B. schon Aeschyl. Ag. 1517 K, dann besonders Apollodor περὶ θεῶν bei Porphyr. περὶ Στυγός (Stob. ecl. I c. 49 p. 418 Wachsm.).

Also vor Erfüllung der heiligen Hochzeitsgebräuche kam Laodamia, als sie erführ, dass ihr Gatte gegen Troja ziehen müsse, in sein Haus und vermählte sich ihm eigenmächtig: das ist in Wahrheit ein  $\delta i\sigma \epsilon \rho \omega \varsigma$   $\xi \rho \omega \varsigma$ , den Aphrodite denn auch bestraft (nach Eustath. zu B p. 325, 41 ff., vgl. M. Mayer in d. Ztschr. 20, 104 f.). Und wenn auch Euadne fast ebenso oft wie Laodamia als Beispiel der Gattentreue genannt wird, weil sie sich in den brennenden Scheiterhaufen ihres Gatten Kapaneus stürzte, so ist doch auch ihre unmässige Liebe zu dem Frevler an den Göttern ein Vergehen.

An 5. Stelle endlich werden genannt die kriegsberühmten Helden der Vergangenheit: aus dem thebanischen Sagenkreis Tydeus, Parthenopaeus, Admetus, ferner die vor Ilion gefallenen Trojaner und Griechen. Der einzige, der in dieser Reihe befremdet, ist Adrast, denn während die übrigen alle im Kriege ihr Leben gelassen haben, berichtet die megarische Sage bei Pausanias I 43, 1 έχει δὲ παρὰ Μεγαρεῦσι καὶ "Αδραστος τιμάς" φασὶ δὲ ἀποθανείν παρά σφισι καὶ τοῦτον, ότε έλων Θήβας άπηγεν οπίσω τὸν στρατόν, αἴτια δέ οἱ τοῦ θανάτου γῆρας καὶ τὴν Αἰγιαλέως γενέσθαι τελευτήν. Nun aber lässt sich nachweisen, dass diese Sagenversion eine specifisch megarische gewesen sein muss: weil er in Megara heroische Ehren genoss, muss er dort gestorben sein; man vergleiche nur, was bei Pausanias vorhergeht (1 42, 7): κατά δὲ τὴν ἐς τὸ πρυτανεῖον ὑδὸν Ἰνοῦς ἐστιν ἡρῷον ..., μόνοι δέ εἰσιν Έλλήνων Μεγαρεῖς οἱ λέγοντες τὸν νεχρὸν τῆς Ἰνοῦς ἐς τὰ παραθαλάσσιά σφισιν ἐχπεσεῖν τῆς χώρας, Κλησώ δὲ καὶ Ταυρόπολιν εύρεῖν τε καὶ θάψαι . . . , καὶ Δευκοθέαν τε ονομασθήναι παρά σφισι πρώτοις φασίν αὐτὴν καὶ θυσίαν ἄγειν ἀνὰ πᾶν ἔτος. (Ι 43, 1) λέγουσι δὲ εἶναι καὶ Ἰφιγενείας ἡρῷον ἀποθανεῖν γὰρ καὶ ταύτην ἐν Μεγάροις (viel Aehnliches auch im Folgenden). Diese ganz singulären Behauptungen der Megarer über Ino und Iphigenie zeigen, was man im Allgemeinen von diesen Angaben zu halten hat; liest man nicht auch aus den Worten αἴτια δέ οἱ τοῦ θανάτου γῆρας καὶ τὴν Αἰγιαλέως (seines Sohnes) τελευτήν deutlich genug heraus, dass die Megarer es für nöthig erachteten, einer anderen Tradition entgegenzutreten? Wir können die megarische Tradition noch näher fixiren: Schol. Pind. Nem. 9, 30 Διευχίδας εν τῷ τρίτῳ τῶν Μεγαρικῶν τὸ μεν κενήριον τοῦ 'Αδράστου ἐν Σικυῶνί φησιν, ἀποκείσθαι δὲ αὐτὸν ἐν

Μεγάροις. Aber Megara stand mit diesem Cult nicht allein: hauptsächlich wurde Adrast bekanntlich in Sikyon (Herod. V 67), aber auch auf dem attischen Kolonos (Paus. I 30, 4) als Heros verehrt. Es zwingt uns also nichts, jene megarische Tradition als allgemein gültig vorauszusetzen, zumal wir hier in der Lage sind, eine andere Sagenversion nachzuweisen, die freilich gewöhnlich (s. Stoll in Roschers Lex. d. Myth. s. v. Adrastos) verworfen wird, weil man die angeführten auf megarische Localüberlieferung zurückgehenden Stellen nicht prüste. Hygin fab. 242 berichtet unter dem Capitel, in dem er über diejenigen handelt qui se ipsi interfecerunt: Adrastus et Hipponous eius filius ipsi se in ignem iecerunt ex responso Apollinis, eine Ueberlieferung, die man um so weniger zu beanstanden hat, als Adrast in mehrfache Beziehung zu Apollo gesetzt wird (Pindar a. O., Herodot a. O.). Halten wir also hieran fest, so schwindet der Anstoss, dass Adrast an dieser Stelle von Vergil genannt wird, denn er ist so gut ein βιαιοθάνατος wie die anderen. Dass er aber nicht unter die Kategorie der Selbstmörder einbegriffen wird, sondern hier unter den clari bello erscheint, darf nicht Wunder nehmen: neben Tydeus und Parthenopaeus durste er nicht fehlen. Möglich ist ja immerhin auch, dass es ausser der von Hygin berichteten Sagenversion noch eine andere gab, die den Tod des Adrast in näheren Zusammenhang mit dem Kriege brachte; darüber müssen wir uns bescheiden nichts zu wissen.

Nun fragt es sich aber, ob die im Kriege Gefallenen wirklich als βιαιοθάνατοι angesehen wurden; Homer theilt diese Anschauung jedenfalls nicht: ,die μοίρα ergriff, fesselte, verhüllte ihn' u. dgl. sind ihm ganz geläufige Ausdrücke vom Tode des Kriegers, und Hektor spricht, bevor er in die Schlacht geht, die Worte (Z 487 f.):

οὐ γάρ τίς μ' ὑπὲρ αἶσαν ἀνὴρ "Αἴδι προιάψει' μοῖραν δ' οὔ τινά φημι πεφυγμένον ἔμμεναι ἀνδρῶν.')

Später aber müssen auch die im Kriege Gefallenen zu den βιαιοθάνατοι gerechnet worden sein, d. h. zu denjenigen, deren Leben gewaltsam vor der vom Verhängniss bestimmten Zeit unterbrochen wurde. In seinem gelehrten Commentar zu Platons Phaedon

<sup>1)</sup> Anders ist es natürlich, wenn Poseidon T 335 dem Aeneas, der sich zu sehr in die Nähe des Peliden gewagt hat, zurückzuweichen befiehlt,  $\mu\eta$  xol  $\dot{v}\pi\dot{s}\varrho$   $\mu$ o $\bar{\iota}\varrho\alpha\nu$  δόμον Αϊδος είσαφίκηαι.

sagt Olympiodor folgendes (Olympiodori scholia in Plat. Phaed. ed. Finckh, Heilbronn 1847) p. 207: δτι πολλοί τρόποι θανάτου. πρώτος μέν γάρ θάνατος δ της φύσεως, κατά μαρασμόν πέρας είληφότος του ζώου, ότι πεπερασμένην έξ άρχης έδέξατο ζωής δύναμιν . . . δεύτερος θάνατος καὶ αὐτὸς είμαρμένος δ κατά νόσον τρίτος δ κατά βίαν την παρ' άλλου, οίον η λίθου ἢ ἀλόγου· τέταρτος ὁ κατὰ βίαν τὴν παρ' ἀνθρώπου, οίον η δικάζοντος η πολεμούντος πέμπτος δ κατά την έαυτοῦ ') · έκτος ὁ ὑπερφυής, οἰον ὁ κατὰ διάλυσιν τῶν στοιχείων ή όλως καθ' δν πολλοί των θεουργών τρόπον απέθανον. Von den 3 hier als gewaltsame (im Gegensatz zu den εξμαρμένοι) bezeichneten Todesarten: durch Richterspruch, Krieg, Selbstmord stimmen 2 so mit der Vergilischen Eintheilung überein, dass wir kein Bedenken tragen können, auch die 3., die durch Krieg verursachte, bei Vergil in demselben Sinne zu verstehen wie bei Olympiodor, d. h. als eine durch  $\beta i\alpha$ , nicht durch die  $\epsilon i\mu\alpha\rho$ - $\mu \acute{\epsilon} \nu \eta$  herbeigeführte.<sup>2</sup>) Dieselbe Vorstellung ist es, wenn Justin. IX 8, 3 sagt: habuit (Philippus) et alios multos (filios) ex variis matrimoniis regio more susceptos, qui partim fato, partim ferro periere.

Bevor wir weiter gehen, müssen wir das Ergebniss der voraufgehenden Untersuchung für die Gesammtcomposition des 6. Buches verwerthen. Wir erkennen jetzt, dass die Einwürfe, welche man, wie oben erwähnt, gegen die Enheitlichkeit desselben erhoben hat, grundlos sind; nicht "zwei verschiedene Unterwelten" hat der Dichter nebeneinander gestellt, in deren einer die Seelen der Kinder,

Cf. Plat. Ges. 873 C τί χρη πάσχειν . . ., δε αν έαυτὸν κτείνη, την τῆς εἰμαρμένης βία ἀποστερῶν μοῖραν; κτλ.

<sup>2)</sup> Bei Olympiodor folgt nach den angeführten Worten eine andere διαίρεσιε, die von der obigen bedeutend abweicht und also einer anderen Quelle entnommen oder auch von ihm selbst ausgedacht worden ist: λάβοιε δὲ ἄν τοὺε θανάτους καὶ κατὰ διαίρεσιν οὕτως: ἢ εἰμαρμένος ὁ θάνατος ἢ έκούσιος καὶ αἰθαίρετες: καὶ εἰ μὲν εἰμαρμένος, ἢ αὐτοφυὴς ἢ βίαιος, καὶ εἰ βίαιος, ἢ ὑπὸ τοῦ περιέχοντος καὶ ὅλως τῆς ἀμετρίας τῶν στοιχείων ἐξ ὧν ἡμεῖς, ἢ ὑπὸ τύχης ἢ ὑπὸ κρίσεως ζώων λογικῶν: εἰ δὲ ἐκούσιος ὑ θάνατος, ἢ βιαζομένων ἡμῶν τὴν φύσιν ἢ τὸν θειότερον τρόπον διαλνόντων.— Für den Tod durch Richterspruch vgl. auch Artemidor onirocr. I 39 κέρατα ιχειν προσπεφυκότα βοὸς ἢ ἄλλου τινὶς ζώου βιαίου ἐπάγει βιαίους θανάτους, ὡς δ᾽ ἐπὶ τὸ πολὸ τραχηλοκοπηθῆναι τὸν ἰδόντα σημαίνει τοῦτο γὰρ καὶ τοῖς κέρατα φοροῦσι ζώρις συμβαίνει.

Selbstmörder u. s. w. sich unbestrast aushalten, während in der anderen die grosse Läuterung aller Seelen durch bestimmte Arten der Strafe vor sich geht, sondern die Einheitlichkeit des Ganzen ist vortrefflich: freilich müssen alle Seelen geläutert werden, aber jene Seelen der Kinder, Selbstmörder u. s. w. sind noch nicht in die Zahl jener anderen aufgenommen: vorzeitig ist ihr Lebensfaden nicht durch die Schicksalsparze, sondern durch Gewalt zerschnitten worden und sie müssen in den Sitzen diesseits des Elysiums und des Tartarus und des Lethestroms harren. Auch sie werden einst — so müssen wir uns die Vorstellung weiter ausmalen — jene Strafen zu erdulden haben, denen jede Seele verfällt, um von den ihr anhaftenden Schlacken der Körperwelt befreit zu werden. Dass der Dichter sich nun diese Scheidung der Seelen in der Unterwelt nicht selbst ersonnen hat, ist im Vorhergehenden bewiesen worden, wo zugleich auf die unverkennbar pythagoreisirende Haltung seiner Quelle hingedeutet wurde. Ehemals machte viel von sich reden eine Hypothese, welche aufgestellt war von dem englischen Gelehrten und Geistlichen, dem Freunde Popes, Warburton in seiner Schrift de Mosis divina legatione (Tom. 1 l. II s. 4, dann auch im 3. Bde. seiner Vergilausgabe 1): er fand in dem 6. Buche eine Beschreibung der Einweihung des Aeneas in die eleusinischen Mysterien, deren Geheimnisse dem Aeneas als einem divinus legislator bekannt werden mussten. Gegen diese Behauptung wendete sich mit der ganzen Schärse seines Spottes Gibbon (Critical observations on the sixth book of the Aeneid, Lond. 1770 in Miscellaneous works ed. Basel 1796 vol. IV 199 ff.), der die gesetzgeberische Mission des Aeneas - natürlich mit Recht - bestritt, ohne dass er freilich gegen die Anlehnung Vergils an Gebräuche der eleusinischen Mysterien Erhebliches vorbrachte; denn wenn er sich darauf berief, dass Vergil weder eingeweiht war noch sich jemals zu einer Veröffentlichung der Geheimnisse verstanden haben würde, so hat man mit Recht eingewandt (vgl. Conington p. 426), dass es sich in dem, was Vergil erzählt, gar nicht um das eigentliche Mysterium der eleusinischen Weihen handle, welches so streng bewahrt wurde, dass wir es nicht kennen, während uns von den mehr äusserlichen

<sup>1)</sup> Diese steht mir nicht zu Gebote. Von der Schrift de Mosis div. leg. kenne ich nur die deutsche Uebersetzung: Göttliche Sendung Mosis übers. von Joh. Christian Schmidt, Frankfurt-Leipzig 1751 in 3 Bänden.

Vorgängen genug überliesert ist; man denke an die ,Frösche' des Aristophanes. Daher hielten einige (Heyne und Conington) daran fest, dass Vergil mancherlei aus den eleusinischen Mysterien verwerthet haben möge. Allein wir müssen hervorheben, was Gibbon und die anderen, die ihm wenigstens theilweise zustimmten, übersahen: hatte sich Vergil wirklich an die in den eleusinischen Mysterien üblichen Hadesfahrten angeschlossen, so würden wir doch gerade das wichtigste und unterscheidende Merkmal der in diesen Mysterien üblichen Vorstellung vom Leben im Jenseits nicht vergeblich in der Beschreibung Vergils suchen: keine Spur eines llinweises auf die Seligkeit der Eingeweihten und die Verdammniss der Uebrigen: nicht etwa jene sind im Elysium, sondern bestimmte nach ihren Verdiensten geschiedene Classen von Seelen, und nicht kommen sie rein und heilig hinunter, sondern behaftet mit den Schlacken der Körperwelt, von denen sie durch Strafen geläutert werden müssen so gut wie alle anderen. Deshalb muss der Gedanke, der Dichter habe sich an Gebräuche der Mysterien angelehnt, fern gehalten werden 1) - man bedenke doch auch, wie ganz anders die Schilderung in den , Fröschen' des Aristophanes ist 2) -, seine Anregungen aber hat er allerdings gefunden in einer Darstellung, die hervorging aus denjenigen Kreisen, deren Anschauungen sich oft mit den Gebräuchen der Mysterien so eng berühren, dass eine Scheidung zumal mit unseren Mitteln oft sehr schwierig ist: es ist eine Orphisch - Pythagoreische<sup>3</sup>) Unterweltsbeschreibung, welcher die Vergilische nachgeahmt ist, wie wir später sehen werden, keine alte, sondern verhältnissmässig junge. Sehr gut stimmt mit der Annahme einer Pythagoreischen Quelle die besondere Stellung, die den Selbstmördern eingeräumt wird: denn die Pythagoreer hielten den Selbstmord für unerlaubt, vgl. das berühmte Fragment des Philolaos bei Plat. Phaed. 62 B und den vom Peripatetiker Klearchos

<sup>1)</sup> Die Erzählung von dem goldnen Zweig braucht jedenfalls nicht auf die Mysterien zu gehen. S. oben S. 367.

<sup>2)</sup> Vgl. darüber meinen Aufsatz: Die Petrus-Apokalypse und ihre antiken Vorgänger, im Beiblatt zur Allgemeinen Zeitung 16. April 1893.

<sup>3)</sup> Wie eng die Beziehungen waren, kann man z.B. besonders deutlich erkennen aus dem, was Macrob. in somn. Scip. I 2, 19 von dem Neupythagoreer Numenius erzählt: Numenio inter philosophos occultorum curiosiori offensam numinum, quod Eleusinia sacra interpretando vulguverit, somnia prodiderunt etc.

bei Athen. IV 157 C citirten Pythagoreer Euxitheos. 1) - Auf einige Fragen, deren Beantwortung wegen unseres dürftigen Materials unmöglich scheint, muss noch hingedeutet werden: dass Vergil die Vorstellung jenes Raumes zwischen Acheron und der eigentlichen Unterwelt nicht aus sich selbst geschöpst hat, wird, wie wir oben sahen, durch eine vom Dichter selbst erwähnte Tradition uber die lugentes campi bewiesen. Aber bei Tertullian sind diese Seelen extorres inferorum, unstät schweisen sie auf der Oherwelt umher.2) Wie erklärt sich dieser Unterschied? Wer hat zuerst die Vorstellung aufgebracht, dass zwar die ἄταφοι noch diesseits des Acheron weilen müssen, die anderen Seelen aber, die auch dem Hades noch eine Schuld abzutragen haben, zwar nicht gleich in die eigentliche Unterwelt aufgenommen werden, aber doch schon jenseits des Acheron weilen, also in keiner Verbindung mehr mit der Oberwelt stehen? Der Grund zu dieser Aenderung ist, denke ich, noch verständlich: denn wenn wir fragen, weshalb gewisse Seelen von der Aufnahme in die Unterwelt vorläufig ausgeschlossen werden, so ist zu antworten: entweder weil sie noch in irgend welcher Beziehung zur Oberwelt stehen, oder weil sie, wenngleich diese Bande zerrissen sind, dennoch aus anderen Gründen nicht reif für den Hades sind: ersteres betrifft die ἄταφοι, letzteres die übrigen; wie bei beiden die Grunde ihrer vorläufigen Zuruckweisung verschiedene sind, so auch die Plätze, die sie angewiesen bekommen: jene noch eng mit der Körperwelt zusammenhängenden Seelen mussen noch diesseits des Acheron warten, diese sind freilich durch keine Bande mehr mit dem Körper verknüpft und weilen

<sup>1)</sup> Εὐξίθεος ὁ Πυθαγορικός, ὧς φησι Κλέαρχος ὁ περιπατητικὸς ἐν δευτέρω βίων, ἔλεγεν ἐνδεδέσθαι τῷ σώματι καὶ τῷ δεῦρο βίω τὰς ὁπόντων ψυχὰς τιμωρίας χάριν καὶ διείπασθαι τὸν θεὸν ὡς εί μὴ μενοῖσιν ἔπὶ τούτοις, ἔως ἄν έκων αὐτοὺς λύση, πλείοσι καὶ μείζοσιν ἐμπεσοῦνται τότε λύμαις. διὸ πάντας εὐλαβουμένους τὴν τῶν κυρίων ἀνάτασιν φοβεῖσθαι τοῦ ζῆν ἐκόντας ἐκβῆναι μόνον τε τὸν ἐν τῷ γήρα θάνατον ἀσπασίως προσίεσθαι, πεπεισμένους τὴν ἀπόλυσιν τῆς ψυχῆς μετὰ τῆς τῶν κυρίων γίγνεσθαι γνώμης.

<sup>2)</sup> Die Angabe Platons über die ἀωροι ist zu unbestimmt, als dass man über den Aufenthaltsort ihrer Seelen etwas Genaueres daraus schliessen könnte. Sie scheinen allerdings im Hades zu sein. Ob man aus dem Stillschweigen Platons über die nach der oben erwähnten Anschauung auf gleicher Stufe mit den ἀωροι stehenden βιαιοθάνατοι schliessen darf, dass letztere erst später hinzugefügt worden sind?

daher auch bei den Schatten, aber nur an seinem äusseren Rande duldet sie der Hades, bis sie die alte Schuld abgetragen. - Eine zweite Frage ist: wie lange bleiben diese Seelen in dieser Zwischenregion? Vergil selbst deutet nichts darüber an, aber von den Seelen der awgor berichtet Tertullian c. 56, eas eo usque vagari istic (d. h. für Tertullian: auf der Erde), donec reliquatio compleatur aetatum, quas tum pervixissent, si non intempestive obissent. Dasselbe bezeugt aber auch von den βιαιοθάνατοι gelegentlich Servius zur Aeneis IV 386: dicunt physici biothanatorum (dies ist die gewöhnliche Form des Wortes im Lateinischen) animas non recipi in originem suam nisi vagantes legitimum tempus fati compleverint. 1) Wir müssen also annehmen, dass Virgil bezw. seine Quelle dieselbe Vorstellung hatte; es lässt sich das auch noch aus einer anderen Stelle deutlich erkennen. In einer späteren Partie des 6. Buches, auf die wir unten ausführlicher zurückkommen werden, zählt Vergil die im Elysium weilenden Seelen auf. Dort heisst es nun v. 660 hic manus ob patriam pugnando volnera passi. Es ist merkwürdig, dass keiner der Interpreten hier auf einen beim ersten Lesen sehr auffälligen Widerspruch mit einer früheren Stelle aufmerksam macht; denn wodurch unterscheidet sich diese Schaar der Vaterlandskämpfer von den vorher genannten Trojanern, die der Dichter selbst bello caduci nennt? Warum sind die einen im Elysium, die anderen noch in jener Zwischenregion? Wenn man den Ausdruck pressen will, kann man ja sagen: jene Trojaner sind im Kampf gefallen, also nach der oben dargelegten Vorstellung

<sup>1)</sup> Auch zu den Versen des 6. Buches, über deren Bedeutung sonst, nach den Bemerkungen des Servius zu urtheilen, jede Kunde verloren war, hat sich wenigstens an einer Stelle bei Servius eine erklärende Notiz erhalten, welche den ursprünglichen Sinn nicht missversteht. Nach dem langen Gespräch des Aeneas mit dem im Kriege gefallenen Deiphobus (v. 494 ff.) mahnt die Sibylle den Aeneas mit dringenden Worten zum Ausbruch (v. 539 ff.). Deiphobus sagt darauf: (v. 544 f.) ne saevi, magna sacerdos: | discedam, explebo numerum reddarque tenebris. Es ist, wie so vieles in der antiken Aeneiskritik, fast unbegreiflich, dass die alten Interpreten sich über die Bedeutung der Worte explebo numerum völlig im Unklaren waren und die unglaublichsten Erklärungen vorbrachten. Servius, welcher dieselben referirt, sagt zum Schluss: alii dicunt: cur irasceris? in locis his sum, quamdiu vitae per vim ereptae expleam tempus, post ,tenebris' id est meis se di bus reddar. Diese alii sind die Einzigen, welche die allgemeine Vorstellung des Dichters richtig verstanden zu haben scheinen, wenngleich sie in diesem speciellen Fall selbstverständlich völlig irren.

βιαιοθάνατοι, während die im Elysium befindlichen Helden nur "Wunden erlitten" haben. Aber es liegt doch auf der Hand, dass eine dauernde Benachtheiligung jener Helden, die durch ihren Tod dem Vaterland den höchsten Preis bezahlt haben, sinnlos wäre1): das einzig Angemessene ist, mit Zugrundelegung jener Bemerkung des Servius unter der manus ob patriam pugnando volnera passi die im Kampf Gefallenen zu verstehen, die aber, um mit Servius zu reden, iam legitimum tempus fati compleverunt. 1) -Hätte Vergil nur mit einem Worte darauf hingedeutet, dass alle diese in der Zwischenregion sich aufhaltenden Seelen, wenn ihre Zeit erfüllt sei, aus diesem Ausnahmezustand erlöst werden, so wäre die missverständliche Auffassung dieser Stelle ausgeschlossen gewesen. Warum er es nicht gethan hat, ist überflüssig zu fragen: dass er keineswegs die Kenntniss dieser abstrusen Lehre bei seinen Lesern voraussetzen durste, wird dadurch bewiesen, dass in den ausserordentlich zahlreichen Nekyien der nachvergilischen Dichter trotz ihrer offenbaren, zum Theil sehr starken Nachahmung des 6. Buches der Aeneis keine Spur dieser Scheidung mehr vorhanden ist.3) Es ist dies Verschweigen eines wesentlichen Moments hier

Zumal es ja gerade ein beliehter τόπος in Epithaphien ist, sich die Vaterlandskämpfer im Elysium zu denken, vgl. Lehrs, pop. Aufs.<sup>2</sup> 329 ff.

<sup>2)</sup> Etwas Aehnliches ist, wenn auch mit Unrecht, schon im Alterthum bemerkt worden. Nach v. 648 ff. weilen im Elysium die Heroen der Vorzeit Ilus, Assaracus, Dardanus. Dazu bemerkt Servius: quod non omnes viros fortes in Elysio visos esse commemorat, haec ratio est, quia isti divinos meruerunt honores: quod Tydeo vel his quos supra (479 sq.) memoravit, non contigit. nam ideo antiquum addit, quasi et illis Elysii contingerent campi, si eis annorum non derogata esset vetustas. Der Vergleich mit jenen Versen ist gegenstandslos, weil dort gar nicht Heroen, sondern bello clari genannt werden. Die Worte nati melioribus annis erklären sich aus der (schon von Heyne angemerkten) Nachahmung Hesiods Erg. 159 f. ἀνδρῶν ἡρῶων ϑεῖον γένος, οῖ καλέονται | ἡμίθεοι, προτέρη γενεή, κατ' ἀπείρονα γαῖαν, eine um so bemerkenswerthere Nachahmung, weil dadurch die Lesart προτέρη γενεή (st. προτέρη γενεή), die (obwohl die einzig mögliche) nur wenig beachtet worden ist, sicher gestellt wird.

<sup>3)</sup> Sehr bezeichnend hierfür ist Culex 270 ff. audax ille quidem, qui mitem Cerberon umquam | credidit aut ulli Ditis placabile numen, | nec timuit Phlegethonta furens ardentibus undis, | nec maesta obtenta Ditis ferrugine regna | defossasque domos ac Tartara nocte cruenta | obsita nec faciles Ditis sine iudice sedes, | iudice qui vitae post mortem vindicat acta. Schon Scaliger verglich mit dem vorletzten Vers Aen. VI 431 nec vero hae sine sorte datae, sine iudice sedes. Was aber bei

noch um so auffälliger, weil er v. 329 die Zeit, welche die ἄταφοι diesseits des Acheron verweilen müssen, genau angiebt.¹)

Nachdem wir so die Vergilische Beschreibung dieser Zwischenregion<sup>2</sup>) allseitig geprüft haben, wenden wir uns zur Betrachtung

Vergil nur von ganz bestimmten Classen von Seelen, nämlich denjenigen der unschuldigen βιαιοθάνατοι gilt, hat der Verfasser des Culex verallgemeinernd auf alle Seelen bezogen (ähnlich Sen. Herc. f. 735 f.). — Dass auch Silius in seiner abgeschmackten νεκνία (XIII 400 ff., bes. 531 ff.) nichts mehr von dem ursprünglichen Sinn der Vergilischen Verse weiss (vgl. bes. 547 ff.), kann nicht Wunder nehmen. — Ob Properz, wenn er Cornelia in der Schlusselegie sagen lässt (v. 17 ff.): immatura licet, tamen hue non noxia veni: | det pater hie umbrae mollia iura meae. | aut si quis posita iudex sedet Aeacus urna, | in mea sortita vindicet ossa pila; | assideant fratres, iuxta et Minoida sellam | Eumenidum intento turba severa foro sich auf unsere Vergilstelle bezieht (wie z. B. auch IV [V] 7, 57 f. eine Reminiscenz an v. 447 ist), oder ob er aus eigner Kenntniss jene Worte dichtete, ist schwer zu entscheiden; da Vergil nur von den vorzeitig gestorbenen Säuglingen spricht, ist letzteres wahrscheinlicher.

- 1) Seinen Lesern zur Liebe hat er überhaupt, wie es scheint, die ganze sonderbare Vorstellung von jener Vorhalle möglichst verwischt: daher redet er v. 478 auch von bello clari, während gerade das erst v. 481 stehende bello caduci die Hauptsache ist. Vor allen Dingen fällt hier ein Umstand ins Gewicht, auf den mich Dr. Wilhelm Frantz hingewiesen hat. V. 481 werden als auf dem letzten Platz der Vorhalle befindlich aufgezählt einige der im Kriege gefallenen Trojaner. Es ist gewiss auffällig, dass wir da eine Reihe ganz untergeordneter Namen lesen, nicht den des Hektor. Daraus folgt, dass er nach Vergils Absicht unter den im Elysium weilenden Vaterlandskämpfern zu denken ist, natürlich: olos yag egiero "Iliov "Extwo. Nun ist aber Hektor so gut ein bello caducus wie die anderen Trojaner, musste also strenggenommen vorläufig noch im Vorraume der Unterwelt sein. Aber das konnte der Dichter seinen Lesern nicht zumuthen und er erlaubte sich hier also zu Gunsten der gewöhnlichen Anschauung eine Abweichung von dem Sinn der philosophischen Quelle. Er hat das sehr geschickt gemacht, indem er im Elysium sich mit einer blossen Angabe der Kategorie ,Vaterlandskämpfer' begnügt; denn hätte er hier Hektors Namen genannt, so wäre der Contrast mit den an jener ersten Stelle genannten Trojanern, die doch wahrlich auch fürs Vaterland gefallen waren, zu empfindlich gewesen.
- 2) Dass diese wirklich ganz für sich steht, ohne mit den anderen zusammenzuhängen, hat Vergil selbst angedeutet, wenn er v. 477 f. sagt: iamque arva tenebant | ultima, quae bello clari secreta frequentant. Die Bedeutung ultima hat den Alten viel Kopfzerbrechen gemacht, wie aus den Bemerkungen des Servius hervorgeht; das ist auch nicht zu verwundern, wenn man die ganz schematische Vorstellung vergleicht, welche sich die alten Erklärer nach Servius zu v. 426 von der Vergilischen Unterwelt machten.

der Büsser im Tartarus, und zwar können wir uns hier beträchtlich kürzer fassen, weil sich weder wesentliche Schwierigkeiten in diesem Abschnitte¹) finden noch etwas, was uns in der Frage nach der Quelle des ganzen Buches erheblich fördern könnte. Es verdient aber hervorgehoben zu werden, dass der Dichter hier mit ausserordentlicher Kunst griechische Gedanken auf römische Verhältnisse angewandt, ja sogar eine für seine Leser nicht misszuverstehende Anspielung auf Ereignisse jüngst vergangener Zeiten eingeflochten hat. Neben den grossen Frevlern der Vorzeit (den Titanen, Aloaden, Salmoneus, Tityos, Tantalus, Theseus, Phlegyas) stehen ganze Classen von Verbrechern (v. 608 ff.).

hic quibus invisi fratres, dum vita manebat,
pulsatusve parens et fraus innexa clienti,
aut qui divitiis soli incubuere repertis 610
nec partem posuere suis (quae maxima turba est),
quique ob adulterium caesi, quique arma secuti
impia nec veriti dominorum fallere dextras,
inclusi poenam expectant.

Zu den ersten Versen hat schon Heyne Aristoph. Frösche 146 ff. herangezogen:

schwerheh mit Recht aber behauptet Conington, dass Vergil diese Verse nachgeahmt habe: die Aristophanischen Worte beziehen sich

1) Doch zeigt diese ganze Partie (v. 590-627) offenbare. Spuren späterer Einschaltungen, die der Dichter bei einer endgültigen Redaction besser mit dem Ganzen verbunden hätte: über die Verse 601-607 hat nur Ribbeck (prologg. p. 62 f.) richtig gehandelt, und über die seit Peerlkamp vielfach vergewaltigten Verse 608-615 (vgl. Klouček, Kritisches und Exegetisches zu Vergilius, Progr. des deutschen Gymn. zu Prag 1879 p. 19. Kettner in Z. f. d. Gymn.-W. 1879 p. 653 f. Ladewig-Deuticke in der kritischen Ausgabe von 1889) belehrt mich eines Bessern Dr. Frantz, dessen Interpretation ich nicht vorwegnehmen will. — Für völlig verfehlt aber halte ich die Methode von Th. Plüss (Fleckeisens Jahrb. 1882, 46 ff.), der die Ueberlieferung zu schützen sucht, indem er eine "thetorisch lyrische Wirkung der Verse" nachweisen will. Also auch die Grammatik soll der Aesthetik weichen!

auf die Eleusinischen Mysterien, in die bekanntlich viel von den Orphischen Vorstellungen über die Unterwelt übergegangen ist: an letztere knupft Vergil auch hier an, in der Weise freilich, dass er für die Uebertretung jener nach griechischer wie römischer Auffassung heiligsten irdischen Vorschriften 1) die entsprechenden römischen Gesetzesworte wählt: zu den Worten fraus innexa clienti bemerkt schon Servius: ex lege XII tabularum (p. 149 Schoell) venit, in quibus scriptum est: patronus si clienti fraudem fecerit, sacer esto2), so dass bei Vergil cliens genau dem Eéroc bei Aristophanes entspricht, der = μέτοικος ist (vgl. v. 458). Aber auch der erste Theil des Verses pulsatusve parens lehnt sich. wie Bernays gelegentlich (Ueb. d. Chron. d. Sulp. Sev. in Ges. Abh. Il 144, 55) bemerkt, an das bei Festus p. 230 s. plorare überlieferte angebliche Gesetz des Servius Tullius an: si (quem?) parentum puer verberit, ast olle plorasit, puer divis parentum sacer esto. Und wenn v. 612 die ob adulterium caesi genannt werden, so hätte das die neueren Interpreten nicht zu wunderlichen Erklärungen, ja zur Athetese dieses und des folgenden Verses verleiten sollen, um so weniger, als schon Heyne, wenn auch zweiselnd, das Richtige erkannt hat: de lege Iulia (anni 737) cogitare nondum potuit Vergilius, potuit tamen iam tum cum vivebat res consiliis agitari: die lex Iulia de adulteriis erlaubte nur bei gewissen schweren Formen des Ehebruchs die Tödtung des Verbrechers (wie besonders bezeichnend ausgeführt wird von Papinian Dig. 48, 5, 21 und Ulpian ibid. 24), von den leges Iuliae aber wissen wir, dass sie thatsächlich schon etwa 10 Jahre vor ihrer definitiven Einbringung von Augustus vermuthlich als Censor (726) beabsichtigt und gelegentlich gehandhabt wurden, wie unzweideutige Anspielungen vor dem Jahre 737 beweisen (vgl. besonders die 6. Römerode des Horaz und anderes bei Marquardt Privatl. der

<sup>1)</sup> Daher spielt auch der Plautinische Pseudolus in einer Schimpfrede als einen Haupttrumpf aus die Injurie: vorberavisti patrem atque matrom (v. 355). — Für das von Vergil v. 623 f. erwähnte immane nefas dessen, qui thalamum invasit natae vetitosque hymenaeos ist bezeichnend, dass die christliche Hölle, die ja überhaupt nur ein mit etwas orientalischer Phantastik ausgestatteter Hades ist, einen μητροκοίτης birgt: Apocal. des Esra p. 28 Tisch.

<sup>2)</sup> Vgl. die lex Romuli über dasselbe Verbrechen bei Dionys ant. Il 10 τον δε άλοντα τῷ βουλομένω κτείνειν όσιον (την) ώς θυμα τοῦ καταχθονίου Διώς.

Römer I 75, 2). Auch dem zweiten Theile dieses Verses und dem folgenden quique arma secuti | impia nec veriti dominorum fallere dextras (also ἐπίορχοι) liegen natürlich Beziehungen auf römische Verhältnisse zu Grunde, wenngleich der Ausdruck offenbar absichtlich so allgemein gehalten ist, dass er die Deutung auf bestimmte Vorgänge erschwert (vgl. die Bemerkungen des Servius und der neueren Interpreten).') — Sonst erfordern nur noch die Verse 617 ff. eine kurze Besprechung:

sedet aeternumque sedebit infelix Theseus; Phlegyasque miserrimus omnis admonet et magna testatur voce per umbras: , discite iustitiam moniti et non temnere divos'.

Dass Theseus ewig in der Unterwelt sitzen wird, scheint aus Od.  $\lambda$  631 erschlossen zu sein (Wilamowitz Hom. Unters. 141); es ist, als ob die Wiederholung aeternumque sedebit die andere (damals viel geläufigere) Tradition geradezu abweisen soll. Die nächsten Worte erklären schon ältere Interpreten (vgl. Gibbons Bemerkungen a. O. 234) als eine Nachahmung von Pindar Pyth. II 21 f. Seav δ' έφετμαϊς Ίξίονα φαντί ταῦτα βροτοῖς | λέγειν ἐν πτερόεντι τροχώ | παντά κυλινδόμενον: | τὸν εὐεργέταν άγαναζις άμοιβαῖς ἐποιχομένους τίνεσθαι. Man musste dann aber eine doppelte Umdeutung der Pindarischen Verse durch Vergil annehmen: erstens müsste er die Strafe des Ixion gemäss der Anschauung seiner Zeit verstanden haben, die der Pindarischen noch fremd ist - zuerst wird Ixion im Tartarus genannt von Apollon. Arg. 3, 61 f., vgl. Rohde Psyche 284, 1 — und zweitens das bei Pindar von Ixion Gesagte mit entsprechender Abänderung auf Phlegyas, den Vater desselben, übertragen haben. Aber auf etwas anderes führt die Beobachtung, dass Plato an zwei Stellen, wo er Orphisch-Pythagoreische Lehren über die Unterwelt wiedergiebt, die grossen Sünder im Tartarus nicht bloss zu eigner Qual, sondern auch zur , Mahnung' anderer, wie Vergil, gefoltert werden lässt: Gorg. 525 C οι δ' αν τα έσχατα άδικήσωσι και δια τοιαύτα άδικήματα άνίατοι γένωνται, έχ τούτων τὰ παραδείγματα γίγνεται, καὶ οὖτοι αὐτοὶ μὲν οὐκέτι ὀνίνανται οὐδέν, ἅτε ἀνίατοι ὄντες, άλλοι δὲ ὀνίνανται οἱ τοίτους ὁρῶντες διὰ τὰς ἁμαρτίας τὰ

<sup>1)</sup> Auf v. 621 f. komme ich später zurück, da mich deren Besprechung hier zu weit führen würde.

μέγιστα . . . πάθη πάσχοντας τὸν ἀεὶ χρόνον, ἀτεχνῶς παραδείγματα ἀνηρτημένους ἐκεῖ ἐν τῷ δεσμωτηρίῳ, τοῖς ἀεὶ
τῶν ἀδίχων ἀφικνουμένοις θεάματα καὶ νου θετήματα,
eine Vorstellung, die in der Republik X 616 A so umgestaltet ist,
dass die Peiniger dieser Frevler den Vorübergehenden die Art der
Verschuldung angeben: τοῖς ἀεὶ παριοῦσι σημαίνοντες, ὧν
ἕνεκά τε ταῦτα ὑπομένοιεν καὶ ὅτι εἰς τὸν Τάρταρον ἐμπεσούμενοι ἄγοιντο. In Anlehnung an die Orphisch-Pythagoreische
Dichtung mag dann dieser Gedanke auch auf die anderen grossen
Sünder, die nicht im Tartarus bestraft wurden, übertragen und
so Pindar übermittelt worden sein (φαντί).

Dass sich Vergil die Strafen im Tartarus als ewige denkt, zeigt das Beispiel des zu ewigem Sitzen verdammten Theseus. Auch dies stimmt mit der vorauszusetzenden Pythagoreischen Quelle. Denn auch Plato hebt an drei Stellen die Unheilbarkeit und daher ewige Verdammniss der im Tartarus bestraften grossen Sünder ausdrücklich hervor: Gorg. 525 C, Phaed. 113 E, Rep. X 615 D E.

Wir wenden uns jetzt zur Beschreibung des Elysiums. Die äussere Schilderung der Sitze der Seligen lehnt sich, wie richtig hervorgehoben wird, an einen berühmten 30ñvog Pindars an, aus welchem Plut. cons. ad Apollon. 35 und de latenter vivendo 7 uns ein Fragment erhalten hat (95 Boeckh): wie bei Pindar scheint den Seligen im Elysium die Sonne (v. 641), die Haine sind von Wohlgerüchen erfüllt (v. 658) und von einem Fluss durchströmt (v. 658 f.). Bei Vergil werden 4 Gruppen Seliger unterschieden: a) die in der Palaestra sich Tummelnden (v. 642 f.), b) die im Reigen nach den Klängen der Leier des Orpheus Tanzenden (v. 644-647), c) die Heroen, welche ihren Lieblingsbeschäftigungen im Leben, dem Waffen- und Wagenkampf, sowie der Rossezucht, nachgehen (v. 648-655), d) eine Schaar, die beim Symposion versammelt ist und Paeane singt (v. 656-665). Die drei ersten Gruppen erwähnt kurz auch das Pindarische Fragment καὶ τοὶ μὲν ἵπποις γυμνασίοις τε, τοὶ δὲ πεσσοῖς, | τοὶ δὲ φορμίγγεσσι τέρπονται. Da uns aber aus diesem Pindarischen Βρηνος zu wenig erhalten ist, können wir nicht genau entscheiden, ob die Uebereinstimmung nicht vielmehr aus der gemeinsamen Quelle, nämlich einer Pythagoreischen Schrift, zu erklären ist; es muss uns genügen, im Allgemeinen die Kreise nachzuweisen, denen die Vergilische Darstellung entnommen ist. Dazu dient besonders die

vierte Gruppe, die beim Symposion Versammelten, welche sich wieder aus mehreren Classen von Seelen zusammensetzt (v. 660-665).

hic manus ob patriam pugnando volnera passi, quique sacerdotes casti, dum vita manebat, quique pii vates et Phoebo digna locuti, inventas aut qui vitam excoluere per artes, quique sui memores aliquos fecere merendo: omnibus his nivea cinguntur tempora vitta,

und über sie alle ragt weit Musaeus hervor (v. 667 f.). Damit ist zu vergleichen Plat. Rep. II 363 C (karrikierend) Movσαίος δὲ τούτων (sc. Ήσιόδου τε καὶ 'Ομήρου) νεανικώτερα τάγαθὰ καὶ ὁ υίὸς αὐτοῦ (Eumolpos) παρά θεῶν διδόασι τοῖς δικαίοις: εἰς ἄδου γὰρ άγαγόντες τῷ λόγψ καὶ κατακλίναντες καὶ συμπόσιον τῶν δσίων κατασκευάσαντες ἐστεφανωμένους ποιοῦσι τὸν ἄπαντα χρόνον ήδη διάγειν μεθύοντας. Wir begreifen jetzt, warum Vergil hier dem Musaeus eine so hervorragende Stelle giebt: er und sein Sohn Eumolpos galten als Stifter der Eleusinischen Mysterien (s. die Zeugnisse bei Kinkel epic. gr. fragm. p. 219 f.), deren Institutionen, wie bereits oben hervorgehoben, aufs engste mit den theologischen Lehren der Orphiker zusammenhängen: das zeigt hier besonders deutlich Plato, wenn er in unmittelbarem Anschluss an die oben citirten Worte die Orphische Ansicht über die Strasen der Gottlosen im Hades reserirt. Wenn Vergil endlich zu dieser vierten Gruppe rechnet die Vorkämpfer fürs Vaterland, die Priester, Sänger (vates) und überhaupt diejenigen, welche durch Kunste das Leben verschönerten und sich durch Verdienste dankbare Erinnerung bei Einzelnen erworben haben, so scheint auch diese Zusammenstellung nicht willkürlich aus der Phantasie des Dichters hervorgegangen zu sein: denn Empedokles, der sich in seiner Lehre von dem Schicksal der Seele eng an die Pythagoreer anschloss, nennt unter den Seelen, die nach langen Wanderungen endlich ein göttergleiches Leben in den Wohnsitzen und an den Tischen der Unsterblichen erhalten, μάντεις τε καὶ ὑμνοπόλοι καὶ ἰητροὶ | καὶ πρόμοι (v. 447 f.).¹)

<sup>1)</sup> Die πρόμοι entsprechen den ob patriam pugnando volnera passis, sind also nicht duces, sondern ganz eigentlich πρόμαχοι. Ob in v. 664 quique sui memores aliquos fecere merendo, nicht gerade in erster Stelle die ίητροί gemeint sind? Das im Gegensatz zu dem vorhergehenden Vers einschränkende aliquos (woſür einzelne Editoren ganz verkehrt das alios

Endlich der vierte Hauptraum der Unterwelt: der vom Lethefluss durchströmte Thalkessel, in welchem sich die zur Rückkehr an die Oberwelt bestimmten Seelen aufhalten. In diesem Abschnitt stossen wir wieder auf erhebliche Schwierigkeiten, aber gerade er ist von grosser Wichtigkeit für die nähere Bestimmung der Quelle. Zunächst ist nun eins sestzustellen: in den Versen 724 ff. wird eine Theorie der Seelenwanderung gegeben mit stoischer Terminologie; letztere ist von den Interpreten auch nicht verkannt worden, sie tritt ja auch mit grösster Deutlichkeit hervor: Himmel und Erde und Meer und Mond und Gestirne nährt ein seuriger Hauch, der sich als belehender Geist durch das All ergiesst: feurige Lebenskraft, die sie mit der Gottheit vereint, bewegt und belebt daher die Menschen und die gesammte Thierwelt des Landes, der Lust und des Wassers. Fast jedes Wort ist stoisch, man denkt beim Lesen der Vergilischen Verse unwillkurlich in griechischer und zwar stoischer Terminologie.1) Daraus hat nun Hirzel wie es scheint, mit Zustimmung Ribbecks, rom. Poesie II 99) Unters. zu Cic. philos. Schr. Il 25 ff. gefolgert, dass die Vergilische Nekyia wenigstens von v. 703 an einer stoischen Quelle entnommen sei, die er sogar als die Zenonische πολιτεία glaubt präcisiren zu dürsen. Letzteres ist bereits von Schmekel de Ovidiana Pythagoreae doctrinae adumbratione (Diss. Greisw. 1885) p. 59, 38 und hiervon unabhängig von Ettig Acheruntica (Lpz. Stud. XIII 1891) p. 356, 2 zurückgewiesen worden; wenn nun aber Schmekel Plato als Quelle ansetzt, so beruht das auf einer irrthümlichen Benutzung antiker Zeugnisse: Schmekel weist nämlich richtig nach, dass diese auf die

einiger Hss. aufnehmen) würde gut dazu passen. — In der ganzen Schilderung vergleiche noch (ausser der lehrreichen Persiflage Lukians vor. hist. Il 6 ff.) Plat. apol. c. 22, Cic. consol. bei Lact. div. inst. Ill 19, 6 und besonders den Axiochos 371 C, wo das Elysium ganz ähnlich beschrieben wird: διατφιβαί δὲ φιλοσόφων, και θέατφα ποιητών και κύκλιοι χοφοί και μουσικά ἀκούσματα συμπόσιά τε εὐτελῆ και είλαπίναι αὐτοχοφήχητοι. Für das Symposion vgl. auch die Inschrift CIGr. 3256. In der Mysterien-Litteratur beginnt die Geschichte des Wortes συμπόσιον, durchläuft dann die mannigfachsten Phasen und endet im Christenthum, z. B. fehlen in der Apocalypse des Paulus p. 54 Tisch. nicht die εὐφραινόμενοι καὶ ψάλλοντες, unter denen David mit dem Psalter die Rolle des Musaeus übernommen hat. Ueber den ähnlichen Glauben anderer Völker vgl. Ettig a. a. O. 296, 3.

<sup>1)</sup> Letztere ist übrigens auch dem Lucanscholiasten nicht entgangen: vgl. seine Bemerkung p. 290 Us. über v. 730 f.

Seelenwanderung bezüglichen Verse Vergils bei drei verschiedenen Autoren auf dieselbe Weise interpretirt werden, nämlich bei Augustin de civ. dei XXI 13 (u. ö.), dem Lucanscholiasten p. 291 Us. und Servius zu v. 703 f. 740 f., die also sämmtlich auf einem Gewährsmann fussen; da nun hier Platons Phaedon als Quelle der Vergilischen Verse genannt wird, so glaubt Schmekel an die Richtigkeit dieser Behauptung, ohne zu bedenken, dass dieselbe völlig illusorisch wird, wenn man sich diesen antiken Gewährsmann etwas genauer ansieht. Derselbe ist nämlich offenbar Neuplatoniker, wie man ganz abgesehen von allen übrigen Indicien (die Terminologie, die sonstige Benutzung eines solchen Commentars für das 6. Buch bei Servius) besonders daraus ersehen kann, dass Augustin X 30, an einer von Schmekel selbst (p. 55) citirten Stelle, den Porphyrius in die Untersuchung mit hineinzieht. Damit verliert also dieses Zeugniss jeden Werth, man versteht vom Standpunkte seines Gewährsmannes jetzt auch ganz gut das sonst unbegreifliche Missverkennen der stoischen Terminologie. Was ist nun aber mit der letzteren anzufangen? Ist vielleicht soviel von Hirzels Behauptung aufrecht zu halten, dass, wenn auch nicht Zenons πολιτεία, so doch eine nicht genauer zu bestimmende stoische Darstellung zu Grunde liegt? Das ist die Ansicht Ettigs a. a. O., aber auch sie stösst auf Schwierigkeiten. Denn wozu wird bei Vergil die stoische Lehre von dem die Welt belebenden göttlichen Feuerhauch verwendet? Dazu, um die Seelenwanderung zu begründen. Diese aber ist den älteren Stoikern nachweislich fremd, und Posidonius, der sie gemäss seiner platonisirenden und pythagoreisirenden Richtung annahm, kommt hier nicht in Betracht. Denn es ist von Heinze Xenokrates (1892) S. 123 ff., bes. S. 134 f. nachgewiesen worden, dass er den volksthümlichen Anschauungen περί τῶν ἐν ἄδου entgegentrat und eine überaus phantastische Eschatologie aufstellte, die den Hades ganz ausschloss. Es handelt sich bei Vergil also um eine mit stoischer Terminologie operirende, aber von keinem Stoiker herrührende Darstellung. Nun wissen wir, dass die jüngeren Pythagoreer, um das nur in Umrissen vorliegende System ihres Meisters auszuführen, sich ausser an Plato besonders gern an die Stoiker angelehnt haben: da Pythagoras selbst sich über das Wesen der Seele nicht näher ausgesprochen zu haben scheint, übernahmen seine Jünger hier die stoische Ansicht. Eine Neupythagoreische Schrift dieser Art, in welcher die

eignen Dogmen verquickt wurden mit stoischen, hat Vergil vorgelegen, als er diese Verse dichtete. 1) Um das besonders deutlich zu erkennen, vergleiche man mit den angeführten Worten dasjenige, was Alexander Polyhistor bei Laertius VIII 27 f. als Pythagoreische Lehre berichtet: ήλιόν τε καὶ σελήνην καὶ τοὺς ἄλλους άστέρας είναι θεούς, έπικρατείν γάρ το θερμον έν αύτοις, όπερ έστι ζωίζ αίτιον ... και άνθρώποις είναι πρός θεούς συγγένειαν κατά τὸ μετέχειν ἄνθρωπον θερμοῦ, διὸ καὶ προνοείσθαι τὸν θεὸν ἡμῶν. είμαρμένην τε τῶν ὅλων καὶ κατα μέρος αίτίαν είναι της διοικήσεως. διήκειν τ' άπο τοῦ ήλίου ακτίνα δια του αίθέρος του τε ψυχρού και παχέος. . . . ταύτην δὲ τὴν ἀχτῖνα καὶ εἰς τὰ βένθη δύεσθαί καὶ διὰ τοῦτο ζωοποιεῖν πάντα. καὶ ζην μὲν πάνθ' ὅσα μετέχει τοῦ θερμοῦ . . ., εἶναι δὲ τὴν ψυχὴν ἀπόσπασμα αἰθέρος: alles bis in Einzelheiten mit den Vergilischen Versen übereinstimmend.2) Die παλιγγενεσία aber wird in pythagoreisirenden Kreisen ganz gewöhnlich auch in nachplatonischer Zeit mit einer Beschreibung τῶν ἐν ἄδου verbunden, vgl. Schol. Soph. El. 62. Auch in den folgenden Versen Vergils 733 f.

hinc metuunt cupiuntque, dolent gaudentque, neque auras dispiciunt clausae tenebris et carcere caeco

ist die Verbindung von Pythagoreischem und Stoischem offenkundig: denn die vier  $\pi \acute{\alpha} \vartheta \eta$ :  $\varphi \acute{o} \beta o \varsigma \ \emph{e} \pi \iota \vartheta \upsilon \mu \iota \alpha \ \pi \acute{o} \nu o \varsigma \ (\text{oder } \lambda \acute{\upsilon} \pi \eta) \ \acute{\eta} \delta o \nu \acute{\eta}$  werden zusammen genannt mit dem Philolaischen Vergleich des Körpers und eines Gefängnisses.

Die stoische Lehre von der Seele wird nun, wie gesagt, für das Pythagoreische Dogma von der Seelenwanderung verwerthet. Da die Göttlichkeit der Seele durch ihren Eintritt in den Körper besleckt wird, so muss sie vor ihrem Wiedereintritt in denselben geläutert werden. Diese Läuterung muss sich aber auf alle Seelen erstrecken, da es sich hier nicht fragt, wie gut oder schlecht sie im Leben gewesen, sondern da schon ihre blosse Berührung mit

<sup>1)</sup> Schon Klausen, Aeneas und die Penaten II 1026 hat gelegentlich auf das Pythagoreische Element in diesen Versen hingewiesen ohne einen Schluss daraus zu ziehen.

<sup>2)</sup> Cf. Cic. de sen. 21,78 audiebam Pythagoram Pythagoreosque... numquam dubitasse, quin ex universa mente divina delibatos animos haberemus.

der Körperwelt sie verunreinigt hat, doch soll offenbar die dreifache Art der Bestrafung durch Luft, Wasser und Feuer eine Stufenfolge entsprechend den Arten der Verschuldung andeuten. Sonderbar genug muthet uns diese Vorstellung an, doch lässt sich, wenn auch nicht das Gleiche, so doch sehr Aehnliches aus platonisirenden oder pythagoreisirenden Kreisen nachweisen. Aehnlich ist es schon, wenn Platon Phaed. 114 A die Seelen der Mörder im Allgemeinen im Kokytos, aber die Seelen der Vater- und Muttermörder im Pyriphlegethon bestraft werden lässt; aber auch die am wenigsten verständliche Strafe durch die Winde, denen die verhältnissmässig geringer Schuld verfallenen Seelen ausgesetzt werden, findet ihre Erklärung durch eine von Heinze a. a. O. p. 139 f. auf Posidonius 1) zurückgeführte Stelle in Plutarchs Schrift de facie in orbe lunae c. 28, 6; dort heisst es in dem eschatologischen Mythus folgendermassen: πάσαν ψυχήν, ἄνουν τε καὶ σὺν νῷ, σώματος ἐκπεσούσαν, είμαρμένον έστι τῷ μεταξύ γῆς και σελήνης χωρίψ πλανηθηναι χρόνον οὐκ ἴσον· ἀλλ' αί μεν ἄδικοι καὶ ἀκόλαστοι δίχας τῶν ἀδιχημάτων τίνουσι, τὰς δ' ἐπιειχεῖς, ὅσον ἀφαγνεῦσαι καὶ ἀποπνεῦσαι τοὺς ἀπὸ τοῦ σώματος ώσπε**ς ἀτμοῦ** πονηρού μιασμούς έν τῷ πραστάτω τοῦ ἀέρος, ὃν λειμῶνας άδου καλοῦσι, δεὶ γίνεσθαι χρύνον τινὰ τεταγμένον. Bei Vergil, wo vom Hades die Rede ist, muss man sich natürlich diese auf die Läuterung der Seelen in der überirdischen Luft bezügliche Vorstellung auf jenen übertragen denken: die eigenthümliche Bezeichnung dieses άήρ als λειμώνες άδου 2) zeigt, dass eine solche Uebertragung nicht

<sup>1)</sup> Heinze sucht freilich die angeführten Worte, obgleich sie mitten in einer, wie er selbst nachweist, auf Posidonius zurückgehenden Ausführung stehen, für Xenokrates in Anspruch zu nehmen, wie mir scheint, ohne Grund. Denn wenngleich Posidonius die Strafe der schlechten Seelen in ihrer Rückkehr in sterbliche Leiber bestehen liess, so wird er trotzdem einen Zwischenzustand der Läuterung angenommen haben, ebenso wie Platon im Schlussmythus der Republik und Vergil in der vorliegenden Stelle. Zudem giebt Heinze p. 140 selbst zu, dass wenigstens Aehnliches auch bei Posidonius gestanden haben könne.

<sup>2)</sup> Wohl nach einer späteren Auslegung der Orphischen κατάβασιε, vgl. Procl. zu Plat. Rep. p. 696 cd. Mai (fr. 154 Abel) έπει και τὰ ἄλλα παρ' 'Όρφέως έμυθολόγησεν (ὁ Πλάτων) λαβών, οἶον ὅτι ἐν τῷ 'Αχέροντι καΦαίρονται καὶ τυγχάνουσιν εὐμοιρίας τινός

οι μέν χ εὐαγέωσιν ὑπ' αὐγὸς ἡελίοιο, αὐτις ἀποφθίμενοι μαλαχώτερον οίτον έχουσιν έν χαλῷ λειμῶνι βαθίρρουν ἀμφ' Άχέροντα

schwer war. 1) — Endlich der temporis orbis v. 745 und die rota v. 748: die Bedeutung dieser Ausdrücke ist den Erklärern entgangen, obgleich sie schon im Alterthum bekannt war. Freilich Servius hat schon nichts mehr darüber gewusst, wenn er zu v. 748 bemerkt: rotam volvere per annos: exegerunt statutum tempus per annorum volubilitatem. est autem sermo Ennii²), aber richtiger urtheilt Hieronymus adv. Rufinum I. III vol. 1948 Vall. Pythagoras primus invenit immortales esse animos et de aliis corporibus in alia transire, quod quidem et Virgilius in sexto Aeneidis volumine sequens loquitur:, has omnes eqs. 13) Das ist also der berühmte τροχός und χύχλος der Orphiker und Pythagoreer, über den vgl. Lobeck Agl. p. 798 f., wo auch die Vergilstelle berücksichtigt ist.

So weit also ist alles klar, aber die Schwierigkeit beginnt bei dem v. 743. Es ist dies, wie mir scheint, eine der vielen Stellen in der Aeneis, bei welchen wir über unsere ältesten Handschriften hinausgehen und die höhere Kritik in Anwendung bringen müssen. Man betrachte folgende Verse (v. 739 ff.):

mit Olympiodor in Plat. Phaed. c. 60 (ed. Finckh = fr. 155 Abel): ὅτι οἱ παραδιδόμενοι τέσσαρες ποταμοὶ κατὰ τὴν Ὀρφέως παράδοσιν τοῖς ὑπογείοις ἀναλογοῦσι δ΄ στοιχείοις τε καὶ κέντροις κατὰ δύο ἀντιθέσεις. ὁ μὲν γὰρ Πυριφλεγέθων τῷ πυρὶ καὶ τῇ ἀνατολῷ, ὁ δὲ Κωκυτὸς τῇ γῇ καὶ τῇ δίσει, ὁ δὲ ᾿Αχέρων ἀέρι τε καὶ μεσημβρία κτλ., āhnlich ders. c. 61 (= fr. 156) ὅτι οἱ τέτταρες ποταμοὶ τὰ τέτταρα στοιχεῖά ἐστι τὰ ἐν τῷ Ταρτάρω· ὁ μὲν Ὠκεανός, φησί, τὸ ὕδωρ· ὁ δὲ Κωκυτὸς ῆτοι Στύγιος ἡ γῷ· ὁ δὲ Πυριφλεγέθων τὸ πῦρ· ὁ δὲ ᾿Αχέρων ὁ ἀἡρ. ἀντικεῖσθαι δὲ τῷ μὲν Πυριφλεγέθοντι τὸν Στύγιον ὡς θερμῷ ψυχρόν, τῷ δὲ Ὠκεανῷ τὸν ᾿Αχέροντα ὡς ὑδραίω ἀέριον· διὸ καὶ ᾽Ορφεὺς τὴν ᾿Αχερονσίαν λίμνην ἀέριον καλεῖ. Selbstverständlich ist das keine altorphische Lehre.

<sup>1)</sup> Die von den schon oben genannten Neuplatonischen Erklärern dieser Vergilverse vorgebrachte Interpretation ist unbrauchbar: sie drängt in bekannter willkürlicher Weise dem Dichter fremdartige Gedanken auf. — Auch die, wie es scheint, aus der Vergilischen Andeutung hervorgegangene Dichtung Dantes von den Seelen der fleischlichen Verbrecher, die von der düstern Luft gepeitscht wurden (Inf. V 29 ff.), trifft kaum den Sinn des Wortes. Wie aber selbst eine so abstruse Vorstellung populär wird, zeigt deutlich die Esra-Apocalypse p. 30 καὶ είδον έκεῖ τοῦ ἀέρος τὴν κόλασιν καὶ τὴν πνοὴν τῶν ἀνέμων καὶ τὰς ἀποθήκας τῶν κρυστάλλων καὶ τὰς αἰωνίους κρίσεις.

<sup>2)</sup> Vahlen bezieht dies auf den anderweitig überlieferten Vers des Ennius ann. 548 inde patefecit radiis rota candida caelum.

<sup>3)</sup> Das Hieronymuscitat ist bei den von Ribbeck zusammengestellten testimonia nachzutragen.

ergo exercentur poenis veterumque malorum supplicia expendunt. aliae panduntur inanes suspensae ad ventos, aliis sub gurgite vasto infectum eluitur scelus aut exuritur igni. quisque suos patimur manis; exinde per amplum mittimur Elysium et pauci laeta arva tenemus, donec longa dies perfecto temporis orbe concretam exemit labem purumque relinquit aetherium sensum atque aurai simplicis ignem. has omnis, ubi mille rotam volvere per annos, Lethaeum ad fluvium deus evocat agmine magno, scilicet immemores super ut convexa revisant, rursus et incipiant in corpora velle reverti.

740

745

750

Diese Verse enthalten nach dem einstimmigen Urtheil der Herausgeber, soweit sie sich nicht mit ein paar glatten Worten über die Schwierigkeit hinwegsetzen, eins der grössten  $\zeta\eta\tau\dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$  der Aeneis, und schon alte Interpreten vor Heyne haben sich viel mit ihrer Erklärung abgemüht. Heyne fasst die hauptsächliche Schwierigkeit so zusammen: ut nunc versus se ordine excipiunt, aut nova in Elysio fit aut inchoata ante animarum purgatio in Elysio absolvitur: quod omnino novum est et insolens. Das ist ohne Zweisel richtig bemerkt, und wenn trotzdem noch in der 6. Aufl. des Ladewigschen Vergil (der letzten, die ich habe benutzen können) erklärt wird: , Das Elysium wird den Guten nicht zur Belohnung angewiesen, sondern soll ebenfalls (durch die reinere Luft, die darin herrscht, siehe v. 640 [1]) dazu dienen, die unedlen Bestandtheile, die jede Seele durch den Aufenthalt im Körper erhält, zu tilgen, bis dann endlich alle Manen nach wiedererlangter völliger Reinheit auf die Oberwelt zurückgeschickt werden '1), so brauchte man das kaum zu widerlegen. Es würde abgesehen von dem perversen Gedanken dann doch unerklärlich sein, was die Worte et pauci laeta arva tenemus sollen, die den bei jener Auffassung geforderten Gedanken

<sup>1)</sup> Aehnlich Benoist in seiner Ausgabe Paris 1882: on objecte, que les champs Elysées ne sont point un lieu d'épreuves. Mais on peut admettre que c'est une nécessité, pour détacher entièrement l'âme des atteintes du corps, de la placer en contact avec l'air et la pure lumière de ces lieux. Wer Lust hat, ähnliche, mitunter sehr scherzhafte, Erklärungsversuche dieser Stelle zu lesen, findet diese zusammengetragen in der Aeneisausgabe von Gossrau (ed. 2. 1876) zu v. 747.

zerstören. Ausser der von Heyne hervorgehobenen Schwierigkeit enthalten aber die beiden Verse noch ein zweites nicht minder anstössiges Moment: was soll hier die longa dies und der perfectus temporis orbis, der zur Reinigung nöthig ist, da doch Anchises erst kurze Zeit in der Unterwelt ist? Man hat nun schon früh (zuerst in der editio Parmensis von 1475, dann in den Ausgaben von Brunck, Bothe, Ribbeck, Ladewig-Deuticke) zu dem beliebten Mittel der Umstellung gegriffen, indem man die Verse 743. 744 nach 747 stellte; aber dadurch wird nicht viel gewonnen. Denn wenn auf diese Weise freilich der verkehrte Gedanke, dass die Läuterung noch im Elysium fortgesetzt wird, beseitigt werden kann, so bleibt doch noch immer der Anstoss, dass Anchises sich mit einrechnet in die durch lange Strafen Geläuterten, obgleich er erst kurze Zeit in der Unterwelt ist. Aehnliches mag Heyne empfunden haben, wenn er mit richtigem Gefühl den Umstellungsversuch nur mit Zweifel an seiner Richtigkeit anführt, dann aber hinzufügt: quo accuratius hunc locum inspicio, eo manifestius mihi fit, versus esse a poeta nondum expolitos nec in suum numerum et ordinem redactos. Der einzige der neueren Herausgeber und Erklärer, der sich diese Ansicht angeeignet hat, ist Conington. Wir können aber noch einen Schritt weiter gehen und den in unserer Philologie wohl nur bei Vergil möglichen Versuch anstellen, dem Dichter sozusagen in ipsa penetralia zu folgen und bei seinem Schaffen zu beobachten. Es ist bekannt, dass wir in der Aeneis öfters eine Parallelversion eines und desselben Gedankens in anderer Ausführung antreffen, wo wir nicht sowohl nach gewohnter Weise eine Interpolation als vielmehr eine vom Dichter selbst herrührende Dittographie zu constatiren haben, die selbstverständlich in einer von ihm selbst besorgten Ausgabe beseitigt worden wäre, aber von der Pietät des Herausgebers Varius (denn nur er ist Herausgeber gewesen, s. c. II dieser Studien) unangetastet gelassen wurde. Der Letztere fand diese Parallelverse entweder in dem Handexemplar des Dichters am Rande oder auf einzelnen schedae notirt')

<sup>1)</sup> Für die Arbeitsweise des Dichters ist wichtig, was uns die Suetonische Vita berichtet p. 59 f. R. Aeneida prosa prius oratione formatam digestamque in XII libros particulatim componere instituit prout liberet quidque et nihil in ordinem arripiens: ut ne quid impetum moraretur, quaedam imperfecta transmisit alia levissimis verbis velut fulsit, quae per iocum pro tibicinibus interponi aiebat ad sustinendum opus, donec solidae columnae advenirent. Ferner p. 62: Erotem librarium et libertum eius . . .

und befolgte nun bei seiner Edition zwei Methoden: da, wo die Dittographie ganz offenbar war und es keinem Zweisel unterliegen konnte, dass die neuen Verse die alten zu ersetzen bestimmt waren, strich er die alten und rückte an deren Stelle die neuen. Für diese erste Methode existirt, denke ich, noch ein hervorragendes Beispiel, über welches ich cap. II handeln werde; da jedoch, wo der Zusammenhang zweiselhast war und man nicht recht wusste, ob die neuen Verse die alten ersetzen oder bloss erweitern sollten, gewann die Pietät des Herausgebers den Sieg über sein philologisches Bewusstsein und sein dichterisches Nachempsinden: er wollte lieber zu viel als zu wenig geben und nahm daher die am Rande stehenden Verse in den Text aus, ohne diesen zu verkürzen. Für die letztere Methode hat besonders Ribbeck in seiner Ausgabe einige sehr bemerkenswerthe Fälle ausgezeigt, die ganze Frage verdiente dringend eine zusammenhängende Bearbeitung. 1) Ein bezeichnendes Beispiel

tradunt referre solitum, quondam eum in recitando duos dimidiatos versus complesse ex tempore: nam cum hactenus haberet: "Misenum Aeoliden, adiecisse: "quo non praestantior alter"; item huic: "aere ciere viros" simili calore elatum subiunxisse: "Martemque accendere cantu", statimque sibi imperasse, ut utrumque volumini adscriberet, wenn auch nach Ribbecks Ansicht nicht viel Wahres an dieser zweiten Stelle ist.

<sup>1)</sup> Sehr vieles dieser Art ist zum ersten Mal von Ribbeck erkannt worden, z. B. eins der deutlichsten Beispiele ist v. 601 ff. (worüber vgl. prolegg. p. 62 f.), wenngleich, so viel ich sehe, von den späteren Editoren und Interpreten nur Kettner, Z. f. d. Gymn.-W. 1879 p. 654, 2, den evidenten Nachweis Ribbecks verstanden hat. Nicht ganz so überzeugend ist mir, um mich nur an das 6. Buch zu halten, die Behandlung, die Ribbeck den vv. 716 f. zu Theil werden lässt: Anchises sagt has (animas) equidem memorare tibi atque ostendere coram | iampridem hanc prolem cupio enumerare meorum, | quo magis Italia mecum laetere reperta. Hierzu bemerkt Ribbeck: versum 716, quem non interpretatur Servius [was aber für sich genommen nichts beweist], poeta primo conamine in schedas effusum postea in eius vicem v. 717 elaborato omitti voluerat, sed relictum in textu delere religioni habuerunt amici. Aber wenn v. 716 ausgelassen wird, ist nach meinem Gefühl das Fehlen von tibi in v. 717 unerträglich; wir werden also wohl sagen müssen: sowohl der eine wie der andere Vers ist nur ein vorläufiger Nothbehelf gewesen: hätte der Dichter die Aeneis selbst edirt, so würde er die Stelle endgültig geglättet haben. So wie sie dasteht, kann sie jedenfalls nicht richtig sein, obgleich sie von den Herausgebern invita Grammatice erklärt wird; auch Plüss Vergil u. d. epische Kunst 171, 1 irrt. Um über diese Fragen ein abschliessendes Urtheil fällen zu können, ist es vor allen Dingen nöthig, alle nach dieser Richtung hin in Betracht kommenden Fälle zu sammeln.

scheint mir nun auch durch die vorliegenden Verse geboten zu werden.

Um das zu erkennen, müssen zwei Punkte festgehalten werden: 1) Es kann keinem Zweisel unterliegen, dass zu v. 744 pauci laeta arva tenemus das in v. 748 stehende has omnis in unmittelbarem Gegensatz zu denken ist und daher v. 744 und 748 zusammengerückt werden müssen. 2) Es ist mindestens sehr wahrscheinlich, dass in v. 743 die Worte quisque suos patimur manis sich anschliessen sollen an die in v. 740-742 aufgezählten drei verschiedenen Strafen. Denn gerade dadurch erhält ja quisque suos erst seine Bedeutung; daher wird man ungern an eine Lostrennung der Verse 740-742 von 743 glauben. Aus diesen beiden Momenten folgt: wenn wir v. 745-747 ausscheiden, so erhalten wir den gewünschten doppelten Anschluss. Um diese zunächst höchstens den Werth einer Vermuthung besitzende Ansicht glaubhafter zu machen, muss der Beweis erbracht werden, dass diese Verse dem ganzen Zusammenhang der Stelle, so wie wir sie jetzt lesen, widersprechen. Dass sie nun da, wo sie in den Handschriften stehen, unmöglich sind wegen des verkehrten Gedankens, der dadurch entsteht, ist bereits oben hervorgehoben worden; aber auch an dem Platz, auf welchen sie bei der von den meisten Kritikern vorgenommenen Umstellung gesetzt werden, sind sie nicht zu brauchen. Denn unmöglich können alle Seelen durch eine so lange Strafe, wie sie der v. 745 andeutet, bestraft werden, wenn Anchises schon jetzt nach so kurzer Frist im Elysium ist. Alles dagegen ist in Ordnung, wenn diese Verse sehlen. Wie aber sind sie in den Text gekommen? Auch dies lässt sich, denke ich, wenigstens annähernd erklären. Denn man überlege sich den Inhalt der Verse 739-751 (nach Ausscheidung von v. 745-747): ,die durch die Berührung mit der Körperwelt besleckten Seelen werden jede nach ihrer Art geläutert. Nach ihrer Läuterung werden sie alle durch die elysischen Fluren geschickt, aber während nur wenige dort bleiben, werden alle übrigen nach 1000 Jahr herausbefohlen, um am Lethestrom Vergessenheit zu trinken und dann auf die Oberwelt zurückzukehren. Woher stammt diese Lehre? Wir können sie nirgendswo nachweisen und wenn das wenig besagen würde, so giebt doch sehr zu denken die Thatsache, dass in den Kreisen, aus denen die übrige Darstellung des Dichters stammt, eine ganz andere Lehre verbreitet war. Die 1000 Jahre sind in der Platonisch-Pythagoreischen Darstellung

(Rep. X 615 A) die Zeit der Läuterung und wenn Vergil ihr bezw. einer aus ihr abgeleiteten folgte, so konnte er allerdings folgende Verse dichten:

aliae panduntur inanes suspensae ad ventos, aliis sub gurgite vasto infectum eluitur scelus aut exuritur igni: donec longa dies, perfecto temporis orbe, concretam exemit labem purumque relinquit aetherium sensum atque aurai simplicis ignem.

Aber der Dichter konnte dieser Tradition aus zwei Gründen nicht folgen, denn erstens hätte Anchises unter diesen Voraussetzungen noch nicht im Elysium sein können und zweitens würde die ganze Fiction, dem Aeneas seine Nachkommen vorzuführen, in diesem Fall unmöglich gewesen sein. Denn es ging selbstverständlich nicht an, ihn sie im Zustande der Bestrafung sehen zu lassen. Deshalb erlaubte er sich eine durchgreifende Neuerung, und dichtete jetzt so:

aliae panduntur inanes suspensae ad ventos, aliis sub gurgite vasto infectum eluitur scelus aut exuritur igni: quisque suos patimur manis; exinde per amplum mittimur Elysium et pauci laeta arva tenemus. has omnis etc.

Nehmen wir an, dass der erste Herausgeber der Aeneis diese beiden Versionen vorfand. Was sollte er thun? Nach unserem Dafürhalten wäre es am besten gewesen, er hätte die Verse 745-747 nicht edirt; aber sein Princip war ein conservativeres: nur ganz offenbare Dittographien tilgte er; an so dunkeln Stellen, wie der vorliegenden, musste er es seiner ganzen Arbeitsweise nach für gerathen halten, nichts auszulassen. Aber hätte er nicht wenigstens die Verse 745-747 an einen etwas vernünstigeren Platz rücken können? Die einzige Möglichkeit wäre gewesen, sie nach v. 742 zu stellen, aber aus der zweiten Niederschrift des Dichters musste er sehen, dass auf diesen Vers vielmehr v. 743 folgen sollte. Nachdem also diese Stelle bereits occupirt war, blieb nichts übrig, als sie da einzureihen, wo wir sie in unseren Handschristen lesen. Gewiss sind sie hier inhaltlich unmöglich und mancher wird sich daher sträuben anzuerkennen, dass ein Dichter wie Varius derartiges habe stehen lassen können. Aber wir dürsen über diese Dinge nicht

von der Höhe unseres Standpunktes urtheilen; wer Absurditäten wie v. 601 ff. stehen liess, der zeigt, wie hoch ihm die pietas über der  $\delta\iota\dot{o}\varrho\vartheta\omega\sigma\iota g$  stand. Während Varius die Schriften des Dichters bloss summatim emendata edirte (Suet. p. 64), besorgte die erste kritische Ausgabe, von der wir gerne mehr wüssten, Valerius Probus.

Wir fassen zum Schluss kurz die Resultate der bisherigen Untersuchung zusammen. Die Vergilische Nekyia, äusserlich im Rahmen der Homerischen gehalten, mit Zuthaten aus anderen alten Epen, weicht in ihrem Inhalt völlig von dieser ab; sie ist im Wesentlichen entnommen einer Pythagoreisch-Orphischen Unterweltsbeschreibung, welche aber im letzten Theile mit stoischen Lehren verquickt ist, d. h. aus der Zeit stammt, in welcher die Neupythagoreer eine Anlehnung an die Stoiker suchten und fanden. Da ein längerer Passus, der κατάλογος τῶν δυσερώτων, welcher der übrigen Schilderung eng eingefügt ist und sich von dieser daher nicht trennen lässt, aus einer Alexandrinischen Quelle stammt, so ist es wahrscheinlich, dass Vergil die Hauptzüge der ganzen Unterweltsbeschreibung bei einem gelehrten Alexandrinischen Dichter fand, wie überhaupt die ganze Art der Composition (z. B. die Schilderung des Elysiums) zeigt, dass er eine dichterische, nicht eine philosophische Vorlage hatte. Wir sahen ferner, dass die vermeintlichen starken Widersprüche zwischen den einzelnen Theilen des Ganzen nicht vorhanden sind: keine der 4 Unterweltsregionen: 1) der Limbus (um mich des Ausdrucks der katholischen Kirche zu bedienen) gewisser durch besondere Todesart abgeschiedenen Seelen, 2) Tartarus, 3) Elysium, 4) Hain am Lethestrom, schliessen sich, wie man irrthümlich annahm, aus. Endlich fanden wir aber, dass aller Wahrscheinlichkeit nach der Dichter in der Lehre von der Seelenwanderung bedeutende Aenderungen vorgenommen hat, zu denen er durch seinen Plan gezwungen war. 1)

<sup>1)</sup> Ich kann mir nicht versagen, wenigstens in der Form einer Anmerkung nochmals rühmend der Heyneschen Ausgabe zu gedenken; wie Heyne auch da, wo ihm äussere Zeugnisse sehlten, ost das Richtige oder wenigstens einen Theil des Richtigen sand, geht deutlich aus seiner Anmerkung zu v. 426 ff. hervor: Quid in sedibus his assignandis secutus sit poeta, non liquet, suspicor tamen suisse Pythagoreum aliquem auctorem, qui, quae alii summatim extulerant, subtilius exsequutus erat. Si Empedoclea superessent, de multis iudicium expeditius foret. Hocunum interinfantes et iniquo

Bemerkung. Eine sehr eigenthümliche Unterweltsbeschreibung hat Porphyrios in seiner Schrist περί Στυγός gegeben, wie die umfänglichen Excerpte bei Johannes Stobaeus zeigen. Ich bemerke dies deshalb, weil die Darstellung des Porphyrios insofern an die Vergilische erinnert, als er ebenfalls getrennte Sitze der Hadesbewohner statuirt und zwar durch eine so künstliche Auslegung Homerischer Verse, dass man deutlich erkennt: die Vorstellung getrennter Wohnungen im Hades muss ganz geläufig gewesen sein, da Porphyrios eine tendenziöse Auslegung der Homerischen Verse giebt, auf die er nur bei vorgefasster Meinung gerathen konnte. Er unterscheidet (Ι 1030) nach Ψ 74 άλλ' αὖτως άλάλημαι άν' εὐρυπυλές "Αιδος δω zwei Hauptregionen: die δόμοι "Λιδου und den eigentlichen  $\mathcal{A}\iota\delta\eta g$ ; in ersteren, die er sich jenseits des Acheron denkt, halten sich auf 1) die ἄταφοι, 2) diejenigen, welche bestraft werden, denn diese sind nicht im eigentlichen Hades, wo ja die Todten des λογισμός beraubt sind und also keine Strafe empfinden können; die grossen Büsser der Nekiya sind also in dieser Vorhalle, Minos richtet über sie und Herakles bestrast sie, denn es ist salsch, ihn als χολαζόμενον statt als χολάζοντα zu fassen (I 1022). Im eigentlichen Hades, also jenseits des Acheron, giebt es wieder verschiedene Sitze (I 1026. 1038): 1) die yvralues; sie wohnen ganz nahe am Acheron, denn sie trifft Odysseus zuerst, 2) die ärdeeg; sie wohnen tiefer unten im Dunkel und ferner von den jenseits des Acheron Bestrasten, denn sie sind besser als die yvvalus; und zwar je angesehener einer im Leben war, desto tiefer im Dunkel wohnt er. Endlich giebt es eine dritte Hauptregion: den Tartarus, in welchem die Titanen bestraft werden (I 1028).

iudicio aut sua manu peremptos intercedere videtur, quod mortem fatalem anteverterunt et immatura morte obierunt adeoque interiora quoque inferiorum ingredi prohibentur. Dass diese Worte so gut wie ungehört blieben — wenigstens finde ich eine (bloss gelegentliche) Bezugnahme darauf nur in der bereits erwähnten, sonst, so viel ich sehe, wenig brauchbaren Ausgabe von Gossrau p. 326 —, ist wohl hauptsächlich dadurch zu erklären, dass Heyne ohne Kenntniss jener Tertullianstelle keine Möglichkeit fand, diese Auffassung auch auf die übrigen in dieser Zwischenregion befindlichen Seelen anzuwenden.

Strassburg i. E.

E. NORDEN.

## UEBER DIE EXCERPTE VON MENONS IATRIKA IN DEM LONDONER PAPYRUS 137.

Im Juni vorigen Jahres überraschte uns Herr Kenyon, der ausgezeichnete Herausgeber der Πολιτεία Αθηναίων und der Classical Texts, mit der Mittheilung 1), dass das Britische Museum kürzlich wiederum einen umfangreichen griechischen Papyrus erworben habe, dessen Provenienz freilich nach den Principien der Museumsverwaltung geheim gehalten wurde und wird. Aus den kurzen Mittheilungen und Proben ergab sich, dass der Papyrus eine Einführung in die Medicin bezweckt, insofern nach Definitionen zuerst eine Geschichte der Medicin in grossen Zügen gegeben, dann systematisch die Physiologie des menschlichen Körpers in seinen Hauptfunctionen mit kritischer Berücksichtigung der alexandrinischen Hauptschulen (Erasistratos, Herophilos, Asklepiades) dargelegt wird. Von dem interessanteren Abschnitte doxographischen Inhaltes, der die erste Hälfte des Papyrus anfüllt, hatte Herr Kenyon keine Proben mitgetheilt, aber bereits richtig festgestellt, dass die mehrfachen Citate des Aristoteles, welche dieser Abschnitt bietet (&s φησιν περί αὐτοῦ Άριστοτέλης oder ähnlich), nur entnommen sein können der unter Aristoteles Namen gehenden Ίατρική συνα- $\gamma \omega \gamma \dot{\eta}$  (oder  $I\alpha \tau \varrho \iota \kappa \dot{\alpha}$ ), welche, wie Galen uns mittheilt, von Menon, dem Schüler des Aristoteles, herrühren.2) Aus diesem wichtigen

<sup>1)</sup> Classical Review VI (1892) 237-240.

<sup>2)</sup> Ich vermuthe nach Analogie der Eudemeia, dass der Titel lautete: Αριστοτέλους Ἰατρικὰ Μενώνεια, was dann von den Späteren wie bei den Eudemeen und Nikomacheen missverstanden wurde. In den Hermippischen (von Andronikos übernommenen) Indices steht das Werk als Ἰατρικά  $\bar{\beta}$  (Laert. D. n. 110 bei Rose fr. L. 1886, S. 7), oder Περὶ ἰατρικῆς  $\bar{\beta}$  (Hesychius ebenda n. 98, S. 14, mit der Variante aus dem Nachtragscatalog Περὶ ἰατρικῆς ζ n. 167, S. 17 und bei Ptolemaios Chennos n. 92, S. 22). Die Aerzte citiren Aristoteles (Rose a. O. fr. 376—379), ebenso Demetrios Magnes (L. D. V 61), Plutarch Μενώνεια. Das genaue giebt Galen in Hipp. De nat. h. XV 25 τὰς τῆς Ἰατρικῆς συναγωγῆς ἀναγνώναι βίβλους ἐπιγεγραμμένας μὲν

Werke waren bisher nur winzige, unbedeutende Fragmente bekannt. Nun spendet der unerschöpfliche Boden Aegyptens umfangreiche Auszüge daraus und lehrt uns auch hier einen Blick thun in den umfassenden Arbeitsplan der Aristotelischen Encyclopadie und in die vor Auffindung der Politeia wenig bekannte Gattung der Hypomnemata, der auch die Menoneia angehören. Denn alle diese Materialsammlungen, so sehr sie nach praktischen Gesichtspunkten angelegt zu sein scheinen, sind in Wahrheit doch alle visirt nach dem Hauptziele der Aristotelischen Philosophie. Auf breitester empirischer Grundlage wird das System der einzelnen Wissenschaften aufgebaut zu einer mächtigen Pyramide, deren Spitze die leitende Wissenschaft bildet, die πρώτη φιλοσοφία. Daher scheinen mir diejenigen die Absicht des Stagiriten zu verkennen, welche an praktische Ziele bei der Herbeischaffung des ungeheuren Materials denken, welche beispielsweise annehmen, er habe jene Politieen um Alexanders Willen angelegt, oder gar zur Unterlage für den in der Medicin bekanntlich dilettirenden König die medicinische Sylloge veranlasst. 1) Nein, Aristoteles war selbst König, er hatte selbst ein ungeheures Reich gegründet und organisirt, und während sein Adlerauge über dem Ganzen ruhte, waren seine Statthalter geschäftig, nach seinem Winke und Willen die Provinzen des gewaltigen Reichs zu verwalten und neue dazu zu . erobern. Mögen wir daher auch glauben, wovon ich vor wie nach überzeugt bin, dass die wichtigsten Arbeiten, wie eben die 'A9nναίων πολιτεία, von Aristoteles eigener Hand herrühren: die vielen kleineren Politieen und die anderen historischen Sammelarbeiten hatte er den Händen seiner bewährten Gehilfen anvertraut.

Αριστοτέλει, ὁμολογουμένας δὲ ὑπὸ τοῦ Μένωνος, ὁς ἦν μαθητῆς αἰτοῦ, γεγράφθαι ὁιὸ καὶ Μενώνεια προσαγορείουσιν ενιοι ταυτὶ τὰ βιβλία. Οἱ Ἰατρικὴ συναγωγὴ (wie Τεχνῶν συναγωγή) oder Ἰατρικά das richtige ist, scheint bei der unbestimmten Titulatur der Aristotelischen Schriften eine müssige Frage. Ueber das Verhältniss zur doxographischen Ueberlieferung vgl. Doxographi S. 232. Doch verlangt jetzt, wo das Material reichhaltiger vorliegt, die Bezichung der Placita zu Menon, seinen Ausschreibern und Fortsetzern eine erneute Untersuchung. Vgl. "Ueber das physikalische System des Straton' Sitzungsber. d. Berl. Ak. 1893 S. 101 ff.

<sup>1)</sup> Plut. Alex. 8 δοκεῖ δέ μοι καὶ τὸ φιλιατρεῖν 'Αλεξάνδριν προστριψασθαι μᾶλλον έτέρων 'Αριστοτέλης. οὲ γὰρ μίνον τὴν θεωρίαν ἦγάπησεν, ἀλλὰ καὶ νοσοῦσιν έβοήθει τοῖς φίλοις καὶ συνέταττε θεραπείας τινὰς καὶ διαίτας, ὡς ἐκ τῶν ἐπιστολῶν λαβεῖν έστιν.

So schuf, um einiges herauszugreifen, Theophrast die Geschichte der Philosophie in den 18 Büchern seiner Φυσικών δόξαι, von deren Auffassung und Stoff die ganze spätere Ueberlieferung abhängig ist, so ward Eudemos der Geschichtschreiber der Theologie und zugleich der exacten Wissenschaften, der Arithmetik, Geometrie und Astronomie. Wie hätte da in der Encyclopädie des Peripatos die Medicin fehlen dürfen! Hatte doch die wissenschaftliche Arzneikunde seit dem Beginn des 5. Jahrh. eine Fülle von Entdeckungen gemacht und Theorien ausgebildet, die kein Philosoph unberücksichtigt lassen konnte, geschweige der alles umfassende Aristoteles. So sind denn auch seine Schriften, namentlich die zoologischen mit einer grossen Anzahl von längeren und kürzeren, wörtlichen und freieren, namentlichen und anonymen Excerpten aus der ärztlichen Litteratur angefüllt, so dass sich, wer die Entstehungsweise unserer Aristotelischen Lehrbücher kennt, sagen muss, dass hier bereits ein unendliches Material aus einer grossen Bibliothek aufgehäuft sein musste, ehe der Baumeister sein Werk beginnen konnte. Die historische Verarbeitung hatte er einem uns sonst unbekannten Schüler Namens Menon anvertraut, dessen fachmännische Ausbildung ihn gewiss zu jener Aufgabe besonders geeignet erscheinen liess. Er hatte, wenn wir nach der Analogie des Theophrastischen Werkes urtheilen dürfen, das uns besser bekannt ist, die Aufgabe zu lösen, in einer übersichtlichen, sachlich geordneten Reihenfolge ein Bild der Systeme zu geben, welche seit dem Beginn des 5. Jahrh. in Kroton, in Knidos, in Kos und wo sonst ärztliche Kunst geübt wurde, bis auf Aristoteles Zeit herab sich ausgebildet hatten. Wenn wir nun bedenken, dass den Mittelpunkt dieser reichen Entwickelung Hippokrates darstellt, dessen wissenschaftliche Einsicht Platon rühmt, den Aristoteles den Grossen nennt, wenn wir ferner erwägen, dass die neuere Kritik von den 72 Schriften, die wir unter seinem Namen haben, kaum 6 als allenfalls Hippokratisch ausgesondert hat und, dass bei keinem dieser Werke der exacte Beweis der Echtheit bis jetzt hat geführt werden können, so liegt die bange Frage auf aller Lippen, was lehrt uns denn nun der neue Londoner Papyrus, was lehrt also die Aristotelische Schule über Hippokrates? Wird in der stark gesiebten Auswahl echt Hippokratischer Bücher, welche die moderne Kritik aus dem Haufen übrig gelassen hat, sich der Hippokrates des Menon finden oder nicht? Ferner wird dieser Hippokrates des Menon der echte sein oder nicht?

410

Ehe ich diese schwerwiegenden Fragen auf Grund des neuen Materials zu beantworten suche, ist es nöthig, über den Zustand, die Form und Ueberlieferung der Londoner Excerpte einige kurze Bemerkungen vorauszuschicken. Nachdem ich bereits zu Anfang dieses Jahres eine vorläufige Abschrift Kenyons hatte einsehen dürfen, war es mir vergönnt, während der Osterferien das leider stark zerstörte Document in London selbst eingehend prüsen und den Text vor dem Originale im Wesentlichen feststellen zu können. Nachdem es sodann gelungen war, die noch unsicher gebliebenen Stellen unter steter Mithilfe des Herrn Kenyon grösstentheils ins Reine zu bringen und namentlich die grösseren Fragmente dem Contexte einzuverleiben, konnte die Edition des ganzen Werkes im 4. Bande des Supplementum Aristotelicum ins Auge gefasst werden, wozu die Verwaltung des Britischen Museums in nicht genug zu rühmender Liberalität ihre Einwilligung gegeben hat. Dort wird die Handschrift eingehend beschrieben werden. Für unseren Zweck genüge Folgendes: Der Papyrus, der ursprünglich aus längeren Streifen bestanden zu haben scheint, ist behus leichterer Benutzung in London zerschnitten worden und wird unter 11 Glastafeln aufbewahrt. Die Länge der ganzen ursprünglich zusammenhängenden Rolle berechne ich auf 31/2 Meter. Die Höhe beträgt durchschnittlich 23 Centimeter, die Zahl der Columnen 39 zu durchschnittlich 50 Zeilen. Im Ganzen umfasst der Papyrus 1914 Zeilen. Ich habe Grund anzunehmen, dass nur am Anfange 1 oder 2 Columnen fehlten. Sonst sind alle wenigstens fragmentarisch erhalten. Die Schrift, welche das Recto, d. h. die horizontal gefurchte Seite des Papyrus bedeckt, hört mitten auf der letzten Seite auf, ohne dass die Beweisführung zu Ende geführt Auf das Verso hat der Schreiber noch versucht zwei interessante Stellen seiner Vorlage abzuschreiben, aber die Unsicherheit der Züge, die vielen Nachträge und Correcturen, das Abbrechen mitten im Satze zeigen, dass der Schreiber das Original gegen Ende nicht mehr recht lesen konnte und daher nothgedrungen die Arbeit einstellte. Diesen Eindruck, dass der Schreiber sich nur schwer in dem ihm vorliegenden Texte zurecht fand, habe ich durchweg auch sonst empfangen. Denn abgesehen von den unzähligen Flüchtigkeitssehlern und Auslassungen sind eine Reihe von Stellen offenbar lückenhaft; die Bildung des Schreibers reichte nicht dazu aus, um die schwierige oder vergilbte Schrift seiner Vorlage mit Sicherheit entziffern zu können. Wenn z. B. in der philosophischen Einleitung die Seele in dreifachem Sinne genommen wird als Ganzes, als Denkvermögen (λογιστικόν) und endlich als ἐντρέχεια, so weiss ich nicht, was dies heissen soll. Denn ἐντρέχεια (Gewandtheit, Geübtheit) passt hier auf keinen Fall. Ich vermuthe, da diese philosophische Einleitung mit peripatetischstoischer Scholastik bestritten wird, dass der Verfasser von der Aristotelischen ἐντελέχεια gesprochen hatte. Man wird es dem Schreiber nicht verübeln, dass er den ja allerdings seltsam gebildeten Terminus des Aristoteles an mehreren Stellen verkannt hat. Herr Kenyon setzt die Arbeit dieses Schreibers nicht später als ins 2. Jahrhundert, weil die Handschrift der Haupthand in der 'Αθηναίων πολιτεία gleiche und weil ein Document, das von offenbar späterer Hand auf der Rückseite copirt ist (es enthält einen Gnadenerlass des Triumvir Marcus Antonius an das Kourov τῆς 'Aσίας, das Herr Kenyon demnächst publiciren wird), nicht später als im 2. Jahrhundert niedergeschrieben sein könne.

Die Datirung der Papyrushandschriften ist, wie die Sache jetzt liegt, eine Auguralwissenschaft, und ich gehöre nicht zu den Eingeweihten. Die Urtheile der Fachgelehrten gehen auch hier ziemlich auseinander. Der eine setzt die Schrist des Anonymus nach einem photographischen Facsimile in das 2. bis 3. Jahrhundert, vermuthlich in Diokletianische Zeit, ein anderer ist geneigt, sogar noch ins 1. Jahrh. der Kaiserzeit hinaufzugehen, und damit stimmen auch einige Proben datirter Urkunden, auf die Herr Wessely in der Sammlung Erzherzog Rainer mich ausmerksam zu machen die Gute hatte. Doch darf man hierbei, wie mir scheint, nicht ausser Acht lassen, dass diese Halbeursive der litterarischen Papyri stets etwas archaisiren wird, dass also bei den Vergleichungen mit der Urkundenschrift ein etwas jüngeres Alter der Buchschrift möglich, ja sogar wahrscheinlich ist. Man wird somit an Kenyons Ansatz (2. Jahrh.) vorläufig festhalten dürfen, zumal die fast regelmässige Orthographie  $(\tau \dot{\alpha} \tau \dot{\sigma} = \tau \alpha \dot{v} \tau \dot{\sigma})$  auf gute Kaiserzeit hinzuweisen scheint. 1)

Endlich, um diese Aeusserlichkeiten abzuschliessen, will ich erwähnen, dass auf der Rückseite von späterer, ungebildeter Hand

<sup>1)</sup> Dittenberger Archaeol. Z. 34,55 und jetzt besonders J. Wackernagel K. Z. 1893, 7.

ein Recept aufgeschrieben ist, so dass man also annehmen darf, dass das Manuscript aus der Bibliothek eines Arztes stammt.

Wichtiger wäre es nun freilich, die Zeit des Verfassers zu bestimmen. Herr Kenvon hat ermittelt, dass der letzte Autor, der citirt wird, der uns wohlbekannte Arzt Alexander Philalethes ist, der um Christi Geburt in der Nähe von Laodikeia eine blühende ärztliche Schule gegründet hatte. Da sich nun von Galen keine Spur bei unserem Anonymus findet, so hält er die Zeit zwischen Alexander und Galen, also bis etwa 150 n. Chr. für die gegebenen Grenzen. Ich muss nun freilich bemerken, dass ich Bedenken trage, einer so dürftigen Compilation gegenüber das argumentum ex silentio anzuerkennen, da Galens Einfluss gewiss nicht sofort bis in die entferntesten Winkel Aegyptens gedrungen ist, wo sich der Verfasser dieser Schrift vielleicht aufgehalten hat. Denn auch die Bildung hat den Mann, wie sein Stil zeigt, etwas spät erreicht. Er hat etwas vom Atticismus läuten hören und sich daher einige elegantere Wendungen eingeübt, z. B. ώς δμοίως und den Gebrauch der Präposition ώς; hier und da sagt er auch περίττωμα statt περίσσωμα; ώς αν δή mit dem Partic. kommt wohl ein dutzend Mal vor, besonders attisch däucht ihm aber die Partikel τοι, γάρ τοι und besonders τοιγάρτοι, das er freilich immer falsch an zweiter Stelle gebraucht. Während sich also der Verfasser einige Mühe gieht, attisch zu schreiben, hat er doch nicht wie die sorgfältigen Schriftsteller der Zeit den Hiat vermieden. Vielmehr sieht man, dass er nur ganz äusserlich seinen merkwürdig eintönigen Wortvorrath etwas attisch gewürzt hat. Es ist mir daher auch fraglich, ob sein Name je in der sonstigen Ueberlieferung auftauchen wird. Kenyon hegte freilich die Hoffnung, in einer Titelüberschrift der Col. 3 den Namen des Autors zu finden. Die zweite Reihe (Z. 19) heisst deutlich NOCOI, die erste (Z. 18) ist links zerstört, rechts sind ganz schwache Schriftspuren erhalten, die bei jedem Licht anders aussehen. Kenyon las AON.. OC. Ich glaube am ehesten wird λογικός den Zügen entsprechen, sodass etwa die Ueberschrist lautete Αλτιολογικός . Νόσοι. Denn mit diesem Capitel beginnt das Theoretisiren über den Ursprung der Krankheiten, das der Verfasser an zahlreichen Stellen·mit αἰτιολογείν bezeichnet. Ware in der ersten Zeile des Titels der Name des Verfassers angegeben, so wäre es erstens gegen antike Sitte, ihn erst jetzt nach dem Proömium zu bringen, und ferner erwartete

man dann wohl in der zweiten Zeile die übliche Form  $\Pi \epsilon \varrho i \nu \acute{o} \sigma \omega r$ . Ich gebe die Hoffnung nicht auf, dass es den auf diesem Gebiete Erfahreneren gelingen wird den Autor zu ermitteln. Für mich ist Name wie Secte des Mannes im Dunkeln geblieben. Denn wenn auch hier und da mit einem gewissen Selbstgefühl von der eignen Meinung geredet wird, so sind das, soweit ieh sehe, entweder Trivialitäten oder Individualitäten, keine Schulbekenntnisse.

Da der Verfasser der ersten Kaiserzeit anzugehören scheint, in welcher eine weitherzige Eklektik auch in der Medicin eingerissen war, da ferner schon Alexander Philalethes, seine Hauptquelle, von dem streng Herophileischen Standpunkt abgewichen war (Galen VIII 758) und, wie man sieht, mit Asklepiades Fühlung gewonnen halte<sup>1</sup>), so gewinnt man aus der Discussion unserer Schrift keine klare Darstellung von der Schulangehörigkeit des Verfassers.

Berücksichtigt man den stilistischen Eindruck der Schrift, welche die wissenschaftliche Prosa der alexandrinischen Zeit verbrämt zeigt mit einigen verschämten Atticismen, beherzigt man, dass zwei singuläre Wörter δυσόκαρφος und διεξαρκείν nur bei Schriftstellern des 1. Jahrhunderts vorzukommen scheinen, jenes bei Dioskorides, dieses zweimal bei Philon (fehlt in unsern Lexicis), bedenkt man endlich, dass gerade gegen Ende jenes Jahrhunderts die eklektische Schule des Archigenes blühte, der aus Iuvenal bekannt ist, so möchte ich glauben, dass auch unser Anonymus etwa unter Domitian oder Trajan geschrieben hat. An Archigenes wenigstens erinnert nicht nur die Unselbständigkeit der Compilation<sup>2</sup>), sondern auch die übertriebene Sorgfalt der Distinction, die namentlich im Proomium hervortritt.3) Die Manier der Behandlung macht den Eindruck einer Είσαγωγή, wie sie zur Einführung der Anfänger damals in allen Wissenschaften fabrikmässig hergestellt wurden, wie es deren gerade auch in der Medicin zahlreiche gegeben hat.4) Bei diesen Compilationen kommt es in der

<sup>1)</sup> Daher erklärt sich wohl auch das chronologisch bedenkliche discipulus Asclepiadis des Theodorus Priscianus p. 315 Ald.

<sup>2)</sup> Vgl. Klose Janus N. F. I 126.

<sup>3)</sup> Galen de diff. puls. IV 1 (VIII 698). Galen selbst unterscheidet z. B. nicht νόσος und νόσημα (X 91), wie es unser Anonymus einprägt (3, 32 ff.).

<sup>4)</sup> Vgl. die Pseudogalenische Εἰσαγωγή [XIV 674 K.] und die Ἱστορία 
σιλόσοσος, die ich ebenfalls in diese Reihe gestellt habe [Doxogr. S. 242]. 
Zu eng fasst diese Gattung Natorp Rhein. Mus. XXXVIII 94.

Regel weniger auf den Autor an als auf seine Quellen. Unter diesen tritt bei unserm Anonymus vor allem bemerklich der bereits erwähnte Alexander Philalethes uns entgegen. Wenn der zweite Haupttheil der Schrift, der über die Functionen des Körpers, über Athemholen, Ernährung, Ausscheidung handelt, mit einem methodischen Hauptsatze des Herophilos eingeleitet wird¹), wenn der Kampf gegen die feindliche Secte der Erasistrateer gleichsam die Würze des Mahles bildet, wenn endlich Asklepiades, der grosse Arzt der Ciceronischen Zeit, bald mit Zustimmung bald mit Abweisung, jedenfalls aber in hervorragendem Masse herangezogen wird, so passt dies alles auf den Herophileer Alexander, dessen nähere Beziehung zu der Schule des Asklepiades auch sonst feststeht. Und selbst, wenn ein Satz des Herophilos in verbindlicher Form widerlegt wird (29, 12 ff.), so kann auch diese Polemik schon von Alexander herrühren, der dem grossen Schulstister doch oft mit eigenen Anschauungen gegenüber getreten ist.2) Ferner will ich noch erwähnen, dass die beim Anonymus durchgehend angewandte, etwas schulmeisterliche Form der Polemik, Gründe und Gegengründe mit  $\vec{\alpha}$   $\vec{\beta}$   $\vec{\gamma}$  herzuzählen, in einem längeren Fragmente des Alexander bei Theodorus Priscianus (f. 315 Ald.) sich wiederfindet. 3) Endlich erklären sich die vereinzelten Ionismen, die neben dem aufgestrichenen Atticismus vorkommen, wie xeīvog auch nach Consonanten, όδμασθαι statt όσμασθαι, άπουσία in der Bedeutung detrimentum 1) u. dgl. meiner Meinung nach besser durch Benutzung des Laodikeners Alexander als etwa daraus, dass der Verfasser bereits den gräulichen, erst mit Arrian und Aelian beginnenden Mischstil zwischen verzwicktem Attisch und Ionisch habe zur Anwendung bringen wollen.

Wenn also Alexander Philalethes als Hauptquelle des zweiten physiologischen Theiles gelten darf, so liegt die Vermuthung nahe, dass auch die historische Uebersicht über die Theorien der Krankheiten, welche die erste Hälfte unseres Tractates füllte, auf ihn zurückgeht. Wir wissen, dass Alexander unter dem Titel Ageonorus

<sup>1) 21, 20</sup> άπλα δε και σύνθετα λαμβάνομεν προς αισθησιν, καθώς και Ήρόσιλος επισημειοίται λίγων ούτως , λεγέσθω δε τα φαινόμενα πρώτα, και εί μη έστιν πρώτα.

<sup>2)</sup> Galen VIII 758.

<sup>3)</sup> Auch bei Galen (z. B. IV 480), aber verhältnissmässig selten.

<sup>4)</sup> Alles auch bei Demokrit nachweisbar.

ein umfängliches Werk veröffentlicht hat (Gal. VIII 726), das nach der Analogie der philosophischen 'Αρέσκοντα eine medicinische Doxographie enthalten haben muss. Und doxographische Studien Alexanders lassen sich auch sonst nachweisen.

Wer nun aber in der späteren Zeit über die voraristotelische Philosophie oder Medicin Bericht erstatten wollte, der war nothgedrungen auf die peripatetischen Mustersammlungen hingewiesen. Denn da die Bücher der alten Physiker und Aerzte in der Kaiserzeit schon meist verloren oder schwer zugänglich waren<sup>1</sup>), so hing fast die ganze doxographische Ueberlieferung theils von Theophrast theils von Menon ab. Ich glaube daher, dass auch die Uebersichten über die alten Aerzte bei unserem Anonymus nicht direct dem Menon, sondern dem Alexander entnommen sind, obgleich sich ein entscheidender Beweis dafür nicht führen lässt.

Doch es ist Zeit, diese doxographischen Berichte des Menon nun selbst ins Auge zu fassen.

Hier fällt zunächst schon die Aehnlichkeit der ganzen Anlage mit den Φυσικών δόξαι des Theophrastos auf. Bekanntlich war die Anlage dieses Werkes rein systematisch. Unter gewissen Haupttiteln wurden die Philosophenmeinungen nach ihrer inneren Verwandtschaft aufgeführt, doch ergab es sich dabei oft von selbst, dass sich die systematische Abfolge mit der chronologischen deckte, ohne dass dabei in Hegel'scher Weise irgendwo den Thatsachen Gewalt angethan worden wäre. So hat denn auch Menon ganz ähnlich die Theorien systematisch gesondert. Er unterscheidet zwei Hauptclassen, die Diätetiker, die in der Art der Ernährung die Ursache der Krankheiten erblicken, und die Somatiker, wie ich sie nennen möchte, die in der Verschiedenheit der constitutiven Elemente des Körpers die Ursache der Krankheit erblicken. Endlich giebt es eine Mischclasse, die wie Plato beide Systeme zu vereinigen sucht. Die Disposition ist zwar in dem dürftigen Auszuge unseres Anonymus nicht vollständig durchgeführt und vielleicht die Ordnung nicht immer eingehalten (Hippon und Thrasymachos), aber man sieht doch im Allgemeinen, wie wohl überlegt ein Glied ans andere sich schliesst und das Complicirtere aus dem Einfachen sich naturgemäss entwickelt. Besonderer Werth wird dabei auf die Eigenthümlichkeit

<sup>1)</sup> Galen XV 703 deutet dergl. schop für Erasistratos Zeit in Bezug auf Apollonios und Dexippos an, vielleicht mit Unrecht.

der einzelnen Systeme gelegt. Wie in den doxographischen Berichten des Theophrastos das  $i\delta\iota\sigma\nu$  jedes Philosophen scharf abgegrenzt wird von dem gemeinsamen geistigen Besitzthume, so spielt auch hier das Idiomatische eine hervorragende Rolle. Wir erkennen darin den Geist des Aristoteles, der neben dem Gattungsbegriffe mit besonderer Vorliebe auch die differentia specifica hervorgehoben, neben der Platonischen Zusammenfassung des Allgemeinen, Ideellen auch das Recht des Individuums energisch gewahrt, und so durch die auch in Monographien der Schule hervortretende Betonung der  $\epsilon b\varrho \dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$  den Einfluss des Persönlichen in der Entwickelung nachgewiesen hat.

Unter den 21 Aerzten, deren Namen in den erhaltenen Columnen erkennbar sind, scheinen 10 völlig unbekannt. Da die Auswahl des späten Compilators gewiss nicht die seltensten Namen getroffen haben wird, so sieht man, welche ausserordentliche Zahl von litterarischen Existenzen des 5. und 4. Jahrhunderts in Nacht und Vergessenheit gesunken ist; man ermisst, dass die rasche Blüthe und Ausbildung der hellenischen Medicin das Werk einer grossen Anzahl von Mitarbeitern war, aus denen die neidische Nachwelt nur die bedeutendsten und mächtigsten herausgehoben und dem Gedächtnisse überliefert hat. Man lernt aber auch immer deutlicher und dankbarer erkennen, dass, wenn wir überhaupt von der Litteratur der classischen Zeit mehr als ein paar Koryphäen kennen, wenn wir eine wirkliche Geschichte der Lyrik, des Dramas, der Philosophie schreiben können, dies vornehmlich der systematisch organisirten Sammelthätigkeit des Peripatos verdankt wird. So scheint denn auch mit der neu austauchenden Sylloge des Menon die Zeit zu dämmern, wo man wird wagen durfen, die Geschichte der griechischen Medicin in Angriff zu nehmen, die es bisher nicht gegeben hat und nicht geben konnte.

Ich muss es mir hier versagen, aus dem Papyrus die lange Reihe der Aerzte und ärztlichen Meinungen vorzuführen, welche von Euryphon, Hippokrates' älterem Zeitgenossen und Vorsteher der knidischen Schule an bis ins Zeitalter Philipps hinabführt, der den Menekrates, der sich Zeus nannte, so köstlich persiflirt. Dieser Μενεκράτης ὁ Ζεὺς ἐπικληθεὶς wird nun hier 19, 18 von Menon ganz ernsthaft behandelt und ein sehr ausführliches Excerpt aus seiner Ἰατρική mitgetheilt. In der Geschichte der Medicin wurde der Mann wegen der paar lächerlichen Anecdoten, die von

ihm erzählt werden, mit dem einen Worte, Charlatan' abgethan. Die neugefundene Schrift verhilft ihm vielleicht jetzt zu einer gewissen Rehabilitation.

Neben den Aerzten erscheinen auch einige wohlbekannte Philosophen, vor allem Platon, dessen wunderliche medicinische Theoreme am allerausführlichsten excerpirt sind, sodann Philolaos, von dem wir hier zu unserer Ueberraschung ein ausführliches System über die Entstehung der Krankheiten vorgetragen finden<sup>1</sup>):

- 18, 8: Φιλόλαος δὲ ὁ Κρ[ο]τωνιάτης συνεστάναι φ(ησίν) τὰ 10  $\int_{\Gamma} \mu \dot{\epsilon} | \tau \dot{\epsilon} \rho \alpha = \sigma \dot{\omega} \mu [\alpha \tau \alpha = \dot{\epsilon} \kappa]$   $\Im \epsilon \rho \mu o \tilde{v}$ .  $\dot{\alpha} \mu \dot{\epsilon} \tau \langle o \chi \rangle \alpha \gamma \langle \dot{\alpha} \rho \rangle = \alpha \dot{v} \tau \dot{\alpha}$ (εἶναι) ψυχροῦ, [ὑπομι]μνήσκων ἀπό τιν(ων) τοιούτ(ων). τὸ σπέρμ[α εἶναι θερ]μόν, κατασκευαστικόν δὲ τοῦτο τ[οῦ ζώιο]υ καὶ ὁ τόπος δέ, εἰς ὃν ἡ καταβολ[ή — 15  $\mu\eta'$ τρα] δὲ α $\H$ τη - (ἐστὶν)  $\Im$ ερ $\mu$ οτέρα | καὶ ἐοι[κυῖα έχ]είνωι τὸ δὲ ἐοικός τινι τἀτὸ²) δύναται, ὧι ἔοικεν. έπει δε τὸ κατασκευάζ[ον ἀμέ]τοχόν (έστιν) ψυχροῦ καὶ  $\dot{o}$  τόπος  $\dot{o}$ ε,  $\dot{\epsilon}$ ν  $\ddot{\omega}$ [ι  $\dot{i}$ ς κ(ατα)βολ] $\dot{\eta}$ ,  $\dot{\alpha}$ μέτοχός ( $\dot{\epsilon}$ στιν) ψυχροῦ, δηλον [ὅτι καὶ τὸ] κ(ατα)σκευαζόμενον ζῶιον 20 τοιοῦτο[ν φαίνε]ται. είς δὲ τούτου τὴν | κατασκ[ευὴν  $\dot{v}$ ]πομνήσει π $(\varrho o \sigma)$ χ $\varrho$ ηται τοιαύτη· με $[τ\grave{\alpha}$  γ $(\grave{\alpha}\varrho)$ ] τὴν ἔχτεξιν εύθέως [το] τὸ ζωιον ἐπισπαται τὸ ἐχτὸς πνεῦμα ψυχρόν ὄν, είτα πάλιν καθαπερεί χρέος έκπέμπει αὐτό. 25 διὰ τοῦτο δὴ καὶ ὄφεξις | τοῦ ἐκτὸς πνεύματος, ἵνα τη [ι] ἐπζε)ισάκτωι τοῦ πνεύματος όλκη θερμ[ό] τερα ὑπάρχοντα τὰ ἡμέτερα σώματα πρὸς αὐτ(οῦ) καταψύχηται. καὶ τὴν μ(ἐν) σύστασιν τῶν ἡμετέρων σωμάτ(ων) ἐν τούτοις φ(ησίν).
  - 30 Δέγει δὲ γί(νεσθαι) τὰς νόσους διά τε χολὶν καὶ αἰμα καὶ φλέγμα, ἀρχὶν δὲ γί(νεσθαι) τῶν νόσων ταῦτα· ἀποτελεῖσθαι δέ φ(ησιν) τὸ μ(ἐν) αἰμα παχὺ μ(ἐν) ἔσω 35 παραθλιβομένης τῆς σαρχός, λεπτὸν | δὲ γί(νεσθαι) διαιρουμέν(ων)³) τ(ῶν) ἐν τῆι σαρχὶ ἀγγείων. τὸ δὲ φλέγμα συνίστασθαι ἀπὸ τῶν ὄμβρων φ(ησίν). λέγει δὲ τὴν χολὴν ἰχῶρα εἶναι τῆς σαρχός. παράδοξόν τε

27

<sup>1) []</sup> bedeutet Ergänzung, [] Tilgung, ( ) Zufügung, ( ) Compendium, Punkte unter den Buchstaben unsichere Lesung.

<sup>2)</sup> S. oben S. 411, A. 1.

So die Handschrift. Vielleicht ἀραιουμένων, vgl. [Hipp.] de flatibus
 [VI 108 L.].

αύτὸς ἀνὴρ ἐπὶ τούτου κεινεῖ. λέγει γ(ὰρ) μηδὲ τε- |
40 τάχθα[ι] ἐπὶ τ[ῶι] ἥπατι χολήν, ἰχῶρα μέντοι τῆς σαρκὸς (εἶναι) τὴν χολήν. τό τ' αὖ φλέγμα τ(ῶν) πλεισιων) ψυχ(ρ)ὸν (εἶναι) λεγόντων αὐτὸς θερμὸν τῆι φύσει ὑπ[ο]τίθεται· ἀπὸ γ(ὰρ) τοῦ φλέγειν φλέγμα εἰρῆσθ(αι). |
45 ταύτηι δὲ καὶ τὰ φλεγμαίνον[τα] μετοχῆ τοῦ φλέγματος φλεγμ[α]ίνει. καὶ ταῦτα μ(ὲν) δὴ ἀρχὰς τ(ῶν) νό[σ]ων ὑπ[ο]τίθεται. [σ]υνεργὰ δὲ ὑπερβολ[άς] τε θερμασίας, τροφῆς, κ(ατα)ψύ[ξ]εω[ς καὶ] [ἐ]νδείας τ(ῶν) τού[το]ι[ς ὁμοίων].

Ueberblicken wir diese Theorie des Philolaos, so ergiebt sich die eingeborne Wärme als ein Heraklitischer Gedanke zu erkennen, der von dem Pythagoreischen Metapontiner Hippasos einseitig durchgeführt worden war. So mag also Philolaos von seinem italischen Landsmanne und Schulgenossen beeinflusst sein, wie er offenbar in vielen Punkten von dem hervorragenden Krotoniaten Alkmaion1) abhängig ist. Daneben scheint er bereits die Humoralpathologie des gewöhnlichen Hippokratischen Systems zu kennen. Man wird daher in Erwägung ziehen, ob man nicht die Originalität dieses Pythagoreers bisher überschätzt, ob man nicht auch sonst als altpythagoreische Tradition angesehen hat, was aus der Philosophie der Zeitgenossen eklektisch herüber genommen ist. Namentlich gilt dies für die Theorie des Sonnenlichtes, welches Philolaos wie Empedokles als Ausstrahlung des in der Sonne wie in einer Krystalllinse aufgefangenen Weltfeuers betrachten.2) Da sich die Unabhängigkeit des Empedokles vom Pythagoreismus auf anderen Gebieten in neuerer Zeit herausgestellt hat3), so wird die Entlehnung auf Seiten des jüngeren Pythagoreers zu suchen sein. In der Medicin erscheint er jedenfalls nur als uninteressanter Eklektiker. Wie es mit seiner Leugnung der Galle steht, vermag ich nicht zu sagen. Einen Nachfolger hat er im 4. Jahrhundert an Petron von Aegina (Col. 20, 17). In allen anderen Beziehungen lässt sich die Unselbständigkeit des Philolaos erhärten. Und gerade das ἴδιον, das Menon an ihm hervorhebt, seine paradoxe Ansicht vom φλέγμα, darin zeigt er sich, wenn ich nicht irre, in besonders auffälliger

<sup>1)</sup> Aëtius V 30, 1 [Doxogr. p. 442].

<sup>2)</sup> Actius II 20, 12 (Dox. 349a 8b 21) == 13 (350a. b 7).

<sup>3)</sup> Zeller 15 826. Kern Arch. f. Gesch. d. Philosoph. I 498 ff.

Weise abhängig von dem bekannten Sophisten Prodikos, der in seiner Schrift Περὶ φύσιος ἀνθρώπου darauf gedrungen hatte, das Wort αλέγμα nicht vom kalten Schleime zu gebrauchen, wie es allgemein üblich war, sondern im ursprünglichen Sinne von entzündeten Stoffen. 1) Denn φλέγμα komme ja von φλέγειν. Diese Schulmeisterei des Prodikos hatte den Strepsiadessen der damaligen Zeit gewaltig imponirt, und die kleinen Mediciner, deren Geistesproducte im Hippokratischen Corpus vorliegen, haben wirklich theilweise dem allgemeinen Sprachgebrauch zuwider φλέγμα im Sinne von Entzündung verwendet.2) Aber Philolaos geht noch darüber hinaus, insofern er behauptet, φλέγμα bedeute zwar Schleim, aber der Schleim sei nicht kalt, sondern warm. Das ist doch der Gipfel philologischer Begeisterung, wenn man der Etymologie zu Liebe aus Weiss Schwarz, aus Kalt Warm macht. Ich halte es daher für beinahe sicher, dass Philolaos, der nach unserm Berichte (Col. 18, 15 ff.) auch in der Formulirung eines Syllogismus<sup>3</sup>) sich als lerneifrigen Schüler der zeitgenössischen Dialektik zeigt, seine Weisheit aus Prodikos Buch genommen hat. Ist dies richtig, so wird man die Zeit des Philolaos etwas später setzen müssen, als es gewöhnlich geschieht. Denn da Prodikos allem Anschein nach junger ist als Sokrates, so wird es gerathen sein, Philolaos, seinen gelehrigen Schüler, wenigstens nicht älter zu machen. Jedenfalls ist sein Buch ganz spät zu setzen, vielleicht an den Abend seines Lebens, wo er, wie berichtet wird, in seine italische Heimath wieder zurückgekehrt ist. Damit stimmt überein, dass nach einer freilich wenig Vertrauen erweckenden Ueberlieferung Platon das Buch erst in Sicilien kennen gelernt haben soll. Unsere chronologischen

<sup>1)</sup> Galen de nat. pot. Il 11 [Il 130 K., Ill 195, 17 Helmr.] Πρόδικος έν τῷ Περὶ φύσεως ἀνθρώπου γράμματι τὸ συγκεκαυμένον καὶ οἶον ὑπερωπτημένον ἐν τοῖς χυμοῖς ὀνομάζων φλέγμα παρὰ τὸ πεφλέχθαι τῇ λέξει μἐν ἐτέρως χρῆται, guλάττει μέντοι τὸ πρᾶγμα κατὰ ταὐτὸ τοῖς ὅλλοις . . . ἀλλὰ τοῖτό γε τὸ πρὸς ἀπάντων ἀνθρώπων ὀνομαζόμενον φλέγμα τὸ λευκὸν τὴν χρόαν, ὅ βλένναν ὀνομάζει Πρόδικος, ὁ ψυχρὸς καὶ ὑγρὸς χυμός ἐστιν. Vgl. Dümmler Academica S. 159; Gomperz Apologie der Heilkunst S. 114.

<sup>2)</sup> Prognostica, de morbis II, de affectionibus, de ulceribus, Epidem. VII s. Dindorf im Thessurus s. v. φλέγμα.

<sup>3)</sup> Das Argument selbst: das Geschöpf gleicht in den Eigenschaften dem, aus dem es hervorgeht, hängt wohl zusammen mit der wichtigen Lehre vom δυοίωμα, die dem Platonismus so eigenthümlich vorspielt. S. Zeller 15 348 f.

Angaben widersprechen übrigens nicht einem jüngeren Alter des Philolaos, da sein Genosse Lysis der Lehrer des Epameinondas war, und die glaubwürdige Ueberlieferung, dass Philolaos und Demokrit Zeitgenossen gewesen, wenigstens nach meinen chronologischen Anschauungen sich hiermit vorzüglich verträgt. 1)

Mit der pythagoreischen oder pythagoreisirenden Schule zu Kroton scheint auch ein eigenthümlicher Denker zusammenzuhängen, dessen Name leider theilweise von einer Lücke verschlungen ist. Die Stelle ist erst sehr allmählich durch Zusammenfügung kleiner Fragmente lesbar geworden:

Col. 11, 23: "Ιππ[... δ]ὲ ὁ Κρ[ο]τωνιάτης οἴεται ἐν ἡμῖν 25 οἰκείαν (εἶναι) ὑγρότη | τα, κα[θ' ἢ]ν καὶ αἰσθανόμεθα καὶ ἢι ζ[ῶμ(εν)· ὅταν μ(ἐν) οὖν ο]ἰκείως ἔχη ἡ τοιαὐτη ὑγρότης, ὑγιαίνει τὸ ζῶιον, ὅταν δὲ ἀναξηρανθῆ, ἀναι80 σθητεῖ τε τὸ ζῶιον καὶ ἀποθνήσκει ὁιὰ δὴ τοῦτο | [καὶ] οἱ γ[έρον]τες ξηροὶ καὶ ἀναίσθητοι, ὅτι χωρὶς γί(νονται) ὑγρότητος. ἀναλόγως δὴ τὰ πέλματα χί(νεται) αἰσθητά, ὅτι ἄμοιρα ὑγρότητος. καὶ ταῦτα μὲν ἄχρι τοὐτον φ(ησίν). ἐν ἄλλωι δὲ βυβλίω αὐτὸς ἀνὴρ λέγει τὴν 85 κα|τωνομασ[μένη]ν ὑ[γρότητα] μεταβάλλειν δι' ὑ[περβο]λὴν θερμότητος καὶ δι' ὑ[περβο]λὴν ψυχρότητος καὶ 41 ο[ὕτως] γόσους ἐπιφέρειν. . . | καὶ τὸ [αἴ(τιον)] οὕτως νοσολ(ογεῖ), τὰς δὲ νόσους τὰς γιγνομένας οὐχ ὑπ[α]-γορεύει.

Die letzte Bemerkung wie der ganze Bericht zeigt, dass der Verfasser mehr philosophische als medicinische Interessen hat. Wenn wir nun einen Philosophen des Perikleischen Zeitalters kennen, der das  $\hat{v}\gamma\varrho(\hat{v})$  als Princip ansetzt, weil der Samen feucht sei, und der aus dem Samen die feuchte Seele entstehen lässt, wenn ferner dieser Philosoph der Pythagoreischen Schule zugewiesen wird und bald Rheginer oder Metapontiner genannt wird<sup>3</sup>), wenn endlich sein Name Hippon mit den erhaltenen Anfangsbuchstaben sich deckt, so trage ich kein Bedenken trotz der Verschiedenheit des Ethnikons die Identität anzunehmen.<sup>3</sup>) Denn auch bei anderen

<sup>1)</sup> Vgl. Rhein. Mus. 42, 1 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Bakhuizen van den Brink Variae lectiones Lugd.-Bat. 1842 S. 46.

<sup>3)</sup> Die Lücke scheint mehr Buchstaben zu fassen. Aber die Hälfte des zweiten  $\pi$  fällt mit hinein und  $\omega$ , N,  $\Delta$  sind in der Regel zweistellige Buchstaben.

Pythagoreern dieser Zeit wie Philolaos und Hippasos') schwankt die Heimathsbezeichnung; das wird vermuthlich damit zusammenhängen, dass der Pythagoreische Bund in den damaligen politischen Wirren mehrmals den Sitz wechselte und von Kroton nach Rhegium und Metapont übersiedeln musste. So konnte also Hippon, der nach der besten Quelle, Aristoxenos, aus Samos stammt, von Theophrast ein Rheginer, von Menon ein Krotoniate nach der Schulangehörigkeit genannt werden. Wir müssen annehmen, dass Hippon, als der Bund nach der Mitte des 5. Jahrh. gesprengt und die Anhänger vertrieben wurden, nach dem Mutterlande wanderte. So kam er endlich nach Athen, wo Kratinos in seinen Panopten in dem paradoxen Kauze ein Musterbild verschrobener Metarsiologie aufstellte, das den Wolken des Aristophanes im ganzen Wurf wie in einzelnen Stellen das Vorbild lieferte. Rückt nun Hippon nach unserm Berichte in den Kreis der Krotoniatischen Schule, so begreift sich die eigenthümliche Betonung des Psychologischen. Alkmaion von Kroton hatte nämlich durch seine anatomischen Untersuchungen das Wesen der Sinnesempfindung klargelegt, die Gänge gezeigt, die von dem Auge zum Gehirn führten und das Wasser in der Linse als das eigentliche Princip des Sehvermögens erkannt. So konnte ein etwas beschränkter Kopf wie Hippon (φορτικώτερος nennt ihn Aristoteles und als solchen zeigt ihn auch das einzige vor zwei Jahren gefundene Fragment seiner Schrift) dazu kommen, die Entdeckung Alkmaions ungeschickt zu verallgemeinern.2)

Der Name Herodikos kommt bei unserem Anonymus zweimal vor. Einmal wird unter diesem Namen ein älterer Arzt der knidischen Schule in Col. 4 und 5 vorgeführt, sodann Col. 9, 20 ein anderer Herodikos, dessen Ethnikon leider in einer Lücke ausgefallen ist. Wenn ich den Sinn dieser fragmentarisch erhaltenen Darstellung richtig fasse und ergänze, so kann dieser zweite kein anderer sein als der bekannte Naturarzt aus Selymbria, den Plato

<sup>1)</sup> Bei unserem Compilator an ihn zu denken verbietet seine Lehre, die das ausgesprochene Gegenstück der Wassertheorie des Hippon ist.

<sup>2)</sup> Theophrast de sensu 26 (506, 25). Ich vermuthe, dass bereits Alkmaion gelehrt hatte, was Aristoteles de gen. an. B 6 363° 7 und Ps.-Hipp. de loc. in hom. 2 (VI 278) mittheilen, dass die Sehnerven die reinste Flüssigkeit aus dem Gehirn den Augen zuführen. Ich halte beide Stellen für unabhängige Excerpte aus Alkmaion (anders als Poschenrieder Die naturw. Schr. d. Aristot. in ihrem Verh. zu d. Hippokrat. Samml. Bamberg 1887, 11 f.). Vgl. auch Philippson Thy and granty, Berolini 1831 S. 17 ff.

an mehreren Stellen so köstlich persifiirt.') Hier lernen wir das Original der Parodie kennen. ,Alle Krankheiten, lehrte er, kommen von der Diät. Wenn der Körper Arbeit und Schmerz erträgt in angemessenem Masse, dann geht die Verdauung κατὰ φύσιν vor sich, dann ist der Mensch gesund. Verhält sich der Körper aber entgegengesetzt, also  $\pi\alpha\varrho\grave{\alpha}$  φύσιν, so tritt Krankheit ein'. Der Arzt hat also weiter nichts zu thun als den naturgemässen Zustand herzustellen und die Heilkunst ist nach des Herodikos Ausdruck nichts anderes als die Anleitung zum naturgemässen Leben.

Das leider sehr lückenhaste Original lautet nach meiner Ergänzung.

9, 20: Ἡρόδικος δὲ [ὁ Σηλυμβριανός φησιν] τὰς νόσους [γί(νεσθαι) ἀπὸ τῆς διαίτης: ταύ]την δὲ (εἶναι) κατ[ὰ φύσιν, ὅταν πόνοι²) προσῶσιν] καὶ ἄλγη δ΄ ὅσα [δεῖ, καὶ οὕτως πέψιν μὲν] ἔχη ἡ τροφή, ἐπί[δοσιν δὲ ἀεἰ 25 λαμβάνη] | τὰ σώματα ἀν[αδιδομ(έν)ης τῆς τροφῆς κατὰ] φύσιν. οἴεται γ[ὰρ] τὴ[ν μὲν ὑγίειαν γί(νεσθαι) κατὰ] φύσιν ἐχόν[των] τ(ῶν) σω[μάτων περὶ τὴν δίαιταν, τὴν δὲ] νόσον π[α]ρὰ φύσι[ν ἐχόντων αὐτῶν. τοῖς μέντοι] 30 παρὰ φύσ[ι]ν διατεθεῖ[σιν πονεῖν προστάσσει] | ἡ ἰατρικὴ παραγομέ[νη, καὶ οὕτως εἰς τὸ κατὰ] φύσιν ἄγει ταῦτα, ω[ς αὐτός φ(ησιν). λέγουσιν] δὲ τὸν ἄνδρα τὴν ἰα[τρικὴν καὶ αὐτὴν] ἀγωγὴν εἰς τὸ κ(ατὰ) φύσιν [καλέσαι. καὶ ταῦτα μὲν] οῦτως. ἐκεῖνο δὲ ὅτ[ι ἀπ΄ ἐναντίων τῆς 5 τε] | θερμότητος καὶ ὑ[γρότητος τῶν σωμάτων] συνίστανται νόσοι, [διατεθρύληται.]

Vieles muss hier in der Ergänzung unsicher bleiben. Aber selbst wenn man sich auf das Erhaltene beschränkt, hört man deutlich die Schlagworte der Sokratischen Epoche heraus; ja man kann das Programm des Herodikos ohne Mühe mit dem Cynismus des Antisthenes in Verbindung setzen. Ich glaube daher in der Identificirung dieses Herodikos mit dem Platonischen nicht fehlgegriffen zu haben.

Unter den Aerzten unseres neuen Berichtes nimmt Hippokrates schon räumlich eine hervorragende Stellung ein (Col. 5-7).

<sup>1)</sup> Gomperz Apologie d. Heilk, S. 154 f.

<sup>2)</sup> Vgl. [Hippocr.] de diaeta 2 [VI 468 L.] οὐ δύναται ἐσθίων ὤνθρωπος ὑγιαίνειν, ἢν μὴ καὶ πονέη . . . πόνοι μὲν γὰρ πεφύκασιν ἀναλῶσαι τὰ ὑπάρχοντα, σιτία δὲ καὶ ποτὰ ἐκπληρῶσαι τὰ κενωθέντα.

Zu unserem höchsten Erstaunen sehen wir, dass die heute brennende Hippokratische Frage bereits im Alterthum leidenschaftlich und ich will es gleich gestehen — wenig erfolgreich ventilirt worden ist. Hören wir zunächst den Menonischen Bericht:

5, 35: Ίπποκράτης δέ φ(ησιν) α(ἰτίαν) (εἶναι) τῆς νόσου τάς φύσας, καθώς διείληφεν περί αὐτοῦ 'Αριστοτέλης. ύ γὰρ Ίπποχράτης λέγει τὰς νόσους ἀποτελεῖσθαι κ(ατὰ) 40 λό(γον) τοιοίτον: ἢ παρὰ τὸ πλῆθος τῶν | προσφερο-μέν(ων) ἢ παρὰ τὴν ποικιλίαν ἢ παρὰ τὸ ἰσχυρὰ καὶ δυσκατέργαστα (είναι) τὰ προσφερόμενα συμβαίνει περισσώματα ἀπογεννᾶσθα[ι, καὶ ὅ]ταν μὲν πλείονα ή 45 τὰ [προσενεχθ]έντα, | κατακρατ[ο]υμένη ή ἐνεργο]υ[σ]α [ 6, 1 την πέψιν θερμότης π(ρός) πολλών [ό]ντ(ων) προσαρμάτων οὐκ ἐνεργεῖ τὴν πέ[ψ]ιν. ἀπ[ὸ] δὲ τοῦ ταύτην παραποδίζευθαι περ[ρ]ισσώματα γί(νεται). Εταν δὲ ποι-5 κίλα  $|\vec{\eta}|$  τὰ  $\pi(\varrho \circ \sigma)$ ενεχθέντα, στασιάζει ἐν τῆι κοιλί $\varphi$ πρὸς ξαυτά, καὶ κατά τὸν στασιασμὸν μεταβολή εἰς περισσώματα. ὅταν μέντοι γε ἐλάχιστα¹) καὶ δυσκατέργαστα ή, οθτως παραποδισμός γί(νεται) της πέψεω(ς) | 10 διὰ τὴν δυσκατεργασίαν καὶ οὕτως μεταβολή εἰς περισσώματα έγ δε των περισσωμάι(ων) άναφερονται φυσαι. αί δὲ ἀν[ε]νεχθεῖσαι ἐπιφέρουσι τὰς νόσους. ταῦτα δὲ ἔφισεν άνὴρ κει[ν]ηθείς δόγματι τοιούτω· τὸ γ(ὰρ) 15 πνεῦμ(α) | ἀναγκαιότατον καὶ κυριώτατον ἀπολείπει τ(ων) εν ήμιν, επειδή γε παρά την τούτου εύροιαν ύγίεια γί(νεται), παρά δὲ τὴν δύσροιαν νόσοι. δίκην τε ἐπέχειν ήμας φυτών ώς γάρ έκεινα π(ροσ)ερρίζωται τηι γηι, 20 οίτως | κ[αὶ αὐ]τοὶ π(ροσ)ερριζώμεθα πρὸς τὸν ἀέρα κατά τε τὰς δίνας καὶ κατὰ τὰ ὅλα σώματα. ἐοικέναι μέν τοι] φυτοίς έκείνοις, (οί) στρατιώται καλούνται. ωσπερ γαρ έχεινοι προσερριζωμένοι τωι ύγρωι μετα-25 q έρονται | νῦν  $μ(\grave{\epsilon})$ ν ἐπὶ τοῦτο τὸ ὑγρόν, νῦν δὲ ἐπὶ τοίτο, οίτως καὶ αὐτοὶ οίονεὶ φυτὰ ὄντες προσερριζώμεθα π(ρός) τὸν ἀέρα καὶ ἐν κεινήσει ἐσμ(ἐν) μετα-30 χωροῦντες νῦν μὲν ἐπὶ τάδε, αὐθις δὲ ἐπ' ἄλλην. | εἰ δὲ ταῦτα, φανερὸν ώς κυριώτατόν (ἐστιν) τὸ πνεῦμα.  $au \circ ( au(\omega v))$  έχχειμέν $(\omega v)$ ,  $\ddot{o} au lpha v$  έν $(\eta au lpha \iota)$   $\pi$ ερίσσωμα( au lpha),

<sup>1)</sup> So die Handschrift. Etwa πάχιστα nach 5, 41? Doch vgl. 6, 36.

ἀπὸ τούτων γί(νονται) φῦσαι, αὶ δὴ ἀναθυμ(ιαθείσαι)
τὰς νόσους ἀποτελοῦσι· παρά τε τὴν διαφορὰν τ(ῶν)

[φ]υσῶν ἀποτελοῦνται αἱ νόσοι. | ἐὰν μ(ἐν) γὰρ πολλαὶ
οἶσι, νοσάζουσιν, ἐὰν δὰ ἐλάχισται, πάλι νόσους ἐπιφέρουσι· παρά τε τὴν μεταβολὴν τῶν φυσῶ(ν) γίνονται
αἱ νόσοι· διχῶς δὰ μεταβάλλουσιν ἢ ἐπὶ τὸ ὑπέρμετρον

40 θερμὸν | ἢ ἐπὶ τὸ ὑπ[έ]ρμετρον ψυχρόν, καὶ ὁποίως ἂν
γ[έ]νηται ἡ μεταβολή, νόσους ἀποτελεῖ. [καὶ ώ]ς μ(ἐν)
δ ἀριστοτέλης οἴεται περὶ Ἱι[ποκράτο]υς, ταῦτα.

Wer diesen vorn und hinten mit dem ausdrücklichen Citate des Aristoteles versehenen Bericht hört, wird ein Gefühl der Ueberraschung und Enttäuschung nicht unterdrücken können. Wie? Das soll der wahre, der ,grosse' Hippokrates sein? Das ist ja ein deutliches Excerpt aus der Schrift de flatibus, die längst als abschreckendes Beispiel der um die Wende des 5. und 4. Jahrh. grassirenden latrosophistik bekannt ist. In der That berührt sich nicht blos der Inhalt des Menonischen Berichtes mit unserem Buch de flatibus, sondern es finden sich auch einige specifische Wendungen (wie ποικίλος 5, 41; στασιάζειν 6, 5; κρατείσθαι 5, 45) wieder. So würde also nichts hindern, den Aristotelischen Hippokrates in dem Verfasser von de flatibus wieder zu erkennen, wenn dort nicht das wunderliche Gleichniss des Menschen mit der ägyptischen Wasserpstanze στρατιῶται1) stunde, das in unserem Buche de flatibus fehlt. Nun muss man freilich bedenken, dass diese Berichte erstens in der freien Weise referiren, die wir aus Aristoteles und Theophrasts Büchern kennen, dass ferner die späteren Compilatoren, sei es Alexander oder, was ich eher glaube,

<sup>1)</sup> Dioscorides mat. med. IV 100 [I 593 Spr.] Στρατιώτης ὁ έπι τῶν ὑδάτων φυόμενος, οί δὲ ποτάμιον στρατιώτην καλοῦσιν [Αἰγύπτιοι τιβούς (?), προφήται αἰμα αἰλούρου]. ἀνόμασται δὲ διὰ τὸ ἐπινήχεσθαι τοῖς ὑδασι καὶ χωρὶς ῥίζης ζῆν. φύλλον δὲ ἔχει ἀειζώου ὅμοιον μεῖζον μέντοι καὶ ψυκτικὴν ἔχον δύναμιν ἐφιστάνον τὰς ἐν νεφρῶν αἰμορραγίας πινόμενον. τραύματά τε ἀφλέγμαντα τηρεῖ καὶ ἐρυσιπέλατα καὶ οἰδήματα σὺν ὅξει καταπλασσόμενον ἰᾶται. Nach Sprengel ist die Pflanze Pistia Stratiotes L. (Muschelblume), eine tropische Pflanze, welche, wie Plinius h. n. XXIV 169 aus der gemeinsamen Quelle (Sextius Niger vgl. Wellmann Hermes XXIV 530) richtig angiebt, durch die Nilüberschwemmung nach dem Delta geführt wird. Der Name στρατιώτης kommt von der Verwendung zur Stillung der Wunden. So schrieb Herakleides von Tarent eine militärische Pharmacopōe unter dem Namen Στρατιώτης, Galen XIII 725 K.

unser Anonymus selbst, diese Excerpte stilistisch sehr frei umgemodelt haben, ihre späteren Termini eingesetzt, ja geradezu interpolirt haben. So beginnt z. B. der Abschnitt über Plato, wo wir ja Wort für Wort controliren können, mit einer indirect also als Platonisch gegebenen Unterscheidung der verschiedenen Synonyma von uiţic, die zwar eine hübsche Probe für die schon vorher erwähnte Definirmanie des Verfassers giebt, aber mit Plato auch nicht das Geringste zu thun hat. Vielmehr ist diese Spitzsindigkeit rein stoisch und, wie die Parallelen aus Areios Didymos und Philon für das 1. Jahrhundert und Alexander von Aphrodisias auch noch für das 2. Jahrhundert beweisen, ein beliebter Stoff der damaligen Scholastik. Noch näher berührt uns eine Stelle im Platonischen Berichte, wo der Verfasser bei Erwähnung der Eingeweide einen phantastischen Vergleich derselben mit gewundenen Flussläufen anmuthig durchführt, von dem bei Plato nicht die leiseste Spur zu finden ist. ') So könnte man also die Vermuthung aussprechen, der phantasievolle Verfasser habe die Gelegenheit wahrgenommen, durch eine kühne Metapher zur Ausschmückung des trockenen Stoffes beizutragen. Dann könnte das, was übrig bleibt, als ein freies Referat des Buches de flatibus gelten. Aber diese Annahme ist im höchsten Grade unwahrscheinlich. Denn unser Verfasser ereifert sich, wie wir gleich sehen werden, selbst gegen Aristoteles, der einen falschen Bericht über Hippokrates geliefert habe. Es wäre doch zu toll, wenn er den Text absichtlich verfälscht hätte, um ihn nachher als Lug und Trug bei Seite werfen zu können. Sodann aber schmeckt dieser Vergleich mit der Wasserpflanze gar nicht nach dem Stil der hellenistischen oder römischen Zeit, sondern er hat seine genauesten Analoga an der Art wie im 6. und 5. Jahrh. die Menschenwelt mit den übrigen Organismen und der Mikrokosmus mit dem Makrokosmus in spielende Vergleichung gebracht

So verglich Alkmaion (fr. 24 Sander Wittenberg 1893) die beginnende Geschlechtsreife ( $\tau \varrho i \chi \omega \sigma \iota \varsigma \tau \tilde{\eta} \varsigma \tilde{\eta} \beta \eta \varsigma$ ) mit dem Blühen der Pflanzen, so sprach Empedokles (V. 219 Stein) schon kühner und

<sup>1)</sup> Doch ist das Bild vielleicht angeregt durch den Timaios p. 43 A B, eine Stelle, die von den Medicinern vielfach benutzt wird. S. Galen IV 781. Scholia in Progn. Hipp. Dietz I 67 καλῶς γὰρ ὁ Πλάτων ποταμῷ ῥέοντι ἀπείκασε τὰ ἡμέτερα σώματα.

pointirter vom Eierlegen der Bäume, so vergleicht der Versasser der Pseudohippokratischen Schrift de natura hominis, dessen wahrer Verfasser sich uns alsbald enthüllen wird, die Wirkung der Arzneimittel im Körper mit der Nahrungsaufnahme der Pflanzen in der Erde (c. 6. VI 44 Littré) 1) und das Buch de natura pueri, das man im Alterthum zum Theil demselben Verfasser zuschrieb, enthält eine solche Fülle von botanischen Metaphern und ausgeführten Vergleichen, dass Häser in seiner Geschichte der Medicin dies als besonders charakteristisch angemerkt hat. Das Lieblingswort φιζοῦν, das in jenem Vergleiche des Menonischen Berichtes öfter wiederkehrt, findet sich hier von Nägeln und Haaren gebraucht 21 (510) of övuxes καλ αί τρίχες ἐρριζώθησαν²) und das Ganze c. 34 (540 ff.) beruht auf dem schon oben aus de natura hominis citirten Vergleich der Pflanzen und ihrer Nahrungsaufnahme aus der Erde mit dem mensch-Und wie der bei Menon-Aristoteles erscheinende lichen Körper. Hippokrates mit der Kenntniss einer seltenen ägyptischen Pflanze, der στρατιώται, prunkt, so exemplificirt der Versasser von de natura pueri mit genauer Kenntniss des libyschen Silphiums. Er fasst seine Anschauung c. 27 (VII 28 L.) in folgende Worte: ἢν δέ τις βούληται έννοειν τὰ δηθέντα ἀμφὶ τούτων έξ ἀρχῆς ές τέλος, εύρήσει την φύσιν πάσαν παραπλησίην ἐοῦσαν τῶν τε ἐκ τῆς γῆς φυομένων καὶ τῶν ἐξ ἀνθρώπων.

In diesen Hippokratischen Schriften also haben wir die Spur des Menonischen Hippokrates gefunden. Sie führt nun aber weiter. Die Schrift de natura pueri wie das damit zusammenhängende 4. Buch de morbis, besonders aber jenes Buch de flatibus, alle zeigen theils in der Terminologie, theils in den Anschauungen, der Verfasser von de flatibus auch in dem ganzen Princip, eine unverkennbare Aehnlichkeit mit der Lehre des vermuthlich dem

<sup>1)</sup> Vgl. 12 (VII 486 L.), 17 (498), 22 (514), 24 (520).

<sup>2)</sup> Philolaos unterschied nach lambl. Theol. arithm. S. 22 vier Hauptsitze der Erkenntniss- und Lebenskräste. Der Nabel wird dabei als Princip der Anwurzelung und Keimung bezeichnet ὀμφαλὸς δὲ ὁιζώσιος καὶ ἀναφύσιος und weiterhin enthält der Nabel das Princip des pslanzlichen Lebens τὰν φυτῶ (ἀρχάν). πάντα γὰρ, heisst es zum Schlusse, καὶ θάλλουσι καὶ βλαστάνουσι. S. Bōckh Philolaos S. 159. Vgl. Plato Tim. 77 C κατερριζωμένον, wo c. 35 Ans. ein ausgesührter Vergleich des Leibes mit einem Garten solgt. Eigenthümlich ὅταν τὰ ἄκρα τοῦ σώματος τοῦ παιδίου ὀζωθή de nat. pueri 21 (VII5 10 L.) vgl. mit 24 (VII 518 L.) ὀζοῦται τὸ φυτόν, 17 (VII 498) καὶ τὰ ὀστέα . . . διοζοῦται, ὡς δένδρον.

ärztlichen Stande angehörigen Diogenes von Apollonia<sup>1</sup>), der im Anfange des peloponnesischen Krieges grosses Aufsehen erregte, in den Wolken des Aristophanes parodirt, in den Troerinnen des Euripides imitirt erscheint2), und uns auch hier bei dem Aristotelischen Hippokrates das wundersame Gleichniss erklären hilft, das den Menschen wie die Wasserlinse auf dem Luftocean schwimmen lässt. Denn in einem zusammenfassenden Originalberichte 3) hat Diogenes ausgeführt, die Einheitlichkeit seines Princips, also der Lust, sei die absolute Voraussetzung der Naturvorgänge: ,οὐδ' ὰν οὖτε φυτὸν ἐκ τῆς γῆς φῦναι οὖτε ζῷον οὖτε ἄλλο γενέσθαι οι δέν, εί μη οίτω συνίστατο, ώστε ταὐτὸ εἶναι. άλλά πάντα ταῦτα έχ τοῦ αὐτοῦ έτεροιούμενα ἄλλοτε άλλοῖα γίνεται καὶ εἰς τὸ αὐτὸ ἀναχωρεῖ. Aber sein Princip lieh nicht nur den Stoff, sondern auch die Kraft, die Seele, und so bezeichnete Quantität und Qualität der Luft in den verschiedenen Organismen, und zum Theil ihr blosser Aufenthalt in niederen oder höheren Regionen die Gradunterschiede der Intelligenz von den lustarmen Pslanzen angesangen bis zu dem Menschen, der den Kopf hoch in die Luft trägt und des göttlichen Odems voll ist.4) So begreift man, wie diese Idee der stusenweisen Entwickelung innerhalb desselben Mediums und durch dieselbe Krast den Philosophen zu beständigen Vergleichen zwischen Menschen- und Pflanzenwelt veranlasste, wie das in unseren Fragmenten und Referaten deutlich erkennbar ist.5) Es trifft sich schön, dass die Haupt-

<sup>1)</sup> Dies hat Petersen Hippocr. scr. ad temp. disp. S. 31 richtig bemerkt. Vgl. de morbis 33. Vll 544 L. έπην δὲ φάγη ἢ πίη ὁ ἄνθρωπος, είκει τὸ σῶμα ἐς ἐωντὸ ἐκ τῆς κοιλίης τῆς ἐκμάδος τῆς εἰρημένης καὶ αἱ πηγαὶ είκουσι διὰ τῶν φλεβῶν ἀπὸ τῆς κοιλίης ἡ ὁ μοίη ἰκμὰς τὴν ὁ μοίην καὶ διαδίδωσι τῷ σώματι ὥσπερ ἐπὶ τῶν φυτῶν είκει ἀπὸ τῆς γῆς ἡ ὁ μοίη ἰκμὰς τὴν ὁ μοίην, vgl. damit das Verh. der 35. (Stett.) Philologenvers. 106, 33 Angeführte. Worauf ἐρεβοδιφῶσιν ὑπὸ τὸν τάρταρον bei Aristoph. Wolk. 192 geht, wird aus den Berl. Sitzungsber. 1891, 591 besprochenen Untersuchungen des Diogenes deutlich. Die βολβοί 188 mögen dabei auf Beispiele gehen wie sie Ps.-Hipp. de morbis IV 34 (VII 544 L.) bringt: τό τε γὰρ ῥόδον είκει ἀπὸ τῆς γῆς ἰκμάδα τοιαύτην οἰόν περ καὶ αὐτὸ δυνάμει ἐστὶ καὶ τὸ σκόροδον είκει ἀπὸ τῆς γῆς ἰκμάδα τοιαύτην οιόν περ καὶ αὐτὸ δυνάμει ἐστὶ καὶ τὸ σκόροδον είκει ἀπὸ τῆς γῆς ἰκμάδα τοιαύτην οιόν περ καὶ αὐτὸ δυνάμει ἐστὶ καὶ τὸ σκόροδον είκει ἀπὸ τῆς γῆς ἰκμάδα τοιαύτην οιόν περ καὶ αὐτὸ δυνάμει ἐστὶν.

<sup>2)</sup> Rh. Mus. 42, 12.

<sup>3)</sup> Fr. 2 Panzerbieter (Simpl. Phys. S. 151, 30 f.).

<sup>4)</sup> Vgl. Verh. der Stettiner Philologenvers. L. 1880 S. 107.

<sup>5)</sup> Fr. 2 (a. a. O. s. A. 3) und Theophr. de sensu 44.

stelle der Aristophanischen Parodie in den Wolken, wo die Lusttheorie des Diogenes mit den eigenen Schlagwörtern des Philosophen köstlich verspottet wird, gerade mit einem drastischen botanischen Exempel ganz im Stil der Hippocratea schliesst.

Sokrates enthüllt von seiner luftigen Höhe aus dem staunenden Strepsiades den Grund seines Schwebens Vers 228:

οὐ γὰς ἄν ποτε ἐξεῦςον ὀςθῶς τὰ μετέωςα πράγματα, εἰ μὴ κρεμάσας τὸ νόημα καὶ τὴν φροντίδα λεπτὴν καταμίξας εἰς τὸν ὅμοιον ἀές α · εἰ δ' ὢν χαμαὶ τἄνω κάτωθεν ἐσκόπουν, οὐκ ἄν ποθ' εὐςον· οὐ γὰς ἀλλ' ἡ γῆ βἰς ἕλκει πρὸς αὐτὴν τὴν ἰκμάδα τῆς φροντίδος. πάσχει δὲ ταὐτὸ τοῦτο καὶ τὰ κάςδαμα. 1)

So schliesst die Offenbarung des Luftpropheten, der in seiner Gondel, der  $\varkappa\varrho\varepsilon\mu\acute{\alpha}\vartheta\varrho\alpha$ , schwebend durchaus dem barocken Bilde des Menonischen Hippokrates entspricht. Tritt nun noch der Wolkenchor hinzu, der Vertreter des Luftprincips, mit ungeheuren Nasen²) ausgestattet, so begreifen wir den Stich auf Diogenes, dem die Nase gemäss seiner pneumatischen Theorie der wichtigste Körpertheil sein musste. Wir verstehen von hier aus auch den Menonischen Bericht besser, wenn es da heisst: ,die Menschen sind an die Luft gewurzelt mit ihren Nasen und ihrem ganzen Körper'  $(\varkappa\varrho\sigma\varepsilon\varrho\varrho\iota\zeta\acute{\omega}\mu\varepsilon\vartheta\alpha$   $\varkappa\varrho\dot{\varrho}s$   $\imath\dot{\varrho}$   $\imath\dot{\varrho}$ 

Menon hat ein vollständigeres Exemplar von de flatibus oder auch ausserdem eine zweite Schrift desselben Verfassers benützt und für echt Hippokratisch gehalten. Dieser Arzt ist entweder identisch oder wenigstens derselben Schule angehörig mit dem Verfasser de natura pueri und de morbis IV. Diese Sekte hängt in medicinischer Beziehung durchaus von der knidischen Schule ab, deren Hauptvertreter Euryphon und Herodikos wir jetzt aus Menon genauer kennen lernen. Damit haben aber diese sophistisch veranlagten Schriftsteller<sup>3</sup>) die der Medicin nahestehenden Systeme des

<sup>1)</sup> Die hervorgehobenen Worte sind nachweisbar Termini des Diogenes.

<sup>2)</sup> V. 344 mit den Scholien.

<sup>3)</sup> Ueber diese Zusammenhänge vgl. u. a. Ilberg Studia Pseudhippocr. L. 1883 S. 23. Ich halte die Möglichkeit, dass diese Schriften später am Ende des 4. Jahrhunderts bewusst gefälscht sein (wie ähnliches Rose nament-

Diogenes von Apollonia und Empedokles verquickt, indem sie von jenem die Lust-, von diesem die freilich schwer damit vereinbare Bluttheorie entlehnten, die auch der Sophist Kritias adoptirt hatte. 1) Diese knidisch-diogenisch-empedokleische Mischschule scheint zur Zeit des peloponnesischen Krieges geherrscht zu haben. Denn damals übte Diogenes seinen Haupteinfluss aus, damals auch zeigte sich jener ungemilderte Gorgianismus, der in der Schrift de flatibus ganz besonders hervortritt. Damals war modern und geschmackvoll, was den Späteren wie uns der Gipfel des Ungeschmacks scheint, jene barocken Antithesen in Inhalt und Form, die den Charakter auch jener medicinischen Sophistik ausmachen. In dieser Beziehung erscheint mir das von Menon berichtete Gleichniss von den Menschen und Wasserpflanzen, die beide in ihrem Elemente festgewurzelt hin und her schwimmen, wie ein Typus jener Gedankenpest, die im Anfang des Archidamischen Krieges gleichzeitig mit der wirklichen Pest Attica und ganz Griechenland ergriffen hatte. Also ist jene Vergleichung gewiss nicht später zugesetzt, sondern so alt und so echt wie die uns vorliegende Schrift de flatibus.

So sicher also der Menonische Bericht auf einen Zeitgenossen des Hippokrates passt, so sicher, behaupte ich, hat er mit dem wahren Hippokrates nichts zu thun. Denn es ist eine ästhetische Versündigung und eine sachliche Verirrung, den dort berichteten Inhalt in irgend welche Beziehung bringen zu wollen mit dem Geiste des grossen Koers, den wir in dem herrlichen Buche de aere et locis und einigen Fachschriften zu verspüren meinen. Denn hier spricht ein zugleich geistvoller und nüchterner Arzt, ein philosophisch durchgebildeter, aber nicht mit dem Scheine philosophischer Bildung prunkender Forscher, ein geschmackvoller Stilist, aber kein poetisirender, archaisirender, antithesendrechselnder Sophist. Menon hat sich also in der Person des Hippokrates gründlich versehen, das wage ich, bei allem Respect vor der Aristotelischen Schule, zu behaupten. Und mit dieser Behauptung stehe ich nicht

lich für die von Diogenes abhängige Schrift Πορί σαρχών behauptet Anocd. Il 13), für unerweislich und unwahrscheinlich. Vgl. Weygoldt Archiv f. Gesch. d. Philos. I 167 ff.

<sup>1)</sup> Weygoldt versucht die Rechtfertigung dieser Blutlehre a. O. S. 164. Blut bedeute "Luft im Blut". Aber des entspricht nicht genau der Darstellung des Verf. c. 8 (VI 102, 13 L.), wo das πνεῦμα vielmehr als Product des Blutes erscheint.

allein. Denn bereits unser Anonymus hat den Menonischen (oder wie er sagt den Aristotelischen) Hippokrates mit Entrüstung zurückgewiesen. Er fährt fort:

6, 42: [καὶ ώ]ς μ(ἐν) ὁ Ἀριστοτέλης οἴεται περὶ Ἱπ[ποκράτο]υς, ταῦτα ώς δὲ αἰτὸς Ἱπποκράτης λέγει, γί(νεσθαι) τὰς νόσους [π(αρὰ) τὰς διαφορὰς τ(ῶν) ἐν τῆ συστά]σει φύσεων.

Diese vier grocis sind die bekannten Hippokratischen Safte: Blut, Schleim, gelbe und schwarze Galle, wie in der leider sehr zerstörten Col. 7 ausführlich nachgewiesen war. Und zwar hält sich der Compilator hier an die Schrift de natura hominis, in welcher die Hippokratiker der Kaiserzeit die präciseste Zusammenfassung der Humoralpathologie ihres Meisters zu finden pflegten. 1) Freilich damit ist uns auch nicht gedient. Denn ob jene römischen Aerzte diese oder jene Schrist Hippokratisch nennen, hat für den heutigen Stand der Frage wenig Bedeutung. Und darin ist glücklicherweise die moderne Forschung so ziemlich einig, dass der Verfasser de natura hominis zwar der Hippokratischen Schule angehört, aber nicht identisch mit dem Stifter sein kann. Wir kennen vielmehr den Verfasser aus Aristoteles selbst, nicht aus Menon oder anderen secundären Quellen, sondern aus dem 3. Buche seiner Thiergeschichte, das selbst von der weitgehendsten Skepsis als echt angesehen wird. Hier giebt also der Stagirit ein wörtliches Excerpt aus de natura hominis mit dem ausdrücklichen Citate: Mó- $\lambda \nu \beta o \varsigma$   $\delta \epsilon$   $\delta \delta \epsilon$   $(\Gamma 3.512^b 12)^2$ ; so hat bereits das Alterthum, soweit nicht Schulvorurtheile in Betracht kamen, wie bei Galen, und so haben die bedeutendsten Hippokratesforscher der Neuzeit (ich nenne nur den ausgezeichnetsten, Littré) das leider nur fragmentarisch erhaltene Buch Περί φύσιος άνθρώπου dem Polybos, dem Schwiegersohn und Diadochen des Hippokrates zugeschrieben. 3)

<sup>1)</sup> Vgl. besonders Galen de placitis Hipp. et Platon VIII [p. 689 ff. Müller, p. 685 ff. K.].

<sup>2)</sup> Die Ansicht V. Roses de Arist. libr. ord. S. 6, der Abschnitt sei aus Aristoteles später in das Hippokratische Buch übertragen worden, lässt sich, wie mich dünkt, durch eine Analyse der beiden Recensionen widerlegen. Freilich scheint mir, was die Untersuchung erschwert, der Aristotelische Text (namentlich am Anfang) gelitten zu haben.

<sup>3)</sup> Galen XV 11 οἱ πλεῖστοι μὲν γὰς τῶν γνόντων Ἱπποκράτειον τέχνην τοῖς γνησίοις αἰτὸ (das Buch de natura hominis) συγκαταριθμοῖσι

Und hier giebt nun der Londoner Anonymus volle Bestätigung aus Menon. Denn unter dem Lemma Polybos erscheint Col. 19 ein zwar sehr kurzes, aber vollkommen mit unserem Tractat übereinstimmendes Referat. Hiermit ist viel gewonnen. Hier haben wir endlich den festen Punkt, wo der Hebel anzusetzen ist. Wir wissen jetzt wenigstens, was Hippokratische Schule ist, und wissen demnach, dass Polybos, der im Anfang seiner stilistisch sehr gewandten Schrift heftig und sarkastisch gegen die Monisten loszieht, die nur einen Grundstoff annehmen, unmöglich gegen den Schulstifter polemisiren konnte. Sondern wenn er an erster Stelle gegen die Lusttheoretiker losgeht, so hat er offenbar jenen philosophischmedicinischen Phantasten, den Verfasser von de flatibus im Sinne; und wenn er seine heftige Polemik mit den Worten schliesst c. 1 (VI 34 L.): ,Jeder hat einen anderen Grundstoff bereit und so thun sich diese Leute in ihrem Unverstande gegenseitig ab', so kann er doch unmöglich damit den Hippokrates gemeint haben. Ich glaube also, dass ich mich, wenn ich vorhin dem Menon den Glauben versagte, getrost auf Polybos, den Versasser von de natura hominis berufen darf, der als Schwiegersohn es doch wohl wissen musste, was Hippokratisch ist und was nicht.

So liegt mir zum Schlusse nur noch ob anzudeuten, wie Menon zu jenem ungeheueren Irrthum kommen konnte, obgleich er doch, wenn nicht unter den Augen des Aristoteles, so doch jedenfalls gestützt auf dessen Tradition, Sammlungen und Bibliothek arbeiten konnte. Nun ist es bekannt, dass Aristoteles zwar einmal in der Politik von dem "grossen" Hippokrates ganz im Allgemeinen spricht, ihn aber nie citirt, obgleich er die Schriften des Hippokratischen Corpus stark und zum Theil sehr eigenthümlich benutzt hat.") Und zwar sind die Citate aus den uns für echt geltenden Hippokratischen Werken verhältnissmässig selten, die unechten Schriften aber ziemlich häufig ausgezogen, obgleich dieser hauptsächlich von Poschenrieder geführte Nachweis dadurch etwas

νομίζοντες τοῦ μεγάλου Ίπποκράτους σύγγραμμα, τινὲς δὲ Πολύβου τοῦ μαθητοῦ τε ἄμα καὶ διαδεξαμένου τὴν τῶν νέων διδασκαλίαν, ΰς οἰδὲν ὅλως φαίνεται μετακινήσας τῶν Ἱπποκράτους δογμάτων ἐν οὐδενὶ τῶν ἐαυτοῦ βιβλίων, ὥσπερ οἰδὲ Θεσσαλὸς ὁ αἰτοῦ (des Hippokrates) υίος, θαυμάσιος μὲν ἀνὴρ καὶ οὖτος γενόμενος, ἀλλ' οἰ καταμείνας ἐν τῇ πατρίδι καθάπερ ὁ Πόλυβος. ᾿Αρχελάφ γὰρ τῷ Μακεδονίας βασιλεῖ συνεγένετο.

<sup>1)</sup> Poschenrieder a. O. S. 14.

unsicher wird, dass sich jene unechten Schriften jetzt noch sicherer als früher zum Theil als Abklatsche der älteren medicipischen und philosophischen Litteratur nachweisen lassen.1) Aber ich will gar nige bezweifeln, dass die Schrist, die Menon für Hippokratisch hiel bereits im Besitze des Aristoteles befand, sich vielleicht auch seinem Corpus echt Hippokratischer Schriften befand. Denn damals waren die einzelnen Rollen gewiss noch nicht fein säuberlich nach Autoren geschieden, wie man es später gewohnt war; und so kleine Schriften konnten sich ja stets nur an grössere und wichtigere anlehnen. Für philosophisch wichtige Fragen, wie für die orphische Litteratur und das atomistische Schriftencorpus hatte Aristoteles das kritische Trennungswerk mit Erfolg in Angriff genommen. Die medicinische Litteratur dagegen lag ihm ferner und er hatte vielleicht ein geheimes Grauen, sich in dieses Chaos zu begeben, wie er ja auch die ebenso bedenkliche Pythagoreische Ueberlieferung nur mit den Fingerspitzen berührt. Menon aber musste sich entscheiden, und dass er dabei einen so ganz entschiedenen Fehlgriff that, können wir bedauern, aber wir können es begreifen. Jeder Kritiker hängt von seinen dogmatischen Vorurtheilen ab. In der Geschichte der Bibelkritik spiegelt sich die dogmatische Befangenheit der Kritiker treu ab, und in der Philologie ist es nicht viel anders wie in der Medicin. Galen hält trotz der bestimmten Gegenindicien mit den Zähnen an der Echtheit von de natura hominis fest, weil ihm darin die Quintessenz seiner eigenen Schule begründet zu sein schien, weil er damit die angebliche Uebereinstimmung mit Platon, die ihm am Herzen liegt, beweisen zu können hoffte.2) So hielt, wie ich glaube, Menon jene ausgesprochen pneumatische Schrift für den wahren Hippokrates, weil er offenbar selbst Pneumatiker war. Denn Praxagoras und Chrysippos, die dem Pneuma eine so bedeutende Rolle im menschlichen Organismus zuwiesen, waren die hervorragendsten Stimmführer der Aristotelischen Zeit auf ärztlichem Gebiete. Ein Schüler des Chrysippos Aristogenes wird in der aus Aristotelischen Kreisen stammenden Schrift Περὶ πνεύματος (481° 28) citirt, ein anderer Schüler Medios ist der Oheim

<sup>1)</sup> So kann eine Stelle *de somno*, die sich mit dem Verfasser *de flatibus* zu decken scheint (Poschenr. S. 27), sehr wohl vielmehr auf Parmenides oder Empedokles zurückgeführt werden. Ebensowenig kann ich zugeben, dass jenes Buch bereits Plato im Timäus p. 84 vorgelegen haben müsse (Poschenr. S. 27, 45).

<sup>2)</sup> S. oben S. 430, A. 1.

des grossen Erasistratos, der, wie ich neulich genauer dargelegt habe1), die Pneumalehre bis zur Absurdität durchgeführt und dabei von Straton dem zweiten Diadochen des Aristoteles wie in der ganzen Physik so auch in jenem Punkte wesentlich beeinflusst worden ist. In solcher Umgebung, denke ich mir, hat Menon gelebt, die Pneumalehre war das Glaubensbekenntniss dieser jungaristotelischen Naturwissenschaftler. So begreift es sich, dass Menon in den anonymen Schriften und Schriftchen des Hippokratischen Corpus nach Vertretern seines Dogmas suchte. Die Fachschriften über die Epidemien, über die Kopfwunden, selbst das Buch de aere et locis, die er gewiss kannte und vielleicht selbst unter Hippokrates Namen kannte, geben für seinen doxographischen Zweck wenig aus. war überzeugt, ein grosser Schulstifter wie Hippokrates müsse sich über seine Principien im Zusammenhang geäussert haben, und diese Principien müssten im Einklang stehen mit den herrschenden Ansichten der Mediciner. So fiel ihm denn beim Suchen in dem Hippokratischen Schriftenwuste jenes armselige Machwerk de flatibus in die Hände. Hier fand er eine philosophische Theorie, die sich mit Leichtigkeit in das doxographische Herbarium einlegen liess, hier fand er vor allem das moderne pneumatische System wieder, aber in der Sprache des 5. Jahrhunderts. So griff er zu und griff fehl. Dass der erste Historiker der Medicin in einer Hauptsache so irren konnte, ist bedauerlich, aber, wie ich meine, auf jene Weise verständlich. Dieser Fehlgriff soll in keiner Weise vertuscht, er soll aber auch nicht unnöthig aufgebauscht werden. Wir dürfen nicht vergessen, welche reiche Fülle der Belehrung wir dieser neuen Quelle verdanken, von der ich nur einige wenige Punkte ausheben konnte. Hier ist fruchtbarer Forschung weiteste Bahn geöffnet, und unsere jüngere Philologie, welche mit Eifer am Werke ist, brauchbare Editionen oder Fragmentsammlungen der wichtigsten Aerzte zu schaffen und so das von Dietz, Littré und Daremberg begonnene Corpus Medicorum herzustellen, sie wird nun auch mit Aussicht auf Erfolg die doxographische Bearbeitung der antiken Medicin in Angriff nehmen können. Möge die Forschung dabei vor den Uebertreibungen und Verstimmungen bewahrt bleiben, welche die Auffindung der Aristotelischen Politeia zur Folge gehabt hat. Aber auch hier glättet sich bereits die See. Allmählich bricht

<sup>1)</sup> Sitzungsber. d. Berl. Akad. 1893 S. 101. Hermes XXVIII.

## 434 H. DIELS, UEBER DIE EXCERPTE VON MENONS IATRIKA

sich die Erkenntniss Bahn, dass gerade wo sich die Unzulänglichkeit der Aristotelischen Methode offenbart, für uns die fruchtbarsten Keime neuer eindringender Forschung liegen. Wie die Divergenzen der Politeia uns die dahinter liegende atthidographische Tradition enthüllen, so offenbart uns der starke Irrthum Menons den trostlosen Zustand der Hippokratischen Ueberlieferung im 4. Jahrh.

Sollen wir nun gegenüber diesem unerwarteten Ergebnisse die Hände voll Verzweiflung in den Schooss legen? Oder sollen wir an der Hoffnung festhalten, dass es unserer Wissenschaft vermittelst ihrer besseren Methoden gelingen werde, die Probleme zu lösen, an denen die antike Forschung scheitern musste? Αὐτὸ δείξει.

Berlin. H. DIELS.

## DOPPELTE RELATIONEN IM VIII. BUCHE DES THUKYDIDES.

I.

Dass das 8. Buch des Thukydides sowohl in formeller wie in sachlicher Hinsicht hinter den übrigen Büchern bei weitem zurücksteht, kann nach der sorgfältigen Untersuchung von Mewes (Untersuchungen über das 8. Buch der Thukydideischen Geschichte, Brandenburg a. H. 1868) trotz des von Stahl (Einl. p. XIII) erhobenen Widerspruchs als erwiesen betrachtet werden. Man hat die bestehenden Mängel darauf zurückgeführt, dass es dem Geschichtschreiber, der mitten in seiner Arbeit vom Tode ereilt worden sein muss, nicht mehr möglich gewesen sei, eine Schlussredaction vorzunehmen. Es lässt sich indessen nachweisen, dass das 8. Buch nicht bloss einer Ueberarbeitung, sondern vielmehr einer durchgreifenden Umarbeitung bedurft hätte.

Es lag in der Natur der Sache, dass Thukydides bei seiner Forschung hauptsächlich auf persönliche Erkundigungen angewiesen war. Die Angahen seiner Gewährsmänner mögen häufig von einander abgewichen sein, doch wird nur selten auf das Bestehen verschiedener Versionen hingewiesen (II 5, 6. VIII 87, 3). Der Geschichtschreiber hat demnach, um seiner Darstellung den Charakter eines Kunstwerkes zu wahren, bloss diejenigen Ueberlieferungen berücksichtigt, denen er den Vorzug geben zu müssen glaubte, oder auch verschiedene Berichte combinirt, ohne jedoch von seinem Verfahren Rechenschaft zu geben.

Im 8. Buche liegt indessen die Sache anders. Es kann hier mehrfach nachgewiesen werden, dass dem Geschichtschreiber über die nämlichen Begebenheiten verschiedene Berichte vorlagen, deren Vereinigung ihm nicht gelungen ist. In zwei Fällen kommt es sogar vor, dass Thukydides, indem er zwei verschiedene Quellen nach einander benutzt, dasselbe Ereigniss doppelt erzählt.

Die Begebenheiten, die sich von dem Anfang des Winters 412/11 bis zu der um die Wintersonnenwende (c. 39, 1) erfolgten Verlegung des Hauptquartiers der Peloponnesier von Milet nach Rhodos abspielten, sind bei Thukydides in zwei Gruppen gesondert, von denen die eine (c. 29—44) die Kriegsbegebenheiten und die gleichzeitig von den Spartanern mit Tissaphernes geführten Verhandlungen, die andere (c. 45—54) dagegen die in die nämliche Zeit fallende Wirksamkeit des Alkibiades bei Tissaphernes und die hiermit in Beziehung stehenden Vorgänge im athenischen Hauptquartier auf Samos sowie in Athen selbst zum Gegenstand hat.

An und für sich kann diese Eintheilung der Begebenheiten nach den verschiedenen Schauplätzen nur als zweckmässig bezeichnet werden. Im Hinblick auf die sonstige Gewohnheit des Thukydides, die Ereignisse möglichst genau in ihrer zeitlichen Folge vorzuführen, hätte man jedoch eine andere Disposition erwarten sollen. Da die von c. 45-51 erzählten Vorgänge noch in die Zeit fallen, wo die athenische Flotte sich bei Samos und die peloponnesische bei Milet befand, so konnte dieser ganze Abschnitt noch vor c. 39, in welchem die zur Verlegung des Kriegsschauplatzes nach Rhodos führende Ankunft der Flotte des Spartaners Antisthenes bei Kaunos erwähnt wird, seine Stelle finden. Die Thatsache, dass die Peloponnesier, als sie noch in Milet waren, wiederholt von den Athenern zum Kampf herausgefordert wurden, ohne sich darauf einzulassen (c. 38, 5), wäre alsdann dem Leser, wenn er erfuhr, dass Tissaphernes die Peloponnesier vom Kampfe abhielt (c. 46, 5), noch in frischer Erinnerung gewesen.

Von grösserer Bedeutung ist es, dass innerhalb der beiden Abschnitte sich sachliche Differenzen finden. In c. 36, 1 wird bemerkt, zur Zeit als der zum Oberbefehlshaber der peloponnesischen Flotte ernannte lakedämonische Nauarch Astyochos bei Milet angekommen sei, habe das Heer noch über reichliche Mittel verfügt; denn der Sold sei in genügendem Masse gezahlt worden und ausserdem hätte noch die grosse bei der Einnahme von Jasos (c. 28) gemachte Beute zu Gebote gestanden. Aus c. 29 ersehen wir jedoch, dass Tissaphernes schon vor der Ankunst des Astyochos, von der erst c. 33, 4 die Rede ist, den Sold erheblich reducirt hatte. Während srüher der Mann sur den Tag 1 Drachme erhalten hatte, erklärte der Satrap sortan bis aus Weiteres bloss 3 Obolen geben zu wollen, liess sich jedoch durch die von dem syrakusanischen

Admiral Hermokrates erhobenen Vorstellungen schliesslich dazu bestimmen, für 55 Schiffe 30 Talente monatlich zu bewilligen, während nach der ursprünglich von ihm beabsichtigten Reduction der nämliche Betrag auf 60 Schiffe entfallen wäre. Der Mann erhielt demnach für den Tag 3,27 Obolen. Der Berichterstatter, dem Thukydides in diesem Abschnitt folgt, war also der Ansicht, dass der Sold auch nach der von Tissaphernes vorgenommenen Herabsetzung immerhin noch genügt habe.

In dem zweiten Abschnitt (c. 45, 2) wird jedoch mitgetheilt, dass der Satrap auf Veranlassung des Alkibiades, der sich damals bemühte, seine Rückberufung nach Athen anzubahnen, nicht bloss den Sold reducirte, sondern ihn auch nicht mehr regelmässig auszahlen liess: τήν τε μισθοφορὰν ξυνέτεμεν (Αλκιβιάδης), ἀντὶ δραχμῆς ἀντικῆς ὅστε τριώβολον καὶ τοῦτο μὴ ξυνεχῶς δίδοσθαι. Classen hat die letzten Worte so aufgefasst, dass die Zahlung von nun an nicht ununterbrochen Tag für Tag, sondern in grösseren Intervallen erfolgt sei. Aus c. 29, 1 f. geht jedoch hervor, dass der Sold auch vor der Reduction nur von Monat zu Monat gezahlt worden war und dieselbe Einrichtung nachher weiter bestehen sollte. Die fragliche Angabe ist also so zu verstehen, dass Tissaphernes von nun an die vertragsmässige Frist nicht mehr einhielt.

Die Lage der Peloponnesier hatte sich hiernach in doppelter Hinsicht verschlechtert. Die Mannschaften waren wegen der Kürzung und gleichzeitigen Zurückhaltung des Soldes natürlich in hohem Masse erbittert (c. 78, 1. 83, 3). Tissaphernes suchte indessen nach der ihm von Alkibiades gegebenen Anweisung sein Verhalten dadurch zu rechtfertigen, dass auch die Athener, die seit langer Zeit im Seewesen erfahren seien, ihren Schiffsleuten bloss 3 Obolen und auch diesen Betrag nicht regelmässig zahlten, wobei sie sich durch die Erwägung leiten liessen, dass einestheils der Besitz überflüssigen Geldes für die Mannschaften in physischer Hinsicht verderblich sei, anderntheils aber durch die Zurückhaltung des Soldes die Desertion erschwert werde. Diese Grunde wusste der Satrap den bundesgenössischen Trierarchen und Strategen durch Geldgeschenke so plausibel zu machen, dass sie ihn gewähren liessen, wobei nur die Syrakusaner, deren Feldherr Hermokrates die Sache des gesammten Bundesheeres vertrat, eine Ausnahme machten (c. 45, 2 f.).

Der Unterschied zwischen den beiden Berichten liegt zu Tage, aber es ist nunmehr auch klar, worin die Abweichung ihren Grund hat. Die Behauptung, dass die Peloponnesier zur Zeit, als Astyochos in Milet angekommen sei, genügenden Sold erhalten hätten (c. 36, 1), rührt augenscheinlich her von Officieren des peloponnesischen Heeres, die von Tissaphernes erkauft waren und nunmehr gegen die empfindliche Beeinträchtigung der Mannschaften nicht nur nichts einzuwenden hatten, sondern sich die von Tissaphernes zur Rechtfertigung seines Verfahrens geltend gemachten Gründe auch ihrerseits aneigneten.

Die andere Relation, durch die wir von den Intriguen des Alkibiades Kenntniss erhalten, ist ohne Zweisel attischen Ursprungs. Nur ein Athener konnte in der Lage sein, einestheils von der Einwirkung des Alkibiades auf Tissaphernes, anderntheils von den wegen seiner Rückberusung in Samos und Athen geslogenen Verhandlungen Näheres zu ersahren. Ebenso muss die Erzählung von dem Versuch des Phrynichos, Alkibiades zu beseitigen, und dem alsdann von ihm geplanten Verrath der attischen Flotte (c. 50. 51) auf einen athenischen Gewährsmann zurückgesührt werden, da nur ein solcher von der Ankunst der die Pläne des Phrynichos mittheilenden Briese des Alkibiades in Samos (c. 50, 4. 51, 2) und den von Phrynichos getrossenen Vertheidigungsmassregeln (c. 51, 1) Kenntniss haben konnte.

Thukydides hat demnach hier, indem er auf eine genauere chronologische Eintheilung Verzicht leistete, zwei aus verschiedenen Lagern stammende Berichte aneinander gereiht.

In die auf eine attische Quelle zurückgehenden Erzählung von der zweimaligen Sendung des Phrynichos an Astyochos (c. 50. 51) ist die Erwähnung einer Version eingeslochten, wonach Astyochos selbst von Tissaphernes Geld erhalten und sich deshalb der Verkürzung des Soldes nicht energisch widersetzt haben soll: προσέθηκέ τε, ως ελέγετο, επὶ ἰδίοις κέρδεσι Τισσαφέρτει έαυτὸν καὶ περὶ τούτων καὶ περὶ τῶν ἄλλων κοινοῦσθαι διόπερ καὶ τῆς μισθοφορᾶς οὐκ ἐντελοῦς οὕσης μαλακωτέρως ἀνθήπτετο (c. 50, 3). Dass Thukydides hier nicht einem attischen Berichterstatter, sondern einer anderen Quelle folgt, zeigt die Vergleichung mit c. 83, 3, wo von der Missstimmung des peloponnesischen Heeres gegen Astyochos die Rede ist: πάντων τε ἀστύοχον εἶναι αἴτιον ἐπιφέροντα ὀργὰς Τισσαφέρνει διὰ ἴδια κέρδη. Die auffallende Uebereinstimmung der Ausdrucksweise berechtigt

zu der Annahme, dass Thukydides an beiden Stellen die nämliche Quelle benutzt. Wahrscheinlich haben wir seinen Gewährsmann in den Reihen der Syrakusaner oder Thurier, die die grösste Erbitterung gegen Astyochos an den Tag legten und ihn beinahe gesteinigt hätten (c. 84, 2 f.), zu suchen. Wenn Thukydides ganz im Widerspruch mit seiner sonstigen Methode die Verbannung des Hermokrates und seiner Mitseldherrn, die erst im folgenden Frühjahr nach der Schlacht bei Kyzikos stattfand (Xen. Hell. I 1, 27), in vorgreisender Weise erwähnt (85, 3), woran Mewes (p. 31) nicht mit Unrecht Anstoss genommen hat, so dürste dies wohl in persönlichen Beziehungen, die zwischen dem Geschichtschreiber und dem syrakusanischen Besehlshaber bestanden, seinen Grund haben.

Eine andere von Seiten des Heeres gegen Astyochos gerichtete Beschuldigung bestand darin, dass er während des Aufenthalts in Milet die Athener trotz seiner Uebermacht nicht angegriffen habe (c. 78, 1, vgl. c. 46, 5). Hält man hiermit die Angabe zusammen, dass Tissaphernes, dem eine rasche Beendigung des Krieges nicht erwünscht war (c. 87, 4), die Peloponnesier keinen Gebrauch von ihrer Ueberlegenheit habe machen lassen (c. 46, 5), so liegt die Vermuthung sehr nahe, dass der spartanische Admiral durch Gelder, die er von Tissaphernes erhielt, zur Unthätigkeit bestimmt wurde. Grote (hist. of Gr. VII² 551 f. VIII 27) und Curtius (Griech. Gesch. II³ 726) haben dies in der That angenommen.

Zu einer entschieden günstigeren Auffassung gelangt man indessen, wenn man sich auf Grund des die Kriegsbegebenheiten selbst vorführenden Berichtes ein Urtheil zu bilden sucht.

Der spartanische Admiral legt von vornherein, noch bevor er in Milet anlangt und daselbst den Oberbefehl übernimmt (vgl. c. 33, 1. 4. 36, 1), grossen Eifer an den Tag. Gleich nach seiner Ankunft in Chios wendet er sich mit den 4 Schiffen, die er von Kenchreä mitgebracht hatte, nach Lesbos, wo er Eresos zum Abfall bringt, jedoch den mit viel stärkerer Macht erschienenen Athenern, die soeben Mytilene zurückerobert hatten, das Feld räumen muss (c. 23, 1—5). Nachdem er sodann in Chios die zur Sicherung der Stadt gegen einen Verrath von Seiten der attischen Partei erforderlichen Massregeln getroffen (c. 24, 6), greift er mit 10 peloponnesischen und 10 chiischen Schiffen Pteleon und Klazomenä an, welche Orte ihm beide erfolgreichen Widerstand leisten (c. 31). Während er damit beschäftigt ist, das Gebiet von Klazomenä zu

verwüsten, erscheinen bei ihm Gesandte der Lesbier mit der Bitte, eine neue gegen die Athener geplante Erhebung zu unterstützen (c. 32, 1). Astyochos ist geneigt, diesem Gesuch zu entsprechen, muss indessen wegen des Widerwillens der Korinthier und der anderen Bundesgenossen sowie der Weigerung der Chier, sich mit ihren Schiffen an dem Hilfszug zu betheiligen, darauf verzichten (c. 32, 2-3). Er wendet sich hierauf mit 11 Schiffen nach Milet, um das Commando über die Hauptslotte zu übernehmen, macht jedoch unterwegs einen Abstecher nach dem angeblich durch ein Complott der attischen Partei bedrohten Erythrä, wobei er in die Gefahr geräth, von einer überlegenen feindlichen Flotte gefangen genommen zu werden (c. 33). Nach seiner Ankunft in Milet wird er von den Chiern, die von den Athenern hart bedrängt sind, um Hilfe ersucht, leistet aber, da die Chier ihn früher, als er die Lesbier zu unterstützen gedachte, im Stiche gelassen hatten, gemäss einer damals ausgesprochenen Drohung dieser Aufforderung jetzt seinerseits keine Folge, wodurch sich der Lakedamonier Pedaritos, unter dessen Befehl die in Chios besindlichen Bundestruppen standen, veranlasst sieht, in Sparta Beschwerde zu sühren (c. 38, 4 f.). Die bei Samos liegende athenische Flotte bietet hierauf den Peloponnesiern in Milet wiederholt eine Schlacht an, auf die sich jedoch der spartanische Admiral aus Gründen, die nicht angegeben werden, nicht einlässt (c. 38, 5).

Wenn auch Astyochos sich bis dahin keines Erfolges zu rühmen vermochte, so berechtigt doch keine der hier mitgetheilten Thatsachen zu der Annahme, dass er es an gutem Willen habe fehlen lassen oder sich gar in einem verrätherischen Einverständniss mit Tissaphernes befunden habe. Das einzige Vorkommniss, weswegen er unzweifelhaft Tadel verdiente, war die psychologisch wohl begreisliche Ablehnung des von den Chiern an ihn gerichteten Hilfsgesuchs. Auf die spartanischen Behörden machte dieses Verhalten einen so ungunstigen Eindruck, dass sie Astyochos 11 ξύμβουλοι beigaben, die ihn in seiner Thätigkeit controliren und, wenn es ihnen angezeigt schien, vom Commando entheben sollten. Zum eventuellen Nachfolger ward der Spartiate Antisthenes ausersehen, der soeben, um die Zeit der Wintersonnenwende, im Begriff war, mit 27 Schiffen nach den kleinasiatischen Gewässern abzugehen. und die Commission an Bord nahm (c. 39, 1 f.). Astyochos hatte mittlerweile auf ein abermaliges noch dringenderes Hilfsgesuch der

Chier, obwohl er im Hinblick auf seine frühere Drohung (c. 33, 1) nicht gesonnen war, sie zu unterstützen, sich endlich, nachdem die Bundesgenossen ihre Bereitwilligkeit kundgegeben hatten, zu einer Diversion entschlossen (c. 40). In diesem Moment erhält er die Nachricht, dass die 27 von Antisthenes besehligten Schiffe mit den ξύμβουλοι, die einen weiten Umweg über Kreta gemacht hatten, um einem Angriff von Seiten der Athener zu entgehen (c. 39, 3), bei Kaunos in Karien angelangt seien. Er giebt nunmehr, indem er den grössten Werth darauf legt, eine so starke Flotte, nach deren Hinzukommen er den Athenern zur See mit mehr Macht entgegentreten konnte, heranzuführen und die Fahrt der zu seiner Beaufsichtigung erscheinenden lakedamonischen Behorde zu sichern, sofort jenen Plan auf und wendet sich nach Kaunos (41, 1: ἐν τούτω δὲ ἐκ τῆς Καύνου παραγίγνεται ἀγγελία, ὅτι αἱ έπτὰ καὶ εἴκοσι νῆες καὶ οἱ τῶν Δακεδαιμονίων ξύμβουλοι πάρεισι καὶ νομίσας πάντα ύστερα είναι τάλλα πρός τὸ ναῦς τε, ὅπως θαλασσοχρατοίεν μᾶλλον, τοσαύτας ξυμπαρακομίσαι καὶ τοὺς Λακεδαιμονίους, οἱ ἦκον κατάσκοποι αὐτοῦ, ἀσφαλῶς περαιωθῆναι, εὐθὺς ἀφείς τὸ ές την Χίον ἔπλει ές την Καῦνον). Nachdem er unterwegs bei Syme eine athenische Flotte von 20 Schiffen unter Charminos, die dem Antisthenes den Weg verlegen sollte, zurückgeschlagen (c. 41, 3 f.), gelingt es ihm, bei Knidos seine Vereinigung mit Antisthenes zu bewerkstelligen (c. 42, 5).

Astyochos zögert hiernach, als er von der Ankunft des Antisthenes bei Kaunos Kenntniss erhalten, keinen Augenblick, ihm die Hand zu reichen und so die Ueberfahrt der  $\xi \dot{\nu} \mu \beta o \nu \lambda o \iota$ , deren Anwesenheit ihm nur unangenehm sein konnte, zu sichern. Es ist nicht zu verkennen, dass in der Stelle, deren griechischen Wortlaut wir soeben wiedergegeben haben, eine gewisse Ironie liegt, die sich nur gegen die richten kann, die den Oberbefehlshaber der peloponnesischen Flotte der Pflichtvergessenheit beschuldigten.

Thukydides folgt also hier einem Gewährsmann, der von dem guten Willen des Astyochos überzeugt war. Die Thatsache, dass sein Rücktritt vom Oberbefehl erst um die Zeit der Herbstnachtgleiche, mit der sein Amtsjahr ablief, erfolgte (vgl. Beloch, Rh. Mus. XXXIV 119 f. 121), darf als Beweis dafür angesehen werden, dass die  $\xi \dot{\nu} \mu \beta o \nu \lambda o \iota$ , die ihn jederzeit vom Commando

hätten entheben können, das Einverständniss mit Tissaphernes, dessen er c. 50, 3 beschuldigt wird, keineswegs für ausgemacht hielten. Gegen diese Version spricht auch Xenophons Angabe, wonach Astyochos die später in Sparta von Hermokrates gegen den Satrapen vorgebrachten Beschwerden durch sein Zeugniss unterstützte (Hell. I 1, 31).

Der Grund, weshalb Astyochos, während er sich bei Milet befand, die ihm von den Athenern angebotene Schlacht nicht annahm (c. 38, 5), wird in der dem spartanischen Admiral günstigen Relation c. 29-44 nicht angegeben, ist aber doch aus dieser Darstellung, die c. 55 und 57-63, 2 fortgesetzt wird, mit Deutlichkeit zu ersehen. Astyochos hätte wohl Tadel verdient, wenn damals die Peloponnesier ein entschiedenes Uebergewicht besessen und später die Verhältnisse sich zu ihren Ungunsten geändert hätten. Die mit seinem Oberbefehl unzufriedenen Soldaten behaupteten dies in der That. Ebenso wurde in der Relation, die die Unthätigkeit der peloponnesischen Flotte mit der durch Alkibiades bewirkten Umstimmung des Tissaphernes in Verbindung brachte, die Sache dargestellt. Vgl. c. 46, 5: (Τισσαφέρνης) τήν τε τροφήν κακώς έπόριζε τοῖς Πελοποννησίοις καὶ ναυμαχεῖν οὐκ εἴα, ἀλλὰ καὶ τὰς Φοινίσσας φάσκων ναῦς ίζειν καὶ ἐκ περιύντος άγωνιεῖσθαι ἔφθειρε τὰ πράγματα καὶ τὴν ἀκμὴν τοῦ ναυτικοῦ αὐτῶν ἀφείλετο γενομένην καὶ πάνυ ἰσχυ**ράν** mit c. 78, 1: οἱ στρατιῶται κατὰ σφᾶς αὐτοὺς διεβόων, ὡς ὑπό τε Αστυόχου καὶ Τισσαφέρνους φθείρεται τὰ πράγματα, τοῦ μεν ούκ εθέλοντος ούτε πρότερον ναυμαχείν, εως έτι αὐτοί τε ἔρρωντο μᾶλλον καὶ τὸ ναυτικὸν τῶν Άθηναίων  $\dot{o}\lambda\dot{\iota}\gamma o\nu \vec{\eta}\nu$ ,  $o\ddot{\iota}\tau\varepsilon \nu\dot{\nu}\nu$ ... Die Peloponnesier waren indessen vor der Ankunft der 27 von Antisthenes befehligten Schiffe (c. 39, 1 f.) bedeutend schwächer als später, während von den Athenern, deren Flotte zu Beginn des Winters 74 und zu Beginn des folgenden Sommers 82 Schiffe zählte (vgl. c. 30, 2 mit c. 79, 2), nicht das Gleiche behauptet werden kann. Wir haben es hier also mit einer entschiedenen Entstellung des wahren Sachverhaltes zu thun, die einerseits in der Erbitterung des durch die Verkurzung des Soldes aufgebrachten Heeres, andererseits aber in dem Bestreben eines attischen Berichterstatters, dem Alkibiades ein Verdienst um Athen beizulegen, ihren Grund hat. Dass Astyochos selbst vor dem Eintreffen des Antisthenes sich nicht für stark genug hielt, um den

Athenern mit Erfolg entgegenzutreten, erhellt aus c. 41, 1, wonach er die Oberhand zur See durch das Heranziehen jener Verstärkung eher zu erhalten glaubte: νομίσας πάντα ὕστερα εἶναι τἆλλα πρὸς τὸ ναῦς τε, ὅπως θαλασσοκρατοῖεν μᾶλλον, τοσαύτας ξυμπαρακομίσαι, . . . . εὐθὸς . . . . ἔπλει ἐς τὴν Καῦνον. Auch lässt sich rechnungsmässig nachweisen, dass die Peloponnesier vor der Ankunft des Antisthenes keine erhebliche Uebermacht besassen.

Wenn man von den Schiffen der Chier absieht, die zur Vertheidigung von Chios selbst, das die Athener mit 30 Schiffen blockirten (c. 30, 2), verwandt werden mussten, so setzt sich die dem Astyochos vor seiner Fahrt nach Kaunos zur Verfügung stehende Flotte folgendermassen zusammen: Zuerst waren 5 peloponnesische Schiffe unter Chalkideus nach Ionien gekommen (c. 12, 3), denen später 4 unter Astyochos selbst (c. 23, 1) und sodann weitere 6 Schiffe folgten (c. 23, 5). Hierauf erschienen 55 peloponnesische und sicilische Schiffe unter Therimenes (c. 26, 1) und einige Zeit nachher 12 grösstentheils von Thurii gestellte Schiffe unter Hippokrates (c. 35, 1). Es ergiebt sich hiernach eine Summe von 82 Schiffen, von der jedoch 6 Schiffe, die Hippokrates bei einem Angriffe der Athener einbüsste (c. 35, 3), abzuziehen sind. Mithin bleiben noch 76 Schiffe. In Wirklichkeit muss jedoch die Gesammtzahl etwas höher gewesen sein.

Aus c. 61, 2 ersehen wir, dass, während sich Astyochos in Rhodos befand, das er nach seiner Vereinigung mit Antisthenes den Athenern abwendig gemacht hatte (c. 44, 2), die von den Athenern belagerten Chier eine Verstärkung von 12 Schiffen erhielten, die zum Schutz von Milet zurückgeblieben waren. Darunter befanden sich zwei, die in den bisherigen Angaben nicht inbegriffen sind, nämlich eines von Anäa und eines von Milet selbst. Es kann indessen nicht angenommen werden, dass Milet nach dem Abgang dieser Schisse ganz ohne Deckung geblieben wäre. Demnach muss die Gesammtzahl der dort von Astyochos zurückgelassenen Schiffe etwas mehr als 12 betragen haben. Da nun Astyochos in Rhodos über 94 (c. 44, 2) und im solgenden Sommer, nachdem er nach Milet zurückgekehrt war und die 12 nach Chios entsandten Schiffe wieder an sich gezogen hatte (c. 63, 2), über 112 Schiffe verfügte (c. 79, 1), so ist die Zahl der in Milet gebliebenen Schiffe auf 18 zu veranschlagen. Demnach bestand die peloponnesische

Flotte, wenn man berücksichtigt, dass sie in dem Treffen bei Syme, das sie auf ihrer Fahrt nach Kaunos den Athenern lieferte, 3 Schiffe verlor (c. 42, 3), vor der Ankunft der 27 Schiffe des Antisthenes aus 112+3-27=88 Schiffen. Es ergiebt sich mithin gegen die vorhin angestellte Berechnung ein Ueberschuss von 12 Schiffen, der vermuthlich darauf zurückzuführen ist, dass ausser den beiden in der Addition nicht einbegriffenen Schiffen von Milet und Anäa von den zu den Spartanern übergetretenen kleinasiatischen Städten, die zu ihrer eigenen Vertheidigung alles aufgeboten haben mögen, noch anderweitige Schiffe gestellt worden sind.

Da nun die Athener den 88 Schiffen der Peloponnesier 74 entgegenzustellen vermochten (c. 30, 2), so kann man nicht sagen, dass die Letzteren eine bedeutende Uebermacht besessen hätten. Durch die längere Uebung der Athener im Seewesen sowie durch den Umstand, dass ihre Flotte ein einheitliches Ganzes bildete, während die ihrer Gegner aus einer grossen Anzahl von Bundescontingenten zusammengesetzt war, wurde das geringe numerische Missverhältniss mehr als ausgeglichen. Ein weiterer Vortheil der Athener bestand darin, dass selbst die besten peloponnesischen Schiffe, wie aus der Beschreibung der im Herbst 411 gelieferten Schlacht bei Abydos erhellt, den attischen an Schnelligkeit nicht gleichzukommen vermochten (c. 104, 3 f.). Die Athener erhielten aber ihrerseits auch eine numerische Ueberlegenheit, wenn es ihnen möglich war, die von Strombichides besehligten 30 Schiffe, die nach dem nahen Chios entsandt worden waren (c. 30, 2), heranzuziehen, ohne dass ihnen die chiische Flotte sofort auf den Hauptkriegsschauplatz folgte, welche Bewegung mit einiger Gefahr verknüpst war. Man wird es daher correct finden, dass Astyochos sich vor der Ankunst des Antisthenes auf keine Schlacht einliess.

Auch während des Aufenthaltes auf Rhodos, der sich von der Zeit der Wintersonnenwende bis zum Ende des Winters hinzog (vgl. c. 39, 1 mit 60) und gegen 80 Tage dauerte (c. 44, 4), konnten sich die Peloponnesier von einem Angriff auf die athenische Flotte, die nunmehr bei der nahen Insel Chalke eine beobachtende Stellung einnahm (c. 44, 3. 55, 1. 60, 3), keineswegs einen sicheren Erfolg versprechen. Die Athener hatten allerdings in dem Treffen bei Syme 6 Schiffe verloren (c. 42, 4), jedoch kurz zuvor von Melos aus eine Verstärkung von 7 Schiffen erhalten (c. 39, 3). Sie

konnten demnach, wenn kein weiterer Nachschub erfolgte, den 94 Schiffen der Peloponnesier (c. 44, 2) 75 (74 + 7 - 6) entgegenstellen. Es ist indessen sehr wohl möglich, dass ihre Flotte schon damals durch einen Zugang von weiteren 7 Schiffen die Stärke von 82 Schiffen, die sie im folgenden Sommer hatte (c. 79, 2), erreichte. Alsdann wäre die nicht mehr bedeutende numerische Uebermacht der Peloponnesier durch die qualitative Ueberlegenheit der Athener wieder ausgeglichen worden. Dafür, dass die Athener sich in der That ihren Gegnern gewachsen fühlten, sprechen die wiederholten Angriffe, die sie auf Rhodos unternahmen (c. 44, 3. 55, 1). Andererseits wird man den Umstand, dass die Peloponnesier ihre Schiffe ans Land zogen (c. 44, 4. 55, 1), darauf zurückzuführen haben, dass dieselben nicht seetüchtig genug waren, um auf die Dauer den Unbilden des Winters Widerstand zu leisten.

Nachdem gegen das Ende des Winters die peloponnesische Flotte nach Milet und die athenische nach Samos zurückgekehrt war (c. 60, 3), boten sich den Peloponnesiern für einen Angriff zunächst noch keine besseren Aussichten. Sie verfügten jetzt allerdings, nachdem die 6 in Milet zurückgelassenen Schiffe (s. oben) sich wieder mit der Hauptslotte vereinigt hatten, über 100 Schisse, doch musste nunmehr auch wieder mit der Möglichkeit gerechnet werden, dass Strombichides von Chios zur Unterstützung der Athener herbeieilte. Erst als derselbe durch den von einem peloponnesischen Landheer unter Derkyllidas herbeigeführten Abfall von Abydos und Lampsakos veranlasst worden war, sich mit 24 Schiffen dorthin zu wenden (c. 62, 2), fasste Astyochos Muth (ἐθάρσησε) und bot, nachdem er die früher nach Chios gesandten 12 Schiffe an sich herangezogen hatte, zu welchem Zweck er sich persönlich mit bloss 2 Schiffen dorthin begab, der vor Samos liegenden attischen Flotte eine Schlacht an, die indessen nicht augenommen wurde (c. 63, 1 f.). Als später Strombichides mit 26 Schiffen bei Samos erschien, fühlten sich die Athener stark genug, ihrerseits die Offensive zu ergreifen, doch glaubte nunmehr Astyochos auf eine Schlacht verzichten zu müssen (c. 79, 6).

Aus der Darstellung der Kriegsbegebenheiten selbst lässt sich mithin kein Beweis dafür entnehmen, dass der spartanische Admiral seine Kriegführung nach den Wünschen des Tissaphernes eingerichtet habe. Vielmehr gewinnt man den Eindruck, dass Astyochos, abgesehen von seinem anderweitig hinreichend motivirten Ver-

halten gegen die Chier (vgl. S. 440), sich bei seinen militärischen Massnahmen von Erwägungen leiten liess, die der Sachlage entsprachen. Entschiedene Anerkennung verdient es, dass er auf die Kunde von der Ankunst des Antisthenes bei Kaunos zur Sicherung seiner Weiterfahrt nicht bloss sofort herbeieilte, sondern auch die ansehnliche Macht von 70 (88 - 18 oder 94 + 3 - 27) Schiffen aufbot, denen der von athenischer Seite mit bloss 20 Schiffen ausgesandte Charminos (c. 41, 3) nicht die Spitze zu bieten vermochte. Man wird nun auch der Anklage, dass er durch eine Bestechung von Seiten des Tissaphernes dazu bestimmt worden sei, sich der Verkürzung des Soldes nicht ernstlich zu widersetzen (c. 50, 3), nicht ohne weiteres Glauben schenken dürfen. Wie wenig Aussicht überhaupt vorhanden war, von dem Satrapen grössere Zugeständnisse zu erlangen, erhellt aus der Thatsache, dass, nachdem Mindaros an die Stelle des Astyochos getreten war (c. 85, 1), der Sold noch weiter geschmälert (c. 87, 3) und schliesslich gar nicht mehr gezahlt wurde (c. 99, 1).

Nun scheint allerdings die Behauptung, dass der spartanische Oberbefehlshaber sich von Tissaphernes habe bestechen lassen, durch den Zusammenhang, in dem sie sich c. 50,3 findet, eine thatsächliche Unterlage zu gewinnen.

Es ist hier die Rede von der misslichen Lage, in die sich Phrynichos, der Oberbefehlshaber der athenischen Flotte bei Samos, durch seinen Einspruch gegen die von den Häuptern der Oligarchie geplante Rückberufung des Alkibiades (c. 48, 4 ff.), die nun voraussichtlich doch beschlossen wurde, versetzt sah. Da er befürchten muss, dass derselbe nach seiner Rückkehr Rache an ibm nehmen werde, sucht er ihn zu beseitigen. Zu diesem Zweck lässt er durch einen insgeheim abgesandten Boten dem Astyochos, der sich damals bei Milet befand und seine Fahrt nach Kaunos noch nicht bewerkstelligt hatte, mittheilen, dass Alkibiades sich bemühe, Tissaphernes für Athen zu gewinnen. Astyochos denkt indessen nicht daran, an Alkibiades, der sich ohnehin nicht in seine Gewalt begab, Rache zu nehmen, sondern reist zu ihm nach Magnesia, wo er sich bei Tissaphernes aufhielt, und setzt beide von jener Meldung in Kenntniss. Alkibiades macht hierauf sofort den Behörden (τέλη) in Samos, unter denen wohl zunächst die Mitfeldherren des Phrynichos zu verstehen sein dürften, brieflich Mittheilung von der Botschaft, die er von jenem erhalten, und dringt auf seine Hinrichtung. Nunmehr legt Phrynichos, der sich jetzt in der grössten Gefahr befindet, dem Astyochos, indem er ihm zugleich Vorwürfe wegen seines Verhaltens macht, in einem ausführlichen Schreiben dar, wie er das Heer in Samos, das zur Zeit noch unbefestigt war, vernichten könne. Alkibiades wird jedoch auch hiervon benachrichtigt. Phrynichos, der dies erfährt und nun jeden Augenblick das Eintreffen einer zweiten Botschaft von Seiten des Alkibiades erwarten muss, trifft nun, indem er das Bevorstehen eines feindlichen Angriffs ankündigt, selbst die zur Vertheidigung erforderlichen Massregeln und bewirkt so, dass der nicht lange nachher eintreffende Brief des Alkibiades, in dem er des Verraths beschuldigt und ein Angriff der Feinde in Aussicht gestellt wurde, ihm nicht nur nichts zu schaden vermochte, sondern seiner Angabe lediglich zur Bestätigung gereichte (c. 50. 51).

Mitten in diesem Bericht, der, wie bereits bemerkt worden ist (S. 438), auf einen attischen Gewährsmann zurückgeht, findet sich nun gleich nach der Angabe, dass Astyochos von der Meldung des Phrynichos über Alkibiades diesen selbst und Tissaphernes in Kenntniss gesetzt habe (c. 50, 3), die Bemerkung: προσέθηκέ τε ώς έλέγετο, έπὶ ίδίοις κέρδεσι Τισσαφέρνει έαυτὸν καὶ περί τούτων καί περί των άλλων κοινοΐσθαι διόπερ καί τῆς μισθοφοράς ούκ έντελους ούσης μαλακωτέρως άνθήπτετο. Astyochos hätte sich demnach von dem Satrapen erst dann, als er ihm von der Botschaft des Phrynichos Mittheilung gemacht hatte, bestechen lassen. Der Sinn soll aber, wie auch Grote (hist. of Gr. VIII2 16) und Curtius (Griech. Gesch. II6 710) annehmen, doch wohl der sein, dass Astyochos deshalb, weil er schon vorher im Solde des Tissaphernes stand, ihn von der Sendung des Phrynichos benachrichtigte. Der Satz ist mithin als eine erklärende Parenthese zu fassen, in der der Aorist προσέθηκε die Bedeutung eines Plusquamperfects hat, und τε demnach, wie schon Classen vermuthet hat, in  $\delta \epsilon$  zu ändern.

Wir haben bereits gesehen, dass die gegen Astyochos erhobene Anschuldigung von dem durch die Verkürzung des Soldes erbitterten peloponnesischen Heere ausgegangen (vgl. S. 437) und demnach aus der der Darstellung zu Grunde liegenden attischen Relation, von der sie sich schon äusserlich durch das hinzugefügte  $\omega_S$  èléyero als minder gut beglaubigt abhebt, auszuscheiden ist. Dass sie nicht in diesen Zusammenhang gehört, ergiebt sich schon daraus, dass

die Beziehungen zwischen Astyochos und Tissaphernes, der nur in der Erzählung von der ersten Sendung des Phrynichos genannt wird und auch da eine lediglich passive Rolle spielt, für die hier geschilderten Vorgänge nicht die mindeste Bedeutung hatten.

Thukydides selbst muss allerdings, wenn er diese Version in Verbindung mit dem Verhalten des Astyochos gegen Phrynichos erwähnt, hierin einen Beweis für die Richtigkeit jener Behauptung gefunden haben. Es fragt sich indessen, ob nicht eine andere Erklärung dieses Verhaltens möglich ist.

Aus der ersten Mittheilung des Phrynichos ersah Astyochos, dass er es mit einem Feinde des Alkibiades zu thun hatte, der denselben auf jede mögliche Weise zu beseitigen wünschte. Bei dieser Sachlage konnte er wohl zweifeln, ob seine Angabe, dass Alkibiades sich bemühe, Tissaphernes für Athen zu gewinnen, nicht lediglich zu diesem Zwecke erdichtet sei. Allerdings war Alkibiades auch schon vorher von seinen Feinden in Sparta, insbesondere dem König Agis, dessen Gattin Timäa er verführt hatte, als verdachtig und unzuverlässig hingestellt worden (vgl. Thuk. VIII 45, 1 mit Plut. Alc. 23 f.), aber die wichtigen Dienste, die er bisher den Peloponnesiern geleistet, und der Eifer, den er noch kurz vor seiner Abreise zu Tissaphernes in dem für sie unglücklichen Treffen bei Milet bewiesen hatte (c. 26, 3), schienen doch diese Anklage zu entkräften. Eine solche Erwägung mochte wohl Astyochos, als er von Sparta aus die briefliche Weisung erhielt, ihn hinrichten zu lassen (c. 45, 1), dazu bestimmen, sein Entkommen, das er sonst leicht hätte verhindern können, zu ermöglichen. Man durste sich wohl der Hoffnung hingeben, dass Alkibiades, der nach den Aeusserungen, die er früher selbst in Sparta gethan hatte, durch einen Sieg der Spartaner und den hierdurch bedingten politischen Umschwung die Rückkehr nach Athen zu erlangen glaubte (VI 92, 4), auch weiterhin bei Tissaphernes im Interesse Spartas thätig sein würde. Die Thatsache, dass er mit dem Hauptquartier in Milet in Verbindung blieb (Thuk. Vill 45, 4 f., vgl. Plut. Alc. 24), schien diese Annahme zu rechtfertigen.

Wenn aber Alkibiades wirklich danach strebte, Tissaphernes auf die Seite Athens zu ziehen, und sich von dem Dienste, den er so seiner Vaterstadt leistete, die Rückberufung versprach, so konnte er von weiteren derartigen Bemühungen wohl abgehalten werden, wenn er durch die Mittheilung des von Phrynichos an

Astyochos gerichteten Schreibens den urkundlichen Beweis dafür erhielt, dass der derzeitige Oberbefehlshaber der athenischen Flotte ihn in seinen Bestrebungen nicht nur nicht unterstütze, sondern vielmehr aus dem Wege zu räumen beabsichtige. Andererseits mochte es dem spartanischen Admiral auch angezeigt erscheinen, mit Tissaphernes Rücksprache zu nehmen und etwaigen Versuchen des Alkibiades, den Satrapen für Athen zu gewinnen, entgegenzuwirken. Erfuhr Tissaphernes, dass Phrynichos mit Astyochos in Verbindung stand, so musste er Bedenken tragen, mit den Athenern auf Samos Unterhandlungen anzuknüpfen. Auf jeden Fall war aber zu erwarten, dass Alkibiades, wenn er Beziehungen zu dem athenischen Hauptquartier hatte, die ihm von Astyochos gemachte Mittheilung dorthin melden würde, wodurch das Vertrauen des athenischen Heeres auf seinen Oberfeldherrn erschüttert werden musste.

Unter diesen Gesichtspunkten erscheint das Verhalten des Astyochos ganz angemessen. Alkibiades wird es nun nicht schwer gefallen sein, die Denunciation des Phrynichos zu widerlegen. Er konnte, wie er es den Offizieren des peloponnesischen Heeres gegenüber gethan hat (c. 45, 6), geltend machen, dass Tissaphernes, der bei der Bestreitung der Kriegskosten zunächst auf seine eigenen Geldmittel angewiesen sei, hiermit haushalten müsse; dass also kein Grund vorliege, der Herabsetzung des Soldes eine politische Bedeutung beizumessen und ihn als den Urheber dieser Massregel zu betrachten. Seine Verhandlungen mit den Oligarchen im athenischen Hauptquartier, auf die Phrynichos, wie man aus den Worten τάλλα πάντα σαφῶς έγγράψας (c. 50, 2) folgern muss, ebenfalls hingewiesen haben wird, brauchte Alkibiades nicht einmal in Abrede zu stellen; denn nach den bisherigen Erfahrungen war ja anzunehmen, dass diese Partei auch jetzt im Interesse Spartas thätig sein würde. Tissaphernes konnte aber seinerseits den Verdacht einer Annäherung an Athen in einleuchtender Weise dadurch widerlegen, dass er, wenn es ihm nicht nach wie vor darum zu thun sei, Sparta zu unterstützen, überhaupt keinen Anlass hätte, weitere Subsidien zu zahlen.

Wenn nun derartige Vorstellungen und Erwägungen die Denunciation des Phrynichos wenig glaubwürdig erscheinen liessen, so musste Astyochos seine weitere Mittheilung, dass er ihm das athenische Heer in Samos in die Hände zu spielen gedenke, mit Hermes XXVIII. desto grösserem Misstrauen aufnehmen. War es nicht möglich, dass der athenische Feldherr ihn hiermit in eine Falle locken wollte? Erschien es demnach nicht rathsam, sich in ein unsicheres Unternehmen einzulassen, so konnte Astyochos von der Mittheilung des Phrynichos doch wiederum in der Weise Gebrauch machen, dass er sie Alkibiades zustellte. Wenn dieser alsdann, wie zu erwarten war, persönliche Feinde des Phrynichos, zu denen er in Beziehung stand, von der Sache benachrichtigte und der Oberfeldherr des athenischen Heeres wegen Verraths angeklagt wurde, so musste dies sowohl auf die Stimmung als auch auf die Leitung des Heeres in der nachtheiligsten Weise einwirken.

Wir sind so zu dem Resultat gelangt, dass das Verhalten des spartanischen Admirals auch ohne die Annahme eines verrätherischen Einverständnisses mit Tissaphernes, der zudem bei jenen Vorgängen hinter Alkibiades ganz zurücktritt, sehr wohl erklärt werden kann. Andererseits haben wir gesehen, dass die gegen Astyochos erhobene Anschuldigung in der attischen Relation, der Thukydides bei der Darstellung jener Begebenheiten folgte, überhaupt nicht enthalten war, sondern von dem Geschichtschreiber selbst mit diesem Bericht combinirt worden ist. Zur Annahme dieser Combination haben wir jedoch um so weniger Anlass, als die Kriegsbegebenheiten selbst für die Verdächtigung des spartanischen Feldherrn nicht den mindesten positiven Anhaltspunkt bieten.

Dass Astyochos auch ohne eigenes Verschulden von dem durch die Verkürzung und Zurückhaltung des Soldes aufgebrachten Heere des Verraths geziehen wurde, braucht nicht Wunder zu nehmen. Wie sehr ein Feldherr dieser Gefahr ausgesetzt war, erhellt aus der dem Nikias in den Mund gelegten Aeusserung, dass die nämlichen Soldaten, die auf den Abzug von Syrakus drangen, nach erfolgter Rückkehr der Mehrzahl nach ihn selbst und Demosthenes einer Bestechung von Seiten des Feindes beschuldigen würden (VII 48, 4). Gegen die Nachricht von der Bestechung der Offiziere des peloponnesischen Heeres durch Tissaphernes könnte man das nämliche Bedenken geltend machen, wenn sie nicht dadurch, dass sie durch eine attische Relation und ohne ein verclausulirendes  $\delta S = k k \ell \gamma \epsilon \tau O$  (c. 50, 3) überliefert ist, glaubwürdiger erschiene.

11

Man darf von vornherein erwarten, dass die Politik des Tissaphernes, je nachdem der Berichterstatter sich im peloponnesischen oder im athenischen Lager befand, eine ganz verschiedene Beleuchtung erfuhr. Bei Thukydides finden wir nun eine peloponnesische und eine attische Relation, die erhebliche Abweichungen zeigen, unvermittelt neben einander.

In dem von peloponnesischer Seite stammenden Bericht über die Kriegsbegebenheiten des Winters 412/11 (c. 29-44) ist die Rede von Verhandlungen, die nach der Vereinigung des Astyochos mit Antisthenes in Knidos zwischen den 11 dem spartanischen Feldherrn beigegebenen ξύμβουλοι und Tissaphernes gepflogen wurden. Es wird erzählt, dass ein Mitglied der ξύμβουλοι, Lichas, sich über die bisher mit dem Grosskönig geschlossenen Verträge, durch die demselben die Herrschaft über die Inseln und das griechische Festland bis nach Böotien überlassen worden war (vgl. c. 18, 1. 37, 2), missfällig ausgesprochen und Tissaphernes zu einer Abänderung der fraglichen Bestimmungen aufgefordert babe, mit der Androhung, im Weigerungsfalle sich um die bestehenden Verträge nicht mehr kummern und auf den Sold verzichten zu wollen. Tissaphernes sei durch diese Zumuthung aufgebracht worden und habe sich, ohne dass man zu einer Einigung gelangt sei, entfernt. Die Peloponnesier hätten hierauf die Insel Rhodos, mit deren reichen Hilfsmitteln sie den Krieg auch für sich allein weiter führen zu können glaubten, den Athenern abwendig gemacht und seien, nachdem sie von den Rhodiern eine Contribution von 32 Talenten erhoben hätten, daselbst 80 Tage (bis zum Anfang des Frühlings 411) geblieben (c. 43, 2 - 44).

Hiernach war also Tissaphernes bei den in Knidos geführten Verhandlungen persönlich gegenwärtig. Anders stellt jedoch die attische Relation (c. 45—54) die Dinge dar. Es wird hier (c. 52) im Anschluss an die Erzählung von den beiden Sendungen des Phrynichos zu Astyochos bemerkt: μετὰ δὲ τοῦτο ᾿Αλκιβιάδης μὲν Τισσαφέρνην παρεσκεύαζε καὶ ἀνέπειθεν, ὅπως φίλος ἔσται τοῖς ᾿Αθηναίοις, δεδιότα μὲν τοὺς Πελοποννησίους, ὅτι πλείοσι ναυσὶ τῶν ᾿Αθηναίων παρῆσαν, βουλόμενον δὲ ὅμως, εἰ δύναιτό πως, πεισθῆναι, ἄλλως τε καὶ ἐπειδὴ τὴν ἐν τῷ Κνίδῳ διαφορὰν περὶ τῶν Θηριμένους σπονδῶν ἤσθετο

των Πελοποννησίων (ήδη γὰς κατὰ τοῦτον τὸν καιςὸν ἐν τῆ Ῥόδω ὅντων αὐτῶν ἐγεγένητο), ἐν ἢ τὸν ᾿Αλκιβιάδου λόγον πρότεςον εἰρημένον πεςὶ τοῦ ἐλευθεροῦν τοὺς Λακεδαιμονίους ἁπάσας τὰς πόλεις ἐπηλήθευσεν ὁ Λίχας, οὐ φάσκων ἀνεκτὸν εἶναι ξυγκεῖσθαι κρατεῖν βασιλέα τῶν πόλεων, ὧν ποτε καὶ πρότεςον ἢ αὐτὸς ἢ οἱ πατέςες ἢρχον.

Wer diese Stelle unbefangen für sich betrachtet, wird nicht umhin können, ήσθετο auf Tissaphernes zu beziehen, da ἄλλως τε καὶ ἐπειδή . . . naturgemäss nur mit dem unmittelbar vorhergehenden βουλόμενον . . . . πεισθηναι und nicht etwa mit dem entsernteren παρεσκεύαζε καλ άνέπειθεν in Verbindung gebracht werden kann. Wäre Alkibiades als Subject zu denken, so sollte man auch eher eine andere Fortsetzung wie etwa πολλφ δὲ ἔτι μᾶλλον προσεποιεῖτο αὐτόν, ἐπειδή . . . . erwarten. Dass Alkibiades, nachdem er von dem Streit in Knidos Kenntniss erhalten hatte, seine Anstrengungen verdoppelte, lag wohl in der Natur der Sache. In dem vorliegenden Zusammenhang kam es aber doch viel mehr darauf an, zu betonen, dass Tissaphernes, wenn er schon vorher geneigt war, sich von Alkibiades überreden zu lassen, und nur durch die Furcht vor den Peloponnesiern von einem entscheidenden Schritt abgehalten wurde, nach den Vorgangen in Knidos den Vorstellungen des Alkibiades, dessen frühere Aeusserung über die auf Befreiung der kleinasiatischen Griechen hinauslaufenden Bestrebungen der spartanischen Politik (c. 46, 3) nunmehr durch das Auftreten des Lichas ihre Bestätigung erhalten hatte, erst recht zugänglich sein musste.

Während hiernach kein Zweisel zu bestehen scheint, dass der fragliche Satz auf Tissaphernes bezogen werden muss, hat man diese Interpretation gleichwohl verworsen. L. Herbst (die Rückkehr des Alkibiades, Hamburg 1843, S. 34, Note) macht hiergegen geltend, dass Joseph deshalb nicht von Tissaphernes gesagt werden könne, weil er sich nach c. 43, 4 in Knidos persönlich mit den Peloponnesiern gezankt hätte, und Classen sindet dieses Argument durchschlagend. Es fragt sich indessen, ob wir berechtigt sind, Widersprüche in der Darstellung des Thukydides durch eine künstliche Interpretation zu beseitigen. Man wird gegen ein solches Versahren um so mehr Bedenken hegen müssen, nachdem sestgestellt ist, dass Thukydides im vorliegenden Buche zwei Relationen, in denen die Bedeutung der von Tissaphernes vorgenommenen Ver-

kürzung des Soldes und das Verhalten des Astyochos ganz verschieden beurtheilt wird, unvermittelt neben einander stehen lässt. Es wäre demnach keineswegs auffallend, wenn auch hier eine Abweichung der beiden von Thukydides benutzten Darstellungen vorläge. Ein Berichterstatter, der sich zur Zeit, als die Verhandlungen in Knidos geführt wurden, im peloponnesischen Hauptquartier daselbst befand, musste wissen, ob Tissaphernes bei den Verhandlungen zugegen war, während ein Athener, der sich damals in Samos aufhielt, weniger Kenntniss hiervon haben konnte. Dass nun die attische Relation, der Thukydides c. 52 folgt, von einem Aufenthalt des Satrapen in Knidos nichts weiss, wird bestätigt durch den Ausdruck διαφοράν.... τῶν Πελοποννησίων, womit nur ein Streit der Peloponnesier unter einander, nicht etwa mit Tissaphernes gemeint sein kann.

Die Abweichungen zwischen den beiden Berichten sind hiermit jedoch keineswegs erschöpft. Nach der oben ausgeschriebenen Stelle war es die Furcht vor den an Schiffszahl ihren Gegnern überlegenen Peloponnesiern, die Tissaphernes von einem Bündniss mit Athen abhielt. Das nämliche Motiv wird in dem ohne Zweifel ebenfalls aus einer attischen Quelle stammenden Bericht über die später zwischen den Athenern und Tissaphernes geführten Verhandlungen (c. 56, 2) angegeben. Die hier hervortretende Auffassung, dass die Peloponnesier nach Tissaphernes' Ansicht die Stärkeren gewesen seien, findet sich auch in einer anderen Angabe (c. 46, 5), wonach der Satrap zur Zeit, als die Macht der Peloponnesier ihren Höhepunkt erreicht hatte, sie von einer Seeschlacht abhielt, indem er ihnen die Ankunst der phonicischen Flotte in Aussicht stellte. Die Thatsache, dass Tissaphernes keine Entscheidungsschlacht wünschte, wird durch die peloponnesische Relation, die c. 57 wieder aufgenommen wird, bestätigt. Hinsichtlich der Motive steht jedoch dieser Bericht zu der attischen Darstellung in entschiedenem Gegensatz. Es wird hier bemerkt, Tissaphernes habe sich (gegen das Ende des Winters 412/11) nach Kaunos begeben in der Absicht, einen neuen Vertrag mit den Peloponnesiern zu schliessen und ihnen den Sold noch weiterhin zu gewähren. Er habe nämlich gefürchtet, dass sie, wenn für viele Schiffe der Sold in Wegfall käme, entweder (bevor die Mannschaften den Dienst aufgäben) genöthigt würden, eine Seeschlacht zu liefern, und alsdann eine Niederlage erlitten, oder dass, wenn einmal die Schiffe ohne

Ruderer wären, die Athener alles erreichen würden, was sie wollten. Am meisten aber habe er besorgt, dass die Peloponnesier, indem sie sich Proviant zu verschaffen suchten, das Festland verwüsteten. So habe er denn in Erwägung aller dieser Punkte und seiner Absicht gemäss, zwischen den kriegführenden Parteien das Gleichgewicht herzustellen, einen dritten Vertrag mit den Peloponnesiern geschlossen (c. 57).

Hiernach hat also Tissaphernes nicht die Peloponnesier, sondern die Athener für die Stärkeren gehalten. Der Gegensatz zwischen den beiden Darstellungen wird noch verschärft, wenn man erwägt, dass der attische Bericht schon für die Zeit, wo Astyochos sich noch in Milet befand, eine Ueberlegenheit der peloponnesischen Flotte voraussetzt (c. 46, 5. 52, 1), während die aus dem Lager der Peloponnesier stammende Darstellung Tissaphernes auch später noch, nachdem Astyochos sich mit Antisthenes vereinigt hatte, von der entgegengesetzten Ansicht ausgehen lässt.

Die Entscheidung der Frage, welche von beiden Relationen den Vorzug verdient, kann nicht zweiselhast sein; denn wenn Tissaphernes, dem es doch nur darum zu thun war, das Gleichgewicht zwischen den beiden Parteien herzustellen, oder, wie die attische Relation sich ausdrückt, sie sich gegenseitig ausreiben zu lassen (vgl. c. 56, 2 mit 46, 4), auch nach der Vereinigung des Astyochos mit Antisthenes noch gesonnen war, die Peloponnesier zu unterstützen, so muss er sie als die schwächere Partei auf dem dortigen Kriegsschauplatz betrachtet haben. In dieser Beurtheilung der Sachlage stimmt der spartanische Oberseldherr mit ihm nahezu überein, indem er erst im nächsten Frühjahr, als die Peloponnesier eine beträchtliche numerische Uebermacht besassen und das Eingreisen der von Chios nach dem Hellespont abgesegelten Flotte des Strombichides nicht zu besürchten brauchten, es wagte, den Athenern eine Schlacht anzubieten (c. 63, vgl. oben S. 444).

Wenn demnach der Satrap nicht etwa durch die Furcht vor den Peloponnesiern, sondern im Gegentheil durch die Ueberzeugung, dass sie auf sich allein angewiesen im Kampfe mit den Athenern den Kürzeren ziehen würden, dazu bewogen wurde, am Bündniss mit ihnen festzuhalten, so erweist sich die Behauptung der attischen Relation, dass er an und für sich der Anbahnung freundschaftlicher Beziehungen zu Athen nicht abgeneigt gewesen sei, ebenfalls als unzutreffend. Der Berichterstatter, dem Thukydides hier folgte,



hat augenscheinlich den Einfluss, den Alkibiades auf Tissaphernes ausübte, überschätzt. Seine Vorstellungen können den Satrapen wohl dazu bestimmt haben, die Peloponnesier nur soweit zu unterstützen, als es zur Erhaltung des Gleichgewichts erforderlich war. Die attische Relation trifft also vielleicht das Richtige, wenn sie die Verkürzung des Soldes und das Nichterscheinen der den Peloponnesiern zu Hilfe zu sendenden phönicischen Flotte der Einwirkung des Alkibiades zuschreibt (c. 45, 1, 46, 1). Es kann indessen ebenso gut Tissaphernes durch eigene Ueberlegung zu der Einsicht gekommen sein, dass es nicht rathsam sei, den Peloponnesiern zu einem entscheidenden Siege zu verhelfen. Auch ist es nicht ausgeschlossen, dass bei der Herabsetzung des Soldes Sparsamkeitsrücksichten in Betracht kamen. In diesem Falle hätte also die attische Relation Alkibiades ein Verdienst beigelegt, das er in Wirklichkeit gar nicht hatte, wozu sehr wohl das Bestreben des Alkibiades selbst, seinen Einfluss auf Tissaphernes als sehr bedeutend hinzustellen (vgl. c. 56, 3. 81, 2. 82, 3), den Anlass gegeben haben könnte.

Auf einer dem Alkibiades gunstigen Tendenz beruht jedenfalls die unrichtige Behauptung, dass die von Lichas in Knidos gethane Aeusserung der früheren Bemerkung des Alkibiades über die spartanische Politik zur Bestätigung gedient habe. Zum Beweis dafür, dass ein Bündniss mit Athen dem persischen Interesse mehr entspreche, als ein solches mit Sparta, hatte Alkibiades geltend gemacht, dass die Athener dem König bei der Unterwerfung der kleinasiatischen Griechen behilflich sein würden, während es von den Spartanern nicht zu erwarten sei, dass sie, nachdem sie einmal die Befreiung der von den Athenern unterworfenen Städte in die Hand genommen hätten, auf die Befreiung der unter persischer Herrschaft stehenden Griechen verzichten würden (c. 46, 3). Lichas war indessen mit den bisher zwischen Sparta und Persien geschlossenen Verträgen bloss insofern unzufrieden, als hierdurch dem König die Herrschaft über die Inseln und einen grossen Theil des griechischen Festlandes zugestanden wurde (c. 43, 3). Gegen die Unterwerfung der kleinasiatischen Griechen, die die Spartaner in dem dritten Vertrag zuliessen (c. 58, 2), hatte er dagegen nicht bloss nichts einzuwenden, sondern trat vielmehr für die Erfüllung dieser Bedingung mit Entschiedenheit ein (c. 84, 5). Wir haben es also hier mit einer den Absichten des Alkibiades entsprecheuden Entstellung des wahren Sachverhalts zu thun.

Unsere bisherige Untersuchung hat zu dem Ergebniss geführt, dass die von Thukydides gegebene Darstellung der Kriegsbegebenheiten während des Winters 412/11 und der Beziehungen der Spartaner zu Tissaphernes auf zwei verschiedenen Quellen beruht. der Erzählung der Kriegsereignisse, die sich von c. 29 bis c. 44 erstreckt und c. 55 und 57-63 fortgesetzt wird, folgt Thukydides einer peloponnesischen dem Astyochos günstigen Relation, die c. 41, 1 geradezu eine apologetische Tendenz verräth. Neben diesem Bericht ist jedoch, wie aus der Vergleichung von c. 50,3 mit c. 83,3 erhellt, die Darstellung eines anderen ebenfalls im peloponnesischen Heere befindlichen Gewährsmanns benutzt, der gegen Astyochos die Beschuldigung erhob, von Tissaphernes bestochen worden zu sein und deshalb die Herabsetzung des Soldes zugelassen zu haben. Diesen beiden Berichten steht zur Seite eine attische Relation (c. 45-54 und 56), in der die Versuche des Alkibiades, Tissaphernes für Athen zu gewinnen, und die hierzu in Beziehung stehenden Vorgänge im athenischen Hauptquartier und in Athen selbst geschildert werden.

Thukydides ist nicht soweit gelangt, aus diesen verschiedenen Berichten ein einheitliches Ganzes herzustellen. Im Gegensatz zu dem sonst von ihm befolgten Grundsatz, die Begebenheiten möglichst genau in ihrer zeitlichen Folge vorzuführen, werden die Kriegsereignisse, die von Anfang des Winters 412/11 bis zur Festsetzung der Peloponnesier auf Rhodos stattfanden, und ebenso die gleichzeitigen politischen Vorgänge in Magnesia, Samos und Athen in einem Zuge erzählt, während doch die Fahrt des Astyochos nach Kaunos, durch die die Verlegung des Kriegsschauplatzes von Milet nach Rhodos herbeigeführt wurde (c. 39), einen passenden Abschnitt gebildet haben würde. Diese bemerkenswerthe Abweichung von der sonstigen Methode des Geschichtschreibers ist lediglich dadurch bedingt, dass die aus verschiedenen Quellen stammenden Relationen über die Kriegsereignisse einerseits (c. 29 bis c. 44) und die Bestrebungen des Alkibiades andererseits (c. 45-54) nicht ineinander verarbeitet, sondern nur aneinander gereiht sind. Die zwischen den einzelnen Berichten bestehenden Widersprüche treten noch deutlich zu Tage. Die im peloponnesischen Heere in Umlauf gesetzte und von Thukydides mit der attischen Relation über die beiden Sendungen des Phrynichos an Astyochos in Verbindung gebrachte Behauptung, dass der spartanische Admiral im Solde des Tissaphernes gestanden habe, ist nicht zu vereinigen mit der Darstellung der Kriegsbegebenheiten selbst, in der er als ein besonnener, aber in der Erfüllung seiner Pflicht keineswegs lässiger Feldherr erscheint. Der günstige Eindruck, den dieser Bericht im Allgemeinen macht, wird leider getrübt durch die allem Anschein nach auf bestochene Officiere zurückzuführende Bemerkung, dass der dem peloponnesischen Heere von Tissaphernes gewährte Sold auch nach der Herabsetzung noch genügt habe (c. 36, 1). attische Relation ist insofern werthvoll, als wir durch sie von den Bemühungen des Alkibiades, Tissaphernes für Athen zu gewinnen und seine eigene Rückberufung anzubahnen, Kenntniss erhalten. Sie leidet indessen, abgesehen von der unrichtigen Beurtheilung der militärischen Lage, an dem Irrthum, dass Tissaphernes zu einer Annäherung an Athen geneigt gewesen sei (c. 52), während sich aus der aus peloponnesischer Quelle stammenden Darstellung der Kriegsbegebenheiten als unzweifelhafte Thatsache ergiebt, dass der Satrap niemals daran gedacht hat, das Bundniss mit Sparta aufzugeben.

Die Unfertigkeit des Thukydideischen Werkes, durch die diese Widersprüche bedingt sind, tritt noch deutlicher darin hervor, dass ein im Sommer 411 von Astyochos unternommener Versuch, die athenische Flotte zum Schlagen zu bringen, doppelt erzählt wird.

Nachdem die peloponnesische Flotte 80 Tage auf Rhodos, wo die Schiffe ans Land gezogen worden waren, zugebracht hatte, während die Athener bei der nahe gelegenen Insel Chalke eine beobachtende Stellung einnahmen (c. 44, 3 f. 55, 1), wandte sie sich am Ende des Winters, um die Chier in ihrer Bedrängniss zu unterstützen, nach Milet, worauf die Athener ihrerseits nach Samos zurückkehrten (c. 60, 2—3). Die Chier, denen schon vorher aus Milet eine Verstärkung von 12 Schiffen zugekommen war, hatten mittlerweile den Athenern ein unentschiedenes Seetreffen geliefert (c. 61). Hierdurch sowie durch den von einem peloponnesischen Landheer unter Derkylidas bewirkten Abfall von Abydos und Lampsakos sah sich der auf Chios den Oberbefehl führende attische Stratege Strombichides veranlasst, mit 24 Schiffen nach dem Hellespont zu eilen, wo er Lampsakos wieder eroberte, bei einem Angriff auf Abydos jedoch abgewiesen wurde (c. 62).

Durch die Kunde von dem von den Chiern bestandenen Seetreffen und der Abfahrt des Strombichides wurde Astyochos er-

muthigt. Er holte nunmehr von Chios, wohin er sich selbst mit 2 Schiffen begab, die vorher dorthin entsandten 12 Schiffe herbei und wandte sich alsdann mit seiner ganzen Flotte gegen Samos. Als die Athener ihm aber wegen des bei ihnen herrschenden gegenseitigen Misstrauens nicht entgegensegelten, fuhr er wieder nach Milet (c. 63, 1. 2).

Im Folgenden wird erzählt, wie sich seit dem Versuch des Alkibiades, durch die Oligarchen seine Zurückberufung zu erlangen (c. 47-49. 53. 54), und dem Scheitern der mit Tissaphernes geführten Verhandlungen (c. 56) in Athen die Dinge weiter entwickelt hatten und daselbst schliesslich die Demokratie beseitigt und der Rath der Vierhundert eingesetzt wurde (c. 63, 3 - 70, 1). Diese Vorgänge werden theils gleichzeitig mit den zuletzt erzählten Kriegsbegebenheiten, theils noch früher gesetzt (vgl. c. 63, 3: ὑπὸ γὰο τοῦτον τὸν χρόνον καὶ ἔτι πρότερον ἡ ἐν ταῖς Ἀθήναις δημοκρατία κατελέλυτο). Es ist alsdann die Rede von Verhandlungen mit Agis (c. 70, 2-71, 3) und einer Gesandtschaft nach Samos, die die Vierhundert gleich nach ihrem Amtsantritt, in der Besorgniss, dass von dort aus eine Erhebung gegen ihr Regiment beginnen könne, abschickten (c. 72). Nun wendet sich die Darstellung zu den gleichzeitigen Vorgängen auf Samos, wo ein von den samischen Oligarchen unter Beihilfe des attischen Feldherrn Charminos gemachter Versuch, sich der Gewalt zu bemächtigen, zu einem Sieg der demokratischen Partei und einer Verbrüderung des athenischen Heeres mit dem samischen Demos geführt hatte (c. 73-77).

Nach dieser Episode wird c. 78 die Erzählung der Kriegsbegebenheiten wieder aufgenommen. Um die Zeit, in der die Vorgänge in Athen und auf Samos stattfanden (ὁπὸ δὲ τὸν χρόνον τοῦτον), wurden in dem Schiffslager der Peloponnesier in Milet Klagen darüber laut, dass Astyochos und Tissaphernes die Kriegführung lähmten. Astyochos habe weder früher eine Seeschlacht liefern wollen, so lange die eigene Flotte noch stärker und die der Athener schwach gewesen sei, noch hege er jetzt, wo die Athener sich dem Verlauten nach in Parteikämpfen befänden und ihre Schiffe nicht vereinigt seien, diese Absicht, sondern lasse sich vielmehr, indem er auf die nur zum Schein figurirende phönicische Flotte warte, hinhalten; Tissaphernes dagegen führe nicht bloss die phönicischen Schiffe nicht herbei, sondern zahle auch den Sold weder regelmässig noch vollständig. Man dürfe nun

nicht mehr zögern, sondern müsse eine entscheidende Seeschlacht liefern. Diesem Drängen geben schliesslich die ξύμβουλοι (so ist c. 79, 1 mit Krüger, der seinen Vorschlag später mit Unrecht zurückgezogen hat, für das überlieferte ξύμμαγοι zu lesen) und Astyochos nach und entscheiden sich nach gemeinsamer Berathung, nachdem sie von der bisher nur durch das Gerücht gemeldeten Verwirrung auf Samos bestimmtere Kunde erhalten hatten, für eine Schlacht. Die Peloponnesier segeln hierauf mit ihrer ganzen 112 Schiffe zählenden Flotte gegen die Athener, die in dem bei dem Vorgebirge Mykale befindlichen Hafen Glauke nicht weit von Samos vor Anker lagen, heran. Diese ziehen sich indessen, da sie mit ihren 82 Schiffen der feindlichen Uebermacht nicht gewachsen zu sein glauben, nach Samos zurück. Als am folgenden Tage die Peloponnesier im Begriff waren, einen Angriff auf Samos zu unternehmen, erhalten sie die Nachricht, dass Strombichides, dem zuvor die Athener einen Boten geschickt hatten, mit seinen Schiffen vom Hellespont angelangt sei, und treten sogleich den Rückzug nach Milet an. Die Athener, deren Flotte durch die Ankunst des Strombichides auf 108 Schiffe gebracht worden war, segeln nun ihrerseits nach Milet, um eine Entscheidungsschlacht zu liefern, kehren jedoch, als die Gegner sich auf keinen Kampf einlassen, wieder nach Samos zurück (c. 78. 79).

Es ist nicht zu verkennen, dass hier eine dem Astyochos ungünstige Relation vorliegt. Der Berichterstatter hält augenscheinlich die Klagen, die von dem Heere gegen den Feldherrn erhoben wurden, für gerechtfertigt. Die ungünstige Tendenz ist ferner daraus ersichtlich, dass Astyochos den durch die Sachlage gebotenen Angriff auf die feindliche Flotte erst auf das lebhafte Drängen des Ileeres beschliesst und auf die Nachricht von der Ankunft des Strombichides sofort  $(\varepsilon \vec{v} \vartheta \dot{v} \varsigma)$  den Rückzug antritt. Auf einer Entstellung des wahren Sachverhaltes beruht die den unzufriedenen Soldaten in den Mund gelegte Behauptung, dass Astyochos früher, wo die eigene Flotte stärker und die der Athener schwach gewesen sei, keine Seeschlacht habe liefern wollen. In Wirklichkeit war vielmehr jetzt, nachdem die Peloponnesier durch die Ankunft des Antisthenes eine Verstärkung von 27, die Athener dagegen nur einen Zuwachs von 14 Schiffen (vgl. S. 446) erhalten hatten, das numerische Verhältniss für sie ungleich günstiger als früher.

Wie verhält es sich nun aber mit dem zweiten gegen den spartanischen Admiral erhobenen Vorwurf, dass er auch jetzt, wo die Athener dem Vernehmen nach in Parteikämpfen begriffen und ihre Schiffe noch nicht vereinigt seien, keine Schlacht liefern wolle? Ist denn nicht schon vorher (c. 63) von einer Fahrt des Astyochos gegen Samos die Rede gewesen, die unter ganz den nämlichen Verhältnissen stattfand? Die Abfahrt des Strombichides war gerade die Veranlassung gewesen, weshalb der spartanische Feldherr diesen Versuch, eine Schlacht herbeizuführen, unternahm. Andererseits hatten die Parteikämpse auf Samos, die in dem Bericht über das spätere Unternehmen des Astyochos als ein bisher unbenutzter günstiger Umstand hervorgehoben werden, schon damals ihren Anfang genommen. Durch die Bemerkung, dass die Athener auf Samos sich damals misstrauisch gegen einander verhalten und deshalb die von den Feinden angebotene Schlacht nicht angenommen hätten, wurde ja die Einschaltung der von den inneren Kämpfen in Athen und auf Samos handelnden Episode (c. 63, 3 - 77) veranlasst. Was c. 78 und 79 erzählt wird, fällt also ganz in die nämliche Zeit, wie der c. 63 berichtete Vorgang.

Es liegt demnach hier der bei anderen Geschichtschreibern öster vorkommende Fall vor, dass dieselbe Begebenheit doppelt erzählt ist, was nur durch einen Wechsel der Quelle bedingt sein kann. Wir haben bereits gesehen, dass Thukydides die Berichte über die Unternehmungen der peloponnesischen Flotte von zwei verschiedenen Gewährsmännern erhielt, von denen der eine eine für Astyochos günstige, der andere dagegen eine ihm ungunstige Darstellung gab. Dass c. 78-79 aus der letzteren Quelle stammt, ist bereits festgestellt; mithin muss c. 63, in dem eine bestimmte Tendenz auf den ersten Blick nicht erkannt werden kann, auf den mit Astyochos sympathisirenden Berichterstatter zurückgehen. Ein Anzeichen hierfür liegt vor in der Bemerkung, dass Astyochos auf die Nachricht von dem unentschiedenen Seetreffen, das die Chier den Athenern geliefert hatten, und von dem Abzug des Strombichides Muth gefasst habe, wodurch seine bisherige Unthätigkeit, die seine Gegner auf ein verrätherisches Einverständniss mit Tissaphernes zurückführten, als ein lediglich auf militärischen Gründen beruhendes Verhalten hingestellt wird.

Die zwischen den beiden Berichten bestehenden Abweichungen sind nur unerheblich und zum Theil durch ihre verschiedene Her-

kunft bedingt. Wenn die athenische Flotte zur Zeit, als Astyochos sie mit einem Angriff bedrohte, sich nach der einen Darstellung bei Samos, nach der anderen dagegen bei Mykale befand, so ist hierauf bei der geringen Entfernung dieser beiden Punkte kein Gewicht zu legen. Ebenso wenig kann es in Betracht kommen, dass nach dem einen Bericht die Athener sich wegen ihrer inneren Parteikämpfe, nach dem anderen dagegen wegen der numerischen Ueberlegenheit des Feindes auf keine Schlacht einliessen. diesen Gründen konnte der eine so gut wie der andere geltend gemacht werden und jedenfalls ist das Verhalten der Athener durch beide Motive bestimmt worden. Die Thatsache, dass die Athener nach der Ankunft des Strombichides ihrerseits zum Angriff übergingen und Astyochos ihnen nicht entgegenzutreten wagte, scheint in der dem spartanischen Feldherrn günstigen Erzählung absichtlich unterdrückt zu sein. Dagegen wird in diesem Bericht eines in der anderen Darstellung übergangenen Umstandes Erwähnung gethan, der von dem persönlichen Muth des in seiner Strategie so vorsichtigen Astyochos zeugt. Es wird nämlich bemerkt, dass Astyochos, bevor er sich zum Angriff auf die feindliche Flotte anschickte, mit 2 Schiffen nach Chios fuhr und von dort die 12 Schiffe, die vorher von Milet aus den Chiern zu Hilfe gesandt worden waren (c. 61, 2), herbeiholte. Hierdurch begab er sich in die Gefahr, auf dem Hinweg oder auf dem Rückweg nach Milet auf die gesammte athenische bei Samos liegende Flotte zu stossen und in Gefangenschaft zu gerathen. Die Vereinigung mit den bei Chios befindlichen Schiffen hätte sich auch bewerkstelligen lassen, wenn Astyochos von Milet aus mit seiner ganzen 100 Schiffe zählenden Flotte dorthin gefahren wäre. Aber alsdann wäre es unterwegs unzweifelhaft zu einem Kampfe mit den Athenern gekommen (vgl. c. 60, 3), denen die Bewegung einer so grossen Flotte nicht hätte entgehen können, während doch die Absicht des Astyochos darauf gerichtet war, erst nach Heranziehung der bei Chios liegenden Schiffe eine Schlacht zu liefern. Ferner wäre, wenn die ganze Flotte sich von Milet entfernte, diese für die Peloponnesier so wichtige Stadt ohne Deckung gewesen oder, wenn man daselbst die erforderliche Anzahl von Schiffen zurückliess, die einem Angriff der Athener ausgesetzte Hauptflotte zu sehr geschwächt worden. Unter diesen Umständen hielt es Astyochos für räthlicher, seine eigene Person mit wenigen Schiffen aufs Spiel

zu setzen, als mit der Hauptmacht unter ungünstigeren Bedingungen eine Schlacht zu liesern. Dieselbe Gleichgiltigkeit gegen persönliche Gefahr hatte Astyochos auch schon im Winter 412 bewiesen, als er mit nur 11 Schiffen von Chios nach Milet, unterwegs aber zurück nach Erythrä suhr, wobei er beinahe mit einer 30 Schiffe starken athenischen Flotte, die auf dem Weg von Samos nach Chios begriffen war, zusammengestossen wäre (c. 33, 1—3).

Wenn Thukydides hier einen Vorgang, über den ihm aus dem Lager der Peloponnesier zwei verschiedene Berichte vorlagen, doppelt erzählt hat, so ist ihm mit einem andern von attischer Seite in zwei verschiedenen Relationen überlieferten Ereigniss das Gleiche begegnet.

In c. 81 und 82 wird berichtet, wie Alkibiades, nachdem das Heer auf Samos auf den Antrag des Thrasybulos seine Rückberufung beschlossen hatte, daselbst eintraf und sich in einer Rede, in der er übertriebene Vorstellungen von seinem Einfluss auf Tissaphernes zu erwecken suchte, über die politische Lage äusserte. Man habe ihn hierauf zum Feldherrn mit unumschränkter Besugniss gewählt. Die Athener, denen es vor allen Dingen um die Rettung der Demokratie und die Bestrafung der Vierhundert zu thun gewesen sei, seien nunmehr, da sie in Folge der von Alkibiades gegebenen Darlegung die an Ort und Stelle besindlichen Feinde gering geschätzt hätten, bereit gewesen, nach dem Piräeus zu fahren. Alkibiades habe sich jedoch trotz vielseitigen Drängens diesem Schritt, bei dem man den näheren Feind auf dem Kriegsschauplatz zurückgelassen hätte, mit Entschiedenheit widersetzt und so die Abfahrt verhindert. Er habe sodann erklärt, dass er, nachdem er einmal zum Feldherrn gewählt worden sei, die für den Krieg erforderlichen Massregeln ergreifen wolle, indem er sich zu Tissaphernes begäbe, und sei sogleich zu ihm gereist, um so den Anschein zu erwecken, dass er mit ihm über alle Angelegenheiten berathschlage, und andererseits auch bei Tissaphernes durch die Mittheilung, dass er zum Feldherrn gewählt sei, an Ansehen zu gewinnen.

In den folgenden Capiteln (c. 83—85) werden die im peloponnesischen Hauptquartier nach der Rückberufung des Alkibiades erfolgten Vorgänge erzählt, worauf mit c. 86 die Darstellung sich wieder den Begebenheiten auf Samos zuwendet. Nachdem Alkibiades von Tissaphernes zurückgekehrt war, erscheinen die Gesandten der Vierhundert, die vorher auf Delos Halt gemacht hatten, um die

weitere Entwickelung der Dinge abzuwarten (c. 77), auf Samos und suchen in einer Versammlung des Heeres das Wort zu ergreifen, doch gelingt es ihnen bei der Erbitterung der Soldaten, die auf ihre Hinrichtung dringen, nur mit Mühe, sich Gehör zu verschaffen. Ihre Darlegungen, in denen sie die Einsetzung der Vierhundert als eine zur Rettung des Staates nothwendige Massregel hinzustellen suchten, bleiben jedoch resultatlos. Aus der Mitte der zurnenden Menge werden nunmehr verschiedene Anträge gestellt, unter denen der Vorschlag, nach dem Piräeus zu fahren, die grösste Befürwortung findet. Thukydides bemerkt nun, Alkibiades habe damals zum ersten Mal und ebenso sehr wie irgend ein anderer dem Staate einen Dienst geleistet, indem er die Athener, als sie Anstalten getroffen hätten, zur Bekämpfung ihrer eigenen Mitbürger in die See zu stechen, in welchem Falle die Feinde sofort lonien und den Hellespont in ihrer Gewalt gehabt hätten, davon abgehalten habe (c. 86, 4: καὶ δοκεῖ Αλκιβιάδης πρῶτον τότε καὶ οὐδενὸς ἔλασσον τὴν πόλιν ώφελῆσαι . . .). Keinanderer sei bei der damaligen Lage im Stande gewesen, dies zu bewirken; er aber habe es fertig gebracht und diejenigen, die von einem persönlichen Groll gegen die Gesandten erfüllt gewesen seien, durch seine Vorwürfe an Ausschreitungen gehindert.

In diesem Bericht, wonach Alkibiades erst jetzt sich das erste Verdienst um Athen erworben haben soll, ist nicht berücksichtigt, dass er dem Vorhaben, nach dem Piräeus zu fahren, schon früher energisch entgegengetreten war. Auch hier ist derselbe Vorgang doppelt erzählt. Es müssen demnach zwei verschiedene Berichte von athenischer Seite vorgelegen haben, von denen der eine jenen Antrag mit der Wahl des Alkibiades zum Feldherrn, der andere dagegen mit dem Erscheinen der von den Vierhundert abgeordneten Gesandtschaft in Verbindung brachte. Thukydides hat nun beide Ueberlieferungen in seine Darstellung aufgenommen. Man wird schwerlich annehmen können, dass ihm, als er bei der Wiedergabe des zweiten Berichtes die Verhinderung der Fahrt nach dem Piräeus als das erste Verdienst des Alkibiades um den Staat bezeichnete, die andere Relation, die jenen Vorgang in eine frühere Zeit setzte, nicht gegenwärtig gewesen sei. Es ist vielmehr wahrscheinlich, dass der Geschichtschreiber in der Absicht, seine Entscheidung erst später zu treffen, zunächst beide Berichte aufnahm und sich nach genauerer Prüfung für den zweiten entschied, dem

## 464 L. HOLZAPFEL, DOPPELTE RELATIONEN

er alsdann sein Urtheil über das Verdienst des Alkibiades und die Tragweite des von ihm verhinderten Schrittes hinzufügte, dass er aber nunmehr die Tilgung des ersten Berichtes vorzunehmen vergass.

Es durste hiermit zur Genuge der Beweis geliefert sein, dass das 8. Buch des Thukydideischen Werkes von seiner Vollendung noch erheblich weiter, als bisher angenommen zu werden pflegt, entfernt ist.

Giessen.

L. HOLZAPFEL.

### MISCELLEN.

### ZU SOPHOKLES ANTIGONE 909-912.

Dass die Verse 905—913 in Sophokles' Antigone nicht, wie manche früher annahmen, interpolirt sind, sondern von Sophokles selbst herrühren, bedarf heut keines Beweises mehr. Ebenso wenig ist daran ein Zweifel möglich, dass Sophokles' Quelle Herodot III 19 ist. Herodot erzählt, dass Darius den Intaphernes sammt Kindern und allen Verwandten festnehmen liess, um sie hinrichten zu lassen. Durch die Klagen der Frau des Intaphernes bewogen, stellte Darius ihr frei einen der Verwandten zu wählen, der vom Tode errettet werden sollte. Sie wählte den Bruder und begründete dies mit den Worten: ὧ βασιλεῦ, ἀνὴρ μέν μοι ᾶν ἄλλος γένοιτο, εἰ δαίμων ἐθέλοι, καὶ τέκνα ἄλλα, εἰ ταῦτα ἀποβάλοιμι πατρὸς δὲ καὶ μητρὸς οὐκέτι μευ ζωόντων ἀδελφεὸς ᾶν ἄλλος οὐδενὶ τρόπιφ γένοιτο. Dem entsprechen genau die Verse Antigone 909—912:

πόσις μεν ἄν μοι κατθανόντος ἄλλος ἦν, καὶ παῖς ἀπ' ἄλλου φωτός, εἰ τοῦδ' ἤμπλακον· μητρὸς δ' ἐν Άιδου καὶ πατρὸς κεκευθότοιν οὐκ ἔστ' ἀδελφὸς ὕστις ἂν βλάστοι ποτέ.

Es ist noch nicht bemerkt worden, dass derselbe Gedanke auch in Indien wiederkehrt. Im Rāmāyaṇa, dem gefeiertesten Kunstepos der Inder, wird geschildert, wie in dem Kampfe um Lankā Lakṣmaṇa, der Lieblingsbruder und unzertrennliche Gefährte des Helden des Gedichtes Rāma, scheinbar getödtet wird. Rāma klagt 6, 24, 7.8 ed. Gorresio um ihn mit den Worten:

yatra kva cid bhaved bhāryā putro 'nye 'pi ca bāndhavāļ |
tani tu deçani na paçyāmi yatra sodaryam āpnuyām |
Parjanyo varṣate sarvam ittyam vaidikt crutili |
pravādaç cāpi satyo 'yani mātrjātam na varṣati |
Heimes XXVIII.

, Irgend wo könnte ich eine Gattin, einen Sohn und alle anderen Verwandten bekommen; aber den Ort sehe ich nicht, wo ich einen Bruder erlangen könnte. Parjanya regnet alles herab, ist eine Lehre des Veda; aber das Sprichwort ist auch wahr, dass er einen Bruder nicht herabregnet'. Es ist eine in der vedischen Litteratur sehr oft wiederkehrende und für Indien sehr begreifliche Anschauung, dass die Reihenfolge des Ursprungs alles Lebens ist: Ostwind, Regen, Pflanzen, Thiere, Menschen (z. B. Maiträyani Samhita 3, 1, 5 (p. 6, 17 f.). Der Ostwind treibt den Regen herbei, der Regen ruft die Pflanzen ins Leben, von ihnen nähren sich die Thiere, von den Thieren die Menschen. So wird der Gott des Regens Parjanya die Quelle alles Lebens, einen Bruder aber, sagt das Sprichwort, kann er doch nicht herabregnen. 1) Das Alter dieser Auffassung wird für Indien gerade durch die sprichwörtliche Redensart bewiesen und ferner durch das Vorkommen derselben in der auf sehr alten Quellen beruhenden buddhistischen Fabel- und Märchensammlung, dem Jätaka. Dort findet sich als Jätaka 67 (I 306 ff. ed. Fausböll) folgende Erzählung in Pāli:

Einst pflügten im Reiche der Kosalas drei Leute am Eingange eines Waldes. Zu dieser Zeit plünderten Räuber im Walde Menschen aus und entflohen. Die, welche die Räuber suchten und nicht fanden, kamen an diesen Ort und sprachen: 'Ihr habt im Walde geraubt und thut jetzt so als ob ihr Bauern wäret'. Indem sie behaupteten, dies seien die Diebe, banden sie sie und überlieferten sie dem Könige der Kosala. Da kam eine Frau und lief immer von Neuem um den Königspalast herum, indem sie jammernd rief; 'Gebt mir eine Decke, gebt mir eine Decke!' Als der König ihr Geschrei hörte, sprach er: 'Gieb ihr eine Decke'. Sie brachten ihr ein Tuch. Als sie es sah, sprach sie: 'Solche Decke verlange ich nicht'. Die Leute meldeten dem Könige: 'Sie spricht nicht von einer solchen Decke, sie meint mit Decke einen Mann'.\*) Der

<sup>1)</sup> Die Recension des Rāmāyana, die in den Bombayer Ausgaben vorliegt, schwächt die Worte ganz ab. Dort sagt Rāma 6, 49, 6 nur: "Man kann in der Welt der Menschen eine Frau wie die Sītā finden, wenn man sucht, aber nicht einen Bruder, der wie Laksmana ein Helfer im Kampfe ist". Das Sprichwort fehlt ganz.

<sup>2)</sup> Das Pāliwort a cchādanam bedeutet sowohl, Gewand', als , Schutz'. In der Uebersetzung habe ich diesen Doppelsinn durch , Decke' wiederzugeben versucht.

Konig liess sie rufen und frug sie: "Du verlangst als Decke einen Mann?', Ja wohl, o König. Denn für eine Frau ist ein Mann die Decke. Wenn sie keinen Mann hat, ist eine Frau nackt, auch wenn sie eine Decke umhat, die Tausende werth ist'. (Um den Sinn davon zu erhalten, muss man folgenden Ausspruch beibringen: , Nackt ist ein Fluss ohne Wasser, nackt ein Reich ohne König, auch eine Wittwe ist nackt, mag sie auch 10 Brüder haben.) Der König war gnädig gegen sie und frug sie: "Wer sind denn die drei Leute?' Sie sprach: ,Der eine ist mein Mann, der eine mein Bruder, der eine mein Sohn'. Der König sprach: , Ich bin mit dir zufrieden. Einen von diesen dreien gebe ich dir. Welchen willst du?' Sie sprach: ,Ich kann, o König, während meines Lebens einen Mann bekommen, ich kann auch einen Sohn bekommen, da aber die Eltern gestorben sind, ist ein Bruder nicht zu bekommen; gieb mir den Bruder, o König'. Der König war zufrieden und liess alle drei frei. So wurden durch diese eine drei Menschen vom Leid befreit.

Diese Geschichte bildet nicht das Jätakam selbst, sondern die Vorgeschichte dazu. Das Jātakam selbst unterscheidet sich davon nur durch den Anfang, indem die Geschichte, wie in den meisten Jätaka, nach Benares in die Zeit des mythischen Brahmadatta verlegt wird, und durch den Schluss. Es heisst: In alten Zeiten, als in Benares Brahmadatta herrschte, pflügten drei Leute am Eingange eines Waldes u. s. w. ganz wie vorher. Als der König aber gesagt hatte: ,Wen von den drei Leuten willst du?' sprach sie: , Kannst du mir, o König, nicht alle drei geben? , Nein, das kann ich nicht'. "Wenn du mir nicht alle drei geben kannst, gieb mir den Bruder!' Und als zu ihr gesagt wurde: , Nimm doch den Sohn oder den Mann, was soll dir der Bruder', da sprach sie: Die, o König, sind leicht zu bekommen, ein Bruder aber ist schwer zu bekommen ', und sagte die Strophe: ,Im Schosse, o König, (kann) ich einen Sohn (bekommen), wenn ich auf der Landstrasse laufe, einen Mann; den Ort aber sehe ich nicht, von wo ich einen Bruder herholen könnte'. Der König sagte: , Sie spricht die Wahrheit', und zufrieden liess er alle drei Leute aus dem Gefängniss herbeiführen und übergab sie ihr. Sie nahm die drei und ging fort.

Im heiligen Kanon der Buddhisten besteht das Jätakawerk nur aus den Strophen, die den Grundstock der Erzählungen bildeten. Im Päli-Original lautet der zweite Vers:

tañ ca desam na passāmi yato sodariyam ānaye | und dem entspricht genau der zweite Sanskritvers im Rāmāyaṇa: tam tu deçam na paçyāmi yatra sodaryam āpnuyām |

An einer gemeinsamen Quelle kann also kein Zweisel sein. Es wäre möglich, dass derselbe Gedanke ganz unabhängig in Griechenland ausgesprochen worden wäre. Aber man beachte, dass Herodot die Erzählung nach Persien verlegt, ihr also ausländischen Ursprung zutheilt. Persien aber ist, wie längst setett, das Land, durch das indische Fabeln und Märchen nach dem Abendlande gekommen sind. Das wird auch hier der Fall sein und wir haben dann hier vielleicht das älteste Beispiel eines indischen Gedankens in griechischem Gewande.

Halle a/S.

R. PISCHEL.

#### AD ATHENAEI LIB. X p. 453 b.

Proverbia, sententias et regulas anonymas, griphos reliqua quae exstabant sapientiae aut festivitatis rusticae documenta non despexisse sed diligenter indagasse et vel gravissimis rebus explicandis vel illustrandis sagaciter adhibuisse insigne est Aristotelis meritum lateque patentis ingenii testimonium luculentum. Cuius studii pretiosas reliquias ex compilatore nescio quo Clearchi excerptas Athenaeus servavit in decimo inde a p. 448b. E quibus exemplis ab Athenaeo adlatis griphi cuiusdam vetustissimi libet mendam detergere, qua adhuc vexati sunt editores. Exponitur enim p. 453 b: άρχαιότατος δ' έστι λογικός γρίφος, και τις τοῦ γριφεύειν φύσεως οἰκειότατος. ,τί πάντες οὐκ ἐπιστάμενοι διδάσκομεν; Explicatio proponitur duobus quae sequebantur aenigmatis prius solutis τὸ δὲ προάγον ἐστὶ ψυχὰς ἔχειν. τοῦτο γὰρ οὐθεὶς ἡμῶν ἐπιστάμενος διδάσκει τὸν πλησίον. Reponamus oportet illud aenigna quod Sphingis instar Homerum trucidavit: ψύλλας ἔχειν, ut sit griphi summa in ambigua verbi ἔχειν significatione posita, cum homines eis pulicibus, quos apud se retinere vel captare (ἔχειν) nequeunt, proximos ditare soleant ut vel inviti eos habere discant.

Basileae.

F. DVEMMLER.

#### ΑΝΤΑΓΟΡΟΥ ΡΟΔΙΟΥ.

Ω ἴτε Δήμητρος πρὸς ἀνάκτορον, ὧ ἴτε μύσται, μηδ' ὕδατος προχοὰς δείδετε χειμερίους· τοῖον γὰρ Ξενοκλῆς ὁ Δίνδιος ἀσφαλὲς ὔμμιν ζεῦγμα διὰ πλατέος τοῦδ' ἔβαλεν ποταμοῦ.

Varianten nach gütiger Mittheilung von Herrn Professor H. Stadtmüller in Heidelberg. P = cod. Palatinus (Anth. IX 147), M = Marc. 481 (Autographon des Planudes). Das Epigramm ist von Pl in die Appendix des IV. Buches aufgenommen, nicht in das Capitel εἰς ποταμούς, sondern s. tit. εἰς πόλεις und bildet hier die letzte Nummer. Das erste Distichon M f. 99°, das zweite M f.  $100^{\text{r}}$ . Lemma am äusseren Rande von P (vom Corrector):

άνταγόρου φοδίου: ~ εἰς γέφυραν ἣν ἐ τοίησε ξενοκλῆσ ολίν: ~

Ueberschrift in M:  $\Sigma \iota \mu \omega \nu \ddot{\imath}$ , ,danach ist eine Rasur, die das ursprünglich noch Beigefügte durchaus unkenntlich macht'. Durch ein Versehen steht bei Susemihl, G. d. gr. Lit. i. d. Alex. Zt. I 380, 23 ,namenlos bei Planud.' 1.  $\pi \varrho \delta g$ ]  $\pi \varrho \sigma g$  P ||  $\mathring{\iota} \tau \epsilon$ ]  $\mathring{\iota} \tau \epsilon$  P || 2.  $\mu \eta \delta$ '  $\mathring{\iota} \delta \alpha \tau \sigma g$ ]  $\mu \mathring{\eta}$   $\delta$ '  $\mathring{\iota} \delta \alpha \tau \sigma g$  P,  $\mu \mathring{\eta}$   $\delta$ '  $\mathring{\iota} \delta \alpha \tau \sigma g$  M ||  $\delta \epsilon t - \delta \epsilon \tau \epsilon$ ] M, aber  $\delta \epsilon \acute{\iota}$  aus  $\delta \acute{\eta}$  corr. || 3.]  $\tau \sigma \check{\iota} \sigma \nu$   $\gamma \grave{\alpha} \varrho$   $\xi \epsilon \nu \sigma \lambda \mathring{\eta} \sigma$   $\delta \lambda \ell \nu - \delta \iota \sigma g$   $\mathring{\alpha} \sigma \varphi \alpha \lambda \ell \tilde{\alpha} g$   $\mathring{\nu} \mu \mu \iota \nu$  (° C.  $\nu \mu \mu \iota \nu$  A°c) P.  $\tau \sigma \check{\iota} \sigma \nu$   $\xi \epsilon \iota \nu \sigma \lambda \mathring{\eta} \sigma$   $\gamma \mathring{\alpha} \varrho$   $\delta \lambda \acute{\iota} \nu \delta \iota \sigma g$   $\mathring{\alpha} \sigma \varphi \alpha \lambda \grave{\epsilon} g$  (è erst durch Correctur)  $\mathring{\nu} \mu \mu \iota \nu$  M || 4.  $\delta \iota \grave{\alpha}$   $\iota \lambda \alpha \tau \acute{\epsilon} \sigma g$ ]  $\delta \iota \alpha \iota \lambda \alpha \tau \acute{\epsilon} \sigma g$  P ||  $\pi \sigma \tau \alpha \mu \sigma \check{\nu}$ ]  $\pi \sigma \tau \alpha \mu \sigma \check{\iota} \sigma$  P.

Die Form der Begründung: τοῖον γὰρ Ξενοκλῆς vergleicht Herr Professor Stadtmüller mit dem Epigr. des Antagoras auf Eros La. Di. IV 26 (v. Wilamowitz, Antigonos 69), τοῖός συ κακὰ φρονέων ἀλάλησαι ἀνθρώποις ἦδ ἐσθλά und bemerkt zugleich, dass Antagoras der Freund des Philosophen Polemon war, welcher 314/3 Leiter der Akademie wurde und 276/5 oder 270 starb (Susemihl a. a. O. I 117). Wenn Antagoras ihm das Grabepigramm dichtete, und das steht fest, so wäre damit auch für das obige Gedicht eine ungefähre Zeitbestimmung gewonnen, welche sich auch durch die bekannten Beziehungen des Antagoras zu Antigonos Gonatas nur bestätigen würde.

Den nächstliegenden Gedanken, dass es sich bei dem  $\Delta \dot{\eta} \mu \eta$ - $\tau \varrho o g \; \dot{\alpha} \nu \dot{\alpha} \kappa \tau \sigma \varrho o \nu \;$  dieses Epigramms um den eleusinischen Weihetempel handelt, hat Jakobs abgewiesen und O. Rubensohn ist ihm

gefolgt (die Mysterienheiligthümer in Eleusis und Samothrake 204, n. 18); beide möchten lieber eine Beziehung auf rhodische Oertlichkeiten erkennen. Vergl. Brunn, Gesch. d. griech. Künstler II 2265 (1393 f.). Ist ja doch der Dichter ein Rhodier und der Erbauer nach der Ueberlieserung auch. Die geeigneten rhodischen Oertlichkeiten aufzusinden hat man anderen überlassen. Die Ueberlieferung ist freilich nicht ganz intact. & als Länge vor A, in unbetonter Silbe, ist unmöglich. Aber eine leichte Aenderung, die Planudes bietet, beseitigt den Anstoss: το τον Ξεινοκλής (oder Ξεινοκλέης) γάρ δ Αίνδιος. So ist der Metrik Genüge geleistet - aber wo ist auf Rhodos der reissende Fluss, über den die Mysten zum Demeterheiligthum wallten? Oder, da es ja χειμάρροι genug auf Rhodos giebt wo lag der Tempel? Ungern giebt Brunn die Beziehungen auf Eleusis und den im Winter oft reissenden Kephisos auf; der Xenokles des Antagoras konnte ja freilich nicht mit dem Architekten des Perikles, dem Χολαργεύς Ξ. identisch sein.

Da bringt eine neue Inschrift aus Eleusis, welche Dimitrios Philios im letzten Heste der Ἐφημερὶς ἀρχαιολογική (1892, 101 ff.) mit gewohnter Sorgsalt herausgegeben hat, die gewünschte Klarheit. Sie ist nach einem Archon Archippos datirt, kann demnach in das Jahr 321/20 oder 318/7 v. Chr. gesetzt werden. Es heisst darin (nach den Ergänzungen von Philios und Wilhelm):

7 ἐπεὶ] δὴ ὁ [νόμος κ]ελεύε[ι] πρ[οσγ ρά]φειν έν [τῶι ψ]ηφίσ[ματι τὸν λ  $\alpha]\mu[\beta]$ άνοντα  $[\delta\omega]\varrho$ εὰν  $\delta[\tau\iota]$  ε $[\dot{\upsilon}$ ε $\varrho\gamma$ ε-10 τ]ηχεν τὴν πό[λι]ν, Ξενοκλῆ[ς δὲ π ερ[ί] τε τὸ ἱερὸν τοῖν θεοῖν [καὶ μυστηρ[ίων έ]πιμελητή[ς] χειρ[ο τονηθε[ὶς εὐσ]εβῶς κα[ὶ..... καὶ φιλοτίμ[ω]ς τὰ ἐν τ[οῖς ἱερο-15 ζς ἔπραξεν [κ]αὶ ὅ[πω]ς τ[ὰ] ἱερὰ ἀσ- $\varphi \alpha \lambda \tilde{\omega} \varsigma \times \alpha \tilde{\iota} \times \alpha [\lambda] \tilde{\omega} [\varsigma \dots] \epsilon \cdot \eta \tau \alpha [\iota] \times \alpha$ ι ή πανήγυρι[ς τῶν] ε[ἰσα]φι[x]νο[υ μένων '[E]λλή[νων 'Ελευ]σ[ι]νάδε καὶ εἰς τὸ ἱερὸ[ν καὶ] οἱ τὸ προαστ-20 tov olxo $\tilde{v}v[\tau]\epsilon[\varsigma \times \alpha i]$  of  $\gamma\epsilon\omega[\varrho]\gamma oi$ σώιζωνται, γ[έφυρα]ν [λ]ιθ[ίν]ην κατασκευάζει [ἴδια αύ]τοῦ χρήματα [xατ]αναλ[ίσχων χ[αὶ δ[η]μόσι

α διαχειρήσα[ς χρή] ματα πρότε25 ρόν τε καὶ νῦν ἐπ[ὶ] δικαιοσύνε
ι στεφανοῦται [κα]ὶ ἐπὶ ταῖς λειτουργίαις ἐξ . . . . . . . . [ὁ δῆ] μος . . . . . . . . . . . . . .

Inschrift und Epigramm nennen einen Xenokles, der eine Brücke baute, um den Zugang zu sichern (ὅπως . . . σωιζωνται  $= \dot{\alpha}\sigma\varphi\alpha\lambda\dot{\epsilon}\varsigma)$  — ob nach Eleusis  $\epsilon\dot{i}\varsigma$   $\tau\dot{o}$   $\dot{i}\epsilon\varrho\dot{o}\nu$  oder zum  $\Delta\dot{\eta}\mu\eta$ τρος ἀνάκτορον, ist nun gleichwerthig. Es wäre doch ein seltsames Spiel des Zufalls, wenn es sich bei diesen Uebereinstimmungen um 2 Xenokles, 2 Demetertempel und 2 Brücken handelte. Freilich erstreckt sich hiernach die Dichterlaufbahn des Antagoras auf einen langen Zeitraum (wenigstens 42-50 Jahre); aber unmöglich ist dies ja keineswegs. Den Xenokles der Inschrift kennen wir aber auch sonst, wofur Philios reichliche Belege beibringt, aus Urkunden derselben Zeit (326/5, 325/4, s. besonders Löwy, Inschr. griech. Bildh., 66, n. 85). Er hiess mit vollem Namen: Ξενοκλής Ξείνιδος Σφήττιος. Aber Ξενοκλῆς ὁ Δίνδιος? Dies ist nur eine Hypothese des Abschreibers, der den Namen nicht lesen konnte und vielleicht wegen des rhodischen Dichters auch ein rhodisches  $\delta\eta\mu$ οτιχόν einsetzte $^{i}$ ); das ursprüngliche Epigramm an der Kephisosbrücke von Eleusis lautete:

> τοῖον γὰρ Ξενοκλῆς ὁ Ξείνιδος ἀσφαλὲς ὔμμιν ζεῦγμα διὰ πλατέος τοῦδ' ἔβαλεν ποταμοῦ.')

2) Als diese Zeilen bereits im Druck waren, erfuhr ich, dass bereits Foucart in der Académie des inscriptions (Sitzung vom 5. Mai 1893) die Verbesserung des Epigramms nach der Inschrift gefunden hat.

Berlin.

F. HILLER v. GAERTRINGEN.

<sup>1)</sup> Oder umgekehrt. Woher kannte man denn den Namen des Dichters? Die Fälle, in denen der Dichter auf dem Monument sich nennt, wie bei Isyllos von Epidauros oder Balbilla und anderen, die den Memnon singen hörten und dies nothwendig mit ihren Namen beglaubigen mussten (Kaibel ep. gr. 988 ff.), sind anderer Art; die es außechreiben liessen, waren selbst die Dichter. Hier spricht eigentlich schon das Schwanken zwischen Antagoras und Simonides dafür, dass der Dichtername auf dem Monument, der Brücke, nicht stand. Wie fand man also den Dichter? Durch Vermuthungen. Wer den Xenokles des Epigramms für den Baumeister des Perikles hielt, dachte an Simonides, ohne sich wohl die Sache chronologisch ganz klar zu machen. Der Rhodier Antagoras andererseits kann aus dem Epigramm nur erschlossen sein, wenn die unrichtige Lesung AINAIOS statt \( \pm \) EINIAOS voranging.

#### INSCHRIFT VON MANTINEIA.

Wohl selten hat ein einziges epigraphisches Denkmal von mässigem Umfang so viele palaeographische, sprachliche und antiquarische Merkwürdigkeiten zu Tage gefordert, wie die jüngst in Mantineia gesundene und von G. Fougères Bulletin de correspondance Hellénique XVI (1892) p. 569 ff. veröffentlichte Inschrift. Ist es dem Herausgeber begreiflicher Weise nicht sofort gelungen, die zahlreichen Räthsel dieses alterthümlichen Textes auf einen Schlag zu lösen, so hat Théophile Homolle durch seine trefflichen , Remarques complémentaires ' zu dem Aussatz von Fougères (Bulletin a. a. O. p. 580 ff.) alles Wesentliche in überzeugender Weise aufgeklärt; jedoch, wenn ich recht sehe, mit einer Ausnahme. (Col. I Z. 21 und Col. II Z. 4) wiederholt sich die Buchstabengruppe KATORRENTERON. Da an heiden Stellen die Ausschliessung der am Morde Betheiligten und ihrer Descendenz von dem Heiligthum angeordnet wird, so ist a priori nicht viel gegen Homolles Vermuthung einzuwenden, dass das dunkle Wort entweder Nachkommenschaft (descendance) oder Ausschliessung, Verbot (interdiction) bedeute. Für den ersteren Fall erinnert er an Hesych. κατωρής. κάτω δέπων, und ferner an καταρροή und κατάρροος. Doch leuchtet ihm selbst die zweite Alternative mehr ein, und er mochte daher am liebsten das Wort auf καταρρήσοω = καταρρήγνυμι zurückführen. Denn das bedeute , briser, rompre, separer, rejeter et précipiter' und könne also ganz wohl auch verwendet worden sein, um den Begriff der Ausschliessung auszudrücken. Dass hier schon von Seiten der Bedeutung mancherlei, was keineswegs identisch ist, ohne Unterscheidung zusammengeworfen wird'), sei nur beiläufig bemerkt. Desto nachdrücklicher aber muss hervorgehoben werden, dass nach der sprachlichen Seite diese Etymologien solcher Art sind, wie man sie leider heutzutage wieder so häufig findet: ein ungefährer Anklang genügt; der Verpflichtung, die Ableitung des Wortes nach den Bildungsgesetzen der griechischen Sprache im Einzelnen nachzuweisen und durch treffende Analogien zu rechtfertigen, ist man sich nicht bewusst oder entzieht sich ihr wenigstens stillschweigend. Das trifft auf die beiden Homolle'schen

<sup>1)</sup> Eine Stelle, wo καταρφηγνύναι auch nur etwas von ferne Achnliches wie ,ausschliessen, Jemandem das Betreten eines Ortes untersagen ' bedeutete, wäre ich neugierig kennen zu lernen.

Deutungen insofern in gleicher Weise zu, als das vor dem Comparativsuffix stehende v bei beiden gleichmässig unerklärt und unerklärlich bleibt. Darüber hinaus aber bietet gerade die von ihm bevorzugte Etymologie noch mehrere grobe Anstösse. Zunächst fragt man vergeblich, was denn aus dem auslautenden gutturalen Consonanten der Wurzel έηγ geworden sei; ferner aber wird die unerhörte Form der Praposition xaró durch das allgemeine Raisonnement, der Uebergang von a zu o sei so einsach und so häufig, dass er keiner Vertheidigung bedürfe, doch wahrlich nicht gerechtsertigt. Als arkadisch kennen wir aus der tegeatischen Bauinschrift (Sammlung griechischer Dialectinschriften 1 S. 348 n. 1222)  $z\alpha\tau\dot{v}$ , eine handgreifliche Analogiebildung nach  $\dot{\alpha}\pi\dot{v}$ . Die etwaige Ausflucht, κατά sei erst in Anlehnung an ἀπό zu κατό geworden und dann erst in beiden Präpositionen o in v übergegangen, schneidet unsere Inschrift selbst ab, indem es hier bereits immer (Col. I Z. 19. 22. Col. II Z. 9)  $\alpha \pi v'$  heisst.

Wenn angesichts aller dieser Unmöglichkeiten die Homolle'sche Etymologie wird aufgegeben werden müssen, so schlage ich vor, zu lesen κο(τ) τώρρέντερον d. h. κατά τὸ ἀρρέντερον, ,in mannlicher Linie'. Die Comparativbildung ἀρρέντερος ist nicht belegt, was bei einem so eigenthümlich entwickelten und so unvollkommen bekannten Dialect wie der arkadische nicht Wunder nehmen kann, aber sie ist völlig geschützt durch das ganz analoge Homerische θηλύτερος. Da die Existenz letzterer Form eine allbekannte und unbestreitbare Thatsache ist, so kann die Erwägung, dass die Geschlechtsbezeichnungen ἄρρην und Βηλυς logischer Weise einer Gradation nicht fähig sind, auf keinen Fall gegen meine Lesung ins Feld geführt werden. Sie erledigt sich aber weiter durch den Hinweis auf andere Erscheinungen der griechischen Wortbildung; einmal nämlich finden sich eine Reihe adjectivischer Ableitungen auf -τερος, die keine Spur von Comparativbedeutung zeigen, wie άγρότερος, δρέστερος, ήμέτερος, ύμέτερος, σφέτερος. Ja noch in später Zeit hat die Sprache nach ihrem Muster neue derartige Bildungen hervorgebracht, wie das nicht vor der Alexandrinischen Periode nachweisbare δημότερος (Arat. 107. Apoll. Rhod. I 783. III 606. Anth. Pal. IX 415, 2. 693, 4). Sodann aber ist auch bei eigentlichen Comparativen der Gebrauch gar nicht selten, wo sie nicht einen graduellen Unterschied, sondern einen Gegensatz ausdrücken (z. B. Dem. XVIII 259 Equipor

κακόν, εὖρον ἄμεινον). Nach diesen Analogien sind ohne Zweifel auch ἀρρέντερος und Φηλύτερος zu beurtheilen.

Sachlich sehe ich kein Bedenken gegen meine Lesung. Da im griechischen Recht, und gerade auch im Sacralrecht, z. B. bei der Succession in den Priestergeschlechtern (s. diese Ztschr. XX S. 6. 22) die ausschliessliche Bevorzugung der männlichen Linie etwas ganz Gewöhnliches ist, so kann es als die Kehrseite davon auch nicht überraschen, wenn bei einer über die Nachkommenschaft verhängten Rechtsbeschränkung ebenfalls nur der agnatische Kreis berücksichtigt wird. Auch praktisch empfahl sich dies; denn es lag in der Natur der griechischen Geschlechterverfassung, dass die männliche Linie der Descendenz immer leicht nachweisbar blieb, während in Betreff der weiblichen schon nach wenigen Generationen Zweifel entstehen konnten.

Ich ergänze demnach die zweite Stelle, an der die in Rede stehenden Worte vorkommen, Col. II Z. 2—4 folgendermassen:

εἴ τις (ΝΙΣ) ἐν το(ὶ) ἱεροῖ τῶν τότ[ε ἀπυθανόντων] φονής ἐστι, εἴτ' αὐτὸς εἴτε [τῶν ἐσγόνων] τις κα(τ) τὧρρέντερον.

, Wenn einer von den Mordern der damals Getödteten sich in dem Heiligthum besindet, sei es er selbst oder einer von seinen Nachkommen in männlicher Linie'. Die nächstsolgenden Worte εἴτε τ[ῶν ἀνδρῶν] | εἴτε τῆς φαρθένω hängen von φονής ab und sind Epexegem zu τῶν τότ[ε ἀπυθανόντων]. Dann solgt der Nachsatz ἐνμενφ[ἐς ἦναι κατ] | τὸ χρηστήριον, den bereits Homolle richtig erklärt hat. Wenn demnach hier τὸ ἀρρέντερον substantivisch gebraucht ist, so lesen wir I 20 κα(τ)τώρρέντερον γένος ἔναι . . . . . . . | ἄματα πάντα [ἀ]πὸ τοῖ ἱεροῖ. Die Lücke am Ende der Zeile weiss ich ebenso wenig mit einiger Sicherheit zu ergänzen, als Homolle. Der Subjectsaccusativ zu dem Infinitiv hat schwerlich hier gestanden, sondern ist wohl aus τοῖς Γωφληκόσι im Vordersatz (Z. 18) zu suppliren.

Halle a/S.

W. DITTENBERGER.

### NACHTRAEGE ZU DEN ARATEA.

l. Zu meinem grossen Bedauern hat E. Maass für die von ihm Aratea S. 375 ff. aus der Baseler Germanicushandschrift A. N. IV. 18. s. VIII veröffentlichten Anecdota nicht das Material

benutzen können, was von mir 1891 und August 1892 gesammelt war. Seinem Wunsche entsprechend theile ich es hier mit. Auf einen Hinweis von H. Usener hatte ich dieselben aus der Kölner Handschrift 83 (K), früher Darmstädter 2084 s. VIII fol. 146 ff. (vgl. Ecclesiae Metropolitanae Coloniensis codd. mss. descr. Jaffé et Wattenbach. Berlin 1874. S. 29) abgeschrieben und diese Abschrift gelegentlich in Paris nach den Fingerzeigen von Breysig (Caesaris Germanici Aratea c. sch. p. XIII ff.) collationirt mit folgenden Handschriften der Bibliothèque Nationale zu Paris:

Nr. 7887 s. IX (Colbertinus) C

Nr. 7886 s. IX (Puteanus) P

Nr. 12957 s. IX (Sangermanensis, früher Sg. 778) G

Nr. 176 der nouvelle acquisition s. XV D

Einige Nachträge werden Joh. Toepffer verdankt. Ferner darf ich die Varianten des Münchener codex lat. 560 M membr. s. XI/XII hinzufügen nach einer von G. Thiele gefertigten Abschrift.

Die Ergebnisse sind für den Text sehr gering. Ich gebe die Abweichungen von dem durch Maass mitgetheilten Text.

S. 377 K fol. 148r G fol. 58, C.

S. 377, 1 Erat osthennis KG ostenis C — 2 exor(oe C)nationem KCG — 3 ethi(y G)mologiam KCG — 4 quilonem K — 6/7 utrasque KCG — 7 Cepheus KCG — 9 Cassiaepia C — Cignus C — 10 ingeniculus C — arturi C — 12 aequus KC — 14 libra KCG — 15 capricornus G — 19 hylidris KG — ydra C — 22 lepus KCG — 23 piscis C — stelle KG — eratice K erratice G erraticae C.

S. 378/9 II K fol. 148r CPG fol. 58 — 4 ipparcus KC — 5 de magnitudine errantium et positione stellarum G — 11 semispherio CG — 14 columber C — inter fehlt in KG — 15 corona fehlt in G — 17 semisspheriis C — 23 cepheus KG — 24 triangulus C — [von hier an P] 29 semisperia CP — 30 et corvus KG — 31/2 centaurus fehlt in C — 32 dextra KCP — 34 coetus G — 39 lepus CG — anticanis C — 40 in fehlt in K — 41 aquila G — 45 favonius KG — 46 libram K libras G — 47 capricornius KG capricornus C — 48 ambis C — ambas G — semispheriis C

S. 378/9 III K fol. 150<sup>r</sup>, P fol. 18<sup>r</sup>, C fol. 7, M — 1 erat osthennes K — erat ostennes M — 4/5 et positione fehlt in P —

de fehlt in M — 5 errantium KM — 10 ipparcum et aratosthenen K — erat ostenen M — 13 et sept. m. C — 14 ambos KM — 15 bootes fehlt in M — 16 ingeniculus C — 17 ambas semispherias KGM — 23 Cepheus bis C — 24 triangulus KM — 25 agitator KM — 29 semisspheriis fehlt in C — inter (in M) utrumque semispherium KM — 30 corvus KCPM — 31 centarus KM — 32 sacrarum M — 33 sagittarius C — sagitta M — piscis KC — cetus CPM — 34 orion KCM.

S. 382 K fol. 148<sup>r</sup> CPGM — 2 caeli KCM — 3 stellarum ordinem C — sicut KPGM — 4 und 5 bis sunt fehlen in M — 8 recensere KM — 10 quoniam KCG quō P quom M — mathematicus M — 11 conditoribus C — 14 quedam KM quidam G — que C — 15 provenit hec que C — 16 dirigere GM — 17 consciam K — conscientiam CPGM — usque P — de hac fehlt in M.

S. 383, 1 traditam KG — 2 meum signis C — 3 indiciis KCPG — sexcentissimo KG sexcesimo P — 4 utrum st. G — stellarum M — 6 minis C — 7 predictum KCM — 9 keine Lücke KCPGM — 11 scrip ad C — 12 memoriam KGM — venit KGCM — 13 pavimentum KGCM — ad quae KC — quae fehlt M — 14 pavimentum KGCM — feruntur KGCPM — 15 ipso fehlt in P — anclidem (so!) KPM anclydem G hanc lidem C — 16 socii KC sociis GM — fecerant P — 17 existimabant M — 18 inchoam M — 19 anclidis KC anchlidis M anclydis G andidis P — 21 autem sic P — profanantes M — 22 ut aratus M ut ecratus flant K quidem aratus sciant G — totum C — 23 cognuscantur CG — 24 bene fehlt in KM, est bene fehlt in G — facturae KP — facere C — 25 etenim est homeri(s G) KG — ubi dicit homerus non pare C — apicis G — 26 alterutris KCGM — vocare et (in C) aliis KPGC — 27/8 hoc nunc scire P — 28 extensum C.

S. 384, 1 decorem M — 2 quidem fehlt in KG — et enuntiatio KPG et enuntio C — 4 quas nihil K — 5 quoniam KCG qm P quom M — ergo fehlt M — 6 in quid et KCPGM — 7 habens bis praefacione fehlt in P — habentes KGM — quidam M — 8 litigiosa (itagiosa C) quid (fehlt in KGM) faciant (faciat C) KCGM — Dicitur enim KC — 10 Jupiter omnipotens stellas G — 12 indicium C — fugiens fehlt M — 15 stellas hominibus c. KM — 16 deus fehlt in KGM — 18 keine Lücke in KCPGM — 19 dice M — 19/20 quandam C quidam P qua M — 21 sicut KCG —

fabulis dicit C — 22 hunus K horum G umanum C humanos M — et de corona fehlt in G — et corono K — 23 dionisium KPGM — dionisum C — 24 fabutionem C — de tali KCGM — d et alem P — 25 constitutione KPGM — construcionem C — 27 berosus CPG — liberossus M.

S. 385, 1 mundi fehlt M — 2 eudoeus CG — quidoms M — rtificatiose C — 4 quod KCPGM — 5 prefatus KCPGM — [von hier an D] 6/7 tradidit M — 7 esset KCPGDM — 8 dares G — 9 rescriptum KPG — 10 carmen C — pactorem K — 12 accepit M — 13 ipparcus CP — 14 byttumnis K bithyneos C bythyneus P bythineus G bittinius M bithineus D — 15 eudoxium M — dionisium KCGDM — 16 manifeste quidem KCM — trax KC — 17 possidanius K posidonius CGM posridonius P possidonius D — 18 et erat M — 21 demonstratum P — 23 differre dixisset KG deferri dixissit eudoxium M — eudoxo P — 25 diane KCPG — dyane D — 26 excessasse M — 28 esset M — 29 praeficatione D — 30 agiunt ex M — 31 imperatore M, der Rest fehlt. — pycori amico D — 32 de bis arati fehlt in G — praeficatione D — quoniam KCG — machedoniam K macedonia C.

S. 386, 1 tabolis KCG — somo C — 2 in id ipsum CPG

II. In der Kölner Handschrift (K) folgt fol. 149<sup>r</sup> und ebenso in CPGD ein Capitel: "Subtus terram firmantur signa sex..., dessen griechisches Original im Uranologium des Petavius p. 257 l. 4 ff. gedruckt ist. Ich gebe die bemerkenswerthen Abweichungen, besonders die Zusätze der lateinischen Fassung, während ihre Auslassungen füglich unberücksichtigt bleiben können.

Petavius 257, 18 αἴξ τε καὶ ἔριφοι: sex edi (Der Uebersetzer las also ἕξ statt αἴξ und zwar stets s. unten 259, 40/41). —  $26 \zeta \phi \delta \iota \alpha \kappa \gamma'$ : signa XII —  $32 \pi \dot{\alpha} \nu \tau \alpha \dot{\alpha} \dot{\beta} \dot{\delta} \rho \epsilon \iota \alpha$ : totum orientem.

258. 15  $K\eta q \ell \omega \varsigma \sigma \tau \eta \Im \eta$  · oùx  $\ell \ell \eta \chi \epsilon \delta \ell \tau \epsilon \varrho \ell \tau o \iota \tau \sigma v A \varrho \alpha \tau \sigma \varsigma$ : Cephei pectus sicut ait de istis Aratus — 44  $\delta \lambda \sigma \varsigma \Omega \varrho \ell \omega v$  totus Orion et lepus.

259, 11  $l\chi \vartheta \dot{v} \varepsilon_S$ :  $\kappa \ddot{\eta} \tau \sigma_S$ : piscis aquila caetus — 12 Έγγό- $r\alpha \sigma \iota \nu$   $\ddot{\sigma} \lambda \sigma_S$   $\pi \lambda \dot{\eta} \nu$   $\kappa \nu \dot{\eta} \mu \eta_S$   $\dot{\alpha} \varrho \iota \sigma \tau \varepsilon \varrho \ddot{\alpha}_S$ : Ingeniculo totus absque tibia sinistra usque ad geniculum — 13 Vor  $\ddot{\nu} \vartheta \varrho \sigma_S$   $\ddot{\varepsilon} \omega_S$   $\tau \sigma \ddot{\nu} \varrho \sigma_S$ : aquarius usque ad urceum ist eingeschoben eine Dittographie von 7 — 11  $(\pi \varrho \sigma \kappa \dot{\nu} \omega \nu - \ddot{\sigma} \varrho \iota_S)$  — 17  $\tilde{\nu} \pi \pi \sigma \nu$   $\kappa \varepsilon \varphi \alpha \lambda \dot{\eta}$ 

καὶ αὐχήν· χηλῶν ἀνατελλουσῶν: equi collum virgiliae. libra oriente -

20 βδρος. χρατήρ. χόραξ. δεξιά κνήμη τοῦ Ἐγγόνασιν tibia Ingenu. έως γόνατος. ήμισυ στεφάνου. ἄχρον τῆς οὐρᾶς τοῦ Κενταύ- summum cauda Centauri. simul

totus aquarius. corvus dextra

corone

φου. παρείται κρατήρ. κόραξ. (vgl. 260, 3) urceus. corvus.

24 + caetus usque ad lumbos (vgl. 33) - 39 λαγωός. ήνίοχος: lepus. caetus. agitator — 40/1 αἴξ ἔριφοι: sex edos — 43 ἀνατέλλει άετὸς: oritur serpentarii corpus, serpentis residuum, eius qui in geniculo est capud. aquila (vgl. jedoch 36/7).

260, 3 Κασσιέπεια παρεῖται. δύνει . .: casiaepia. simulque. occidunt (der Uebersetzer las oder verwechselte παραυτά mit παρείται, vgl. oben 259, 20 f. - 8 Κένταυρον. εδρος. κόραξ.  $x \rho \alpha \tau \eta' \rho$ : centaurus, serpens, aquarius, urceus, simulque corvus – 16 δύνει δὲ 'Αρχτοφύλαξ σὺν τῆ πρώτη μοίρα τοῦ Κριοῦ: occidit autem septentrionis custus cum sua prima portione. (Der Uebersetzer las also αὐτοῦ statt τοῦ κριοῦ). Diese Uebersetzung ist demnach von geringer Bedeutung für den Text.

III. fol. 151' bringt die Kölner Handschrift (K) unter dem Titel vita Arati eine barbarische Uebersetzung einer etwas reicheren Fassung des aus einer Collectaneenhandschrift des Constantinos Laskaris (Matritensis N 67) von Iriarte, Reg. bibl. Matritensis codd. Graeci mss. 239 (= Westermann, biogr. Gr. 57, 3) publicirten griechischen Biog. Dieselbe barbarische Uebersetzung ist auch im Matritensis Latin. A. 16 (nicht A. 22!) vor den Aratea des Germanicus (s. über diese Loewe-Hartl, Sitzungsber. der Wiener Akad. 1886. Bd. 113, 51 und über ihre Illustrationen Rhein. Mus. 48, 91 ff.) erhalten und von Iriarte a. a. O. 241 zuverlässig publicirt. K weicht von diesem Text in Folgenden ab.

Iriarte 241. A. 1 quidam — 3 dolitophile — 7 lyrem — 8 et thinodorum — 9 eufranor — 9/10 furt//im — 10 Zoillum accussationes — 14 obtinuit — 14 arrideus — 16 seleucus. — B. 1 interficet — 2 et uridicis — 3 peremto — 4 agalatis — 5 ostenem - 7 cuius fit puer - 9 genuculosus - 10 perseas stoicus et autagorus — 11 tebaidam — 12 alexander etholus — 13 hieronimus adsistens - 14 carnem exposuit apud - 15 panam ipso iubente — 16 ea que — 18 zinonem — 19 scribitur ei epistola -

20 eumdem — 20/1 dicit quidem et odysseam. ut gegra. urcius inquid quasi (cf. Maass Aratea 243) — 22 et heliadam — 23 homerum — 24 conpluribus — 25 vir sicut testatur — 26 adsistens — 27 paxiphanem mytilenum — 28 dositeus — 29 diodorum — 30 et apud antiochum seleutium — 35 illud eudoxi — 36 et iubens adherere — 36/7 quidem — 38 mathematecum — 39 nihil — 42 ipparcus bytineus — 43 eudoxum — 46 homeri — sicut ait (Lücke ohne Rasur von 4 bis 6 Buchstaben) Non ponimus — 49 mathematecum — nihil — 51/2 mathimaticae repperimus autem illum et super.

Bonn.

E. BETHE.

### ΟΝΟΣ ΥΠΟ ΟΙΝΟΥ.

Wilcken hat in dieser Zeitschrift (XXVIII 163) darauf hingewiesen, dass die in zwei ägyptisch-griechischen Urkunden vorkommenden Ausdrücke: ὄνος ὑπὸ οἴνον, ὄνος ὑπὸ δένδρα καὶ βαϊς bedeuten sollen: ,ein Esel, der mit Wein (bez. mit Holz und Palmzweigen) beladen ist'. Da, wie mir von sachkundiger Seite bestätigt wird, dieser seltsame Gebrauch des ὑπό sonst nicht nachgewiesen ist, so darf man ihn wohl für einen ägyptischen Provinzialismus halten. Und als solcher findet er dann in der That eine einfache Erklärung, denn er ist nichts als die wörtliche Uebersetzung einer gewöhnlichen ägyptischen Redeweise. Das Aegyptische gebraucht zu allen Zeiten sein Wort für 'unter' (hr, koptisch ha) im Sinne von 'etwas tragend', z. B. in der älteren Sprache:

, Es folgten ihm Schiffe unter königlichen Geschenken' d. h. solche, die mit Geschenken beladen waren. (Sinuhe 245.)

Das Krokodil, ging unter ihm fort, d. h. es trug ihn (im Rachen) fort (Westcar 4, 7).

Im Neuägyptischen (um 1300 v. Chr.):

, Komme aufs Feld unter Korn', d. h. mit Korn beladen (d'Orbiney 2, 4).

, Dein Bruder steht da unter seinem Messer' (ib. 5, 9), d. h. mit seinem Messer , in der Hand', wie es ebenda (5, 5) auch heisst.

Im Koptischen (vgl. Stern, Kopt. Gr. § 545): ,Beladen unter ihrer Last', d. h. mit derselben. ,Wir tragen unter vielen Leiden', d. h. viele Leiden.

Dem ὄνος ὑπὸ οἴνου entspricht also im Aegyptischen genau, ein Esel unter Wein' und gewiss ist jenes diesem unbewusst nachgebildet. Es ist das meines Wissens das erste Mal, dass sich eine Beeinflussung des ägyptischen Griechisch durch die einheimische Sprache nachweisen lässt.

Berlin.

A. ERMAN.

# ZUR GESCHICHTE SICILIENS VOM PYRRHISCHEN BIS ZUM ERSTEN PUNISCHEN KRIEGE.

Hieron II. von Syrakus ist im Frühjahr 214 gestorben. Denn es wird keinem aufmerksamen Leser entgehen, dass die Ereignisse, die Livius unter dem Jahr 214 berichtet (B. 24, 21—39), in Wahrheit in das folgende Jahr 213 gehören; und ebenso wenig, dass die Ermordung des Hieronymos in dem Frühling desselben Jahres erfolgte, in dessen Sommer die Belagerung von Syrakus begann, also 213.¹) Hieronymos aber wurde ermordet nach einer Regierung von 13 Monaten²); seine Thronbesteigung, und damit der Tod Hierons, fällt also in das Frühjahr 214 (Ol. 141, 2). Nun ist Hieron nach Polybios 54 Jahr , König' gewesen (VII 8, 5 ἔτη γὰρ πεντή-κοντα καὶ τέτταρα βασιλεύσας), demnach Ol. 127, 4 zur Regierung gelangt (269/8), oder, falls beide termini eingerechnet sind, Ol. 128, 1 (268/7), oder endlich, wenn Polybios hier nach natürlichen Jahren gerechnet hat, 268 bezw. 267.

Wie bekannt, ist Hieron nach der Schlacht am Longanos zum König ausgerufen worden. Dass aber diese Schlacht nicht im Jahr 268 geschlagen sein kann, ist evident oder sollte es sein. Denn Polybios erzählt ja die Anfänge der Tyrannis Hierons und die Schlacht am Longanos einzig und allein zu dem Zwecke, seinen Lesern die Ursachen des ersten punischen Krieges auseinander zu setzen; hätten mehrere Jahre zwischen der Schlacht und dem Ausbruch des Krieges gelegen, so konnte er die Ereignisse dieser Zeit unmöglich übergehen. Auch konnte nur eine vernichtende Niederlage wie die am Longanos die Mamertiner dazu bringen, sich ihren Feinden, den Karthagern und Römern, in die Arme zu werfen, wie ja Polybios auch ganz ausdrücklich sagt (I 10, 1): oł δὲ

<sup>1)</sup> Vgl. Giuseppe Tuzi in den von mir herausgegebenen Studi di Storia antica 1 53-97.

Polyb. VII 7, 3. Es ist die reine Willkür, wenn Unger die Regierungsdauer des Hieronymos auf 3<sup>1</sup>/2 Monate herabdrückt (Philol. 47, 1888, S. 184).
 Hiermes XXVIII.

Μαμερτίνοι . . . . τοῖς ἰδίοις πράγμασιν ἐπταικότες ὁλοσχερῶς διὰ τὰς νῦν ἡηθείσας αἰτίας (eben die Schlacht am Longanos) οί μεν έπι Καρχηδονίους κατέφευγον . . . οί δε πρός 'Ρωμαίους ἐπρέσβευον. Wenn Messene im Stande war, sich nach diesem Schlage aus eigener Kraft zu halten, so war später keine Gefahr mehr. Diodors Erzählung steht mit Polybios in vollem Einklang, oder giebt vielmehr die nothwendige Ergänzung dazu. Wenn Hieron statt seinen entscheidenden Sieg zur Eroberung von Messene zu benutzen, oder mindestens die Belagerung zu beginnen, nach Syrakus zurückging, so muss er durch äussere Verhältnisse dazu gezwungen worden sein; und da ist kein anderes Hinderniss denkbar, als die Vermittelung, welche die Karthager ihm aufdrängten. Diesen konnte es nicht schwer sein, den Mamertinern begreiflich zu machen, dass die einzige Rettung in der Aufnahme einer karthagischen Besatzung bestände. Und da diese Besatzung noch bei Ausbruch des Krieges mit Rom in der Stadt lag, muss sie auch in der ganzen Zwischenzeit in Messene gelegen haben. Wenn also das Excerpt aus Diodor mit den Worten schliesst: οἱ δὲ Καρχηδόνιοι καὶ Ίέρων αποπεπτωκότες της Μεσσήνης ήλθον ές σύλλογον, καλ συμμαχίαν πρὸς άλλήλους ποιησάμενοι συνέθεντο κοινή πολεμήσειν Μεσσήνην, so ist zwischen diesen Worten und dem vorhergehenden eine Lücke, in der die Vertreibung der Karthager aus Messene durch die Römer erzählt war. Dass aber die Römer die karthagische Besatzung nicht sehr lange in Messene dulden konnten, wurde an sich klar sein (Droysen Hellenismus III 1 S. 297 A), auch wenn Polybios nicht ausdrücklich berichtete, dass von den beiden Parteien in der Stadt sich gleichzeitig die eine an die Karthager, die andere an die Römer wandte. Demnach muss die Schlacht am Longanos im J. 265 geschlagen sein. Das hat bereits Haakh richtig gesehen (in Paulys Real-Encyclopädie III S. 1304) und ist neuerdings von Geercke (Rh. Mus. 42 [1887] S. 267) und Reuss (Fleckeisens Jahrbücher 145 [1892] S. 105) näher ausgeführt worden.

Nun wäre es ja sehr bequem und auch paläographisch sehr leicht, in der Angabe des Polybios über die Regierungsdauer Ilierons NΔ in NA zu verändern, wodurch alles in Ordnung käme. Aber wir haben nicht nöthig, zu dieser ultima ratio unsere Zuflucht zu nehmen. Was hat denn Polybios sagen wollen, als er schrieb: ἔτη γὰρ πεντήκοντα καὶ τέτταρα βασιλεύσας διετήρησε

μεν τη πατρίδι την είρηνην, διεφύλαξε δ' αύτῷ τῆν ἀρχὴν άνεπιβούλευτον, διέφυγε δὲ τὸν ταῖς ὑπεροχαῖς παρεπόμενον αύβον ατλ.? Doch nicht, dass Hieron das alles geleistet hat, seit er König von Syrakus hiess? Die Annahme des Königstitels war ja eine leere Form; Herr von Syrakus war Hieron auch vorher gewesen, und er war also schon damals in der Lage, dieselben Regententugenden zu bewähren. Man erwäge auch die Worte, die unmittelbar hervorgehen: καὶ μὴν οὐκ ἀποκτείνας, οὐ φυγαδεύσας, ού λυπήσας ούδένα των πολιτών δι' αύτοῦ βασιλεύς κατέστη τῶν Συρακοσίων. , König' wurde er formell erst nach der Schlacht am Longanos; und damals war natürlich kein Anlass zu Todesurtheilen und Verbannungen, es wäre sinnlos gewesen, das in dieser Weise hervorzuheben. Polybios Lob bezieht sich auf Hierons Verhalten bei seinem Staatsstreich (vgl. Pol. 18,4), der ihm zwar die königliche Gewalt, aber noch keineswegs den königlichen Titel gab. Wir sehen, wenn Polybios die Worte βασιλεύς, βασιλεύσας braucht, kommt es ihm auf die Sache an, nicht auf die Form, wie es dem Historiker ziemt.1)

Ganz in demselben Sinne sagt Polybios von Attalos I. von Pergamon βασιλεύσας (ἔτη) τετταράκοντα καὶ τέτταρα (XVIII 41, 8). Denn wir wissen aus Strabon (XIII 624), dass diese Angabe sich auf die ganze Regierungszeit des Attalos bezieht. Den Königstitel hat er erst nach seinem grossen Siege über die Galater angenommen: νικήσας γὰρ μάχη Γαλάτας, δ βαρύτατον καὶ μαχιμώτατον ἔθνος ἦν τότε κατὰ τὴν ᾿Ασίαν, ταύτην ἀρχὴν ἔποιήσατο καὶ τότε πρῶτον αὐτὸν ἔδειξε βασιλέα (Polyb. XVIII 41, 7). So hätte sich Polybios nicht ausdrücken können, wenn dieser

<sup>1)</sup> Man hat die Worte Polybios (19,8): βασιλεὺς ὑπὸ πάντων προσηγορεί θη τῶν συμμάχων so interpretirt, als ob Hieron bereits König von Syrakus gewesen und nach der Schlacht am Longanos nur von den syrakusischen Bundesgenossen als solcher anerkannt worden wäre. Das zeigt eine völlige Unkenntniss der obwaltenden staatsrechtlichen Verhältnisse. Die Königswürde ruhte auf Sicilien, nicht auf Syrakus; und wäre Hieron nur von den Syrakusiern zum König ausgerusen worden, so hätten die von Syrakus abhängigen Städte ihm die Anerkennung nicht weigern können. Auch bedeutet σίμμαχοι an unserer Stelle keineswegs nur die Bürger der mit Syrakus verbündeten Kleinstädte, sondern die Gesammtheit aller derer, die unter Hierons Führung gegen die Mamertiner im Bunde standen, die Syrakusier selbst also einbegriffen (vgl. Droysen a. a. O. S. 296). Darauf aber, dass Diodor Hieron schon vor dem Siege am Longanos als König bezeichnet, ist bei einem Schriftsteller seines Schlages gar kein Gewicht zu legen.

Sieg wenige Monate nach Attalos Regierungsantritt als Herrscher von Pergamon ersochten worden wäre, was ja auch an und für sich höchst unwahrscheinlich ist; es würde zu weit führen, wenn ich das hier näher begründen wollte.

Hieron ist also im J. 268, bezw. 269 oder 267 Tyrann von Syrakus geworden, und hat im J. 265 den Königstitel angenommen. Zum Tyrannen wurde er durch die Erhebung der syrakusischen Söldner in Mergane, bei der er selbst natürlich die Hände im Spiele hatte; Artemidoros, den die Söldner zugleich mit Hieron zu ihrem Führer ausriefen, muss sein Anhänger gewesen sein. Auch in der Stadt hatte Hieron eine Partei, die ihm und seinen Truppen die Thore offnete (παρεισελθών είς την πόλιν διά τινων οἰκείων), so dass er die Häupter der Gegenpartei in seine Hand bekam (χύριος γενόμενος τῶν ἀντιπολιτευομένων). Damit war er Herr von Syrakus; wäre es anders gewesen, so hätte es keinen Sinn, was Polybios von ihm rühmt, er hätte seine Macht πράως και μεγαλοψύχως gebraucht. Natürlich wurde der Sache dann ein constitutionelles Mäntelchen umgehängt, wie immer in ähnlichen Fällen; ein ,einstimmiger Volksbeschluss ratificirte die vollendeten Thatsachen und stellte Hieron als Strategen an die Spitze des Staates. Unmittelbar darauf fällt die Hochzeit mit Philistis, der Tochter des Leptines (Polyb. I 8, 5), ganz ebenso wie einst Dionysios unmittelbar nach seinem Staatsstreich die Tochter des Hermokrates geheirathet hatte. Wie Hieron selbst schon damals seine Stellung betrachtete, zeigt am besten der Umstand, dass er seinen Sohn aus der Ehe mit Philistis Gelon, seine Tochter Damareta nannte. Nun ist Gelon, ,über 50 Jahr alt' (Polyb. VII 8, 9), nach der Schlacht bei Cannae gestorben, also Ende 216 oder wahrscheinlicher erst 215, da er für ein Bündniss zwischen Syrakus und Karthago gewirkt hat (Liv. XXIII 30); er braucht also nicht vor 266 oder 267 geboren zu sein, so dass nichts im Wege steht, die Hochzeit seiner Eltern ins Jahr 268 bezw. 267 zu setzen. An die Hochzeit schliesst sich dann der Zug gegen die Mamertiner, auf dem Hieron sich der unzuverlässigen Söldner entledigte (γήμας δέ την θυγατέρα τοῦ προειρημένου . . . . ἐξάγει στρατείαν); darauf wurden neue Truppen geworben, natürlich sogleich, da der Staat ohne Söldnerheer nicht bestehen konnte. Sobald dieses Heer organisirt war, zog Hieron aufs neue ins Feld und erfocht seinen grossen Sieg am Longanos. Man sieht, die Ereignisse müssen sich in verhältnissmässig kurzen Zwischenräumen gefolgt sein: im J. 268 der Staatsstreich und die Vermählung mit Philistis, 267 oder 266 der erste Feldzug gegen die Mamertiner, 265 der zweite Feldzug und der Sieg am Longanos.

Man wird gegen diese Ansätze nicht einwenden wollen, dass Hieron bei seiner Wahl zum Strategen durch das Heer noch  $\mathsf{xoulo\tilde{\eta}}$   $\mathsf{v\acute{e}og}$  war (Polyb. I 8, 3), während er im J. 268 bereits 38 Jahre zählte.  $\mathsf{Koulo\tilde{\eta}}$   $\mathsf{v\acute{e}og}$  ist eben ein sehr relativer Begriff; und für einen Mann, der durch eigene Kraft aus untergeordneter Stellung sich zum Herrscher eines bedeutenden Staates emporschwingt, sind 38 Jahre in der That ein jugendliches Alter. Auch schwebte Polybios, als er die Worte schrieb, ohne Zweifel das Bild des greisen Königs vor Augen, der ein halbes Jahrhundert später den Römern gegen Hannibal als treuer Verbündeter zur Seite stand. Uebrigens bleibt die Schwierigkeit im Wesentlichen dieselbe, auch wenn wir den Staatsstreich gleich nach dem Abzug des Pyrrhos aus Sicilien, ins J. 274 setzen wollten; denn auch mit 32 Jahren war Hieron kein , ganz junger Mann mehr.

Ebenso wenig beweist es, wenn Polybios sagt, nach der Einschliessung der Campaner in Rhegion durch die Römer (271) seien auch die Mamertiner in Messene , sogleich ' (παρά πόδας) durch die Syrakusier in ihre Stadt zurückgedrängt worden (1 8, 2). Denn kurz vorher finden wir die Angabe, das Beispiel der Campaner, die sich Messenes bemächtigt hatten, sei παρά πόδας durch die römische Besetzung von Rhegion nachgeahmt worden (17,5). Nun ist die Festsetzung der Mamertiner in Messene bald nach dem Tode des Agathokles erfolgt, wahrscheinlich schon im J. 288 (Holm Sicil. II 486), jedenfalls vor dem Tode des Demetrios (284, Diod. XXI 18-20); die Vergewaltigung von Rhegion durch die Campaner aber fällt frühestens 280. Ist also παρά πόδας hier von diesem mindestens vierjährigen, wahrscheinlich achtjährigen Zeitraum gesagt, so hindert nichts, den Ausdruck weiter unten auf die 6 Jahre von 271-265 zu beziehen. Die Worte χρόνοις οὐ πολλοῖς πρότερον (18,3) endlich beziehen sich, wie selbstverständlich, auf das zuletzt vorher erwähnte Ereigniss, den Sieg der Syrakusier über die Mamertiner, und nicht auf die Belagerung von Rhegion.

Dass Ilieron, schon ehe er zur Tyrannis gelangte, die Strategenwürde bekleidet hat, ist sehr wahrscheinlich. Er hatte sich bereits unter Pyrrhos als Offizier ausgezeichnet (Justin. XXIII 4, 13); welch grossen Einsluss er in der folgenden Zeit auf die Truppen gewann, zeigt sein Staatsstreich. Aber die Angabe des Pausanias (VI 12, 2), dass er Ol. 126, 2 (275/4) την ἀρχην εἶχεν werden wir nicht auf seine Wahl zum Strategen beziehen dürfen, denn Pausanias hat offenbar geglaubt, Hieron sei der unmittelbare Nachfolger des Pyrrhus gewesen, vielleicht verleitet durch eine Angabe wie die, welche wir bei Justin lesen (XXIII 4, 1): post profectionem a Sicilia Pyrrhi magistratus Hiero creatur. Hierons Staatsstreich aber darf nach der Art, wie Polybios über die darauf folgenden Ereignisse berichtet, in keinem Falle so hoch hinauf gerückt werden.

In unserer Ueberlieferung über die Geschichte Siciliens klafft also zwischen 275 und 268 eine Lücke, die wir im Wesentlichen durch Rückschlüsse ausfüllen müssen, wobei uns einige gelegentliche Bemerkungen unserer Quellen zu Hilfe kommen. Nach Pyrrhos Abzug ging der Krieg gegen Karthago zunächst weiter. Das ist selbstverständlich; wir haben aber dafür auch ein directes Zeugniss. Polybios (1 43, 2-8) erzählt uns nämlich, dass ein achaeischer Offizier in karthagischen Diensten, Alexon, im J. 251 den Ausbruch einer Meuterei unter der Besatzung von Lilybaeon verhinderte; ό καὶ τοῖς 'Ακραγαντίνοις ἐν τοῖς ἐπάνω χρόνοις αἴ**τιος γενό**μενος της σωτηρίας, καθ' ον καιρον επεβάλοντο παρασπονδεῖν αὐτοὺς οἱ τῶν Συρακοσίων μισθοφόροι. Das muss vor Beginn des ersten punischen Krieges geschehen sein, denn während dieses Krieges hat niemals eine syrakusische Besatzung in Akragas gelegen. Der Zweck dieser Besatzung war nun keineswegs der, die Stadt in Unterwürfigkeit zu halten, denn Alexon rettete durch seine That den Akragantinern οὐ μόνον τὴν χώραν, ἀλλὰ καὶ τοὺς νόμους καὶ τὴν ἐλευθερίαν. Ebenso wenig kann sie zum Schutz gegen die Mamertiner in die Stadt gelegt worden sein; denn wenn Akragas einen solchen Schutz nöthig hatte, würde die Besatzung bis zur Schlacht am Longanos dort geblieben sein, und die Stadt wäre in Hierons Reich eingetreten, während wir sie am Anfang des ersten punischen Krieges unabhängig finden. Auch war Akragas mächtig genug, sich selbst gegen diese Banditen zu vertheidigen. Die Aufgabe der Besatzung kann also nur darin bestanden haben, die Stadt gegen die Karthager zu schützen. Hieron wird natürlich in diesem Kriege mitgekämpst haben; die Angabe des Justinus (XXIII 4, 20), er sei zum dux adversus Carthaginienses gewählt worden, könnte demnach an und für sich ganz wohl richtig sein 1), wenn nicht der Zusammenhang, in dem sie steht, die Vermuthung nahe legte, dass hier einfach die Karthager mit den Mamertinern verwechselt sind. Doch muss bald Friede geschlossen worden sein, da die Mamertiner, die mit Karthago gegen Pyrrhos gemeinsame Sache gemacht hatten, noch vor der Belagerung von Rhegion durch die Römer (271) mit Syrakus und Karthago im Kriege stehen (Polyb. I 8, 1). Die Friedensbedingungen bestanden im Wesentlichen darin, dass die Karthager auf den Besitz ihrer alten Provinz jenseits der Halykos beschränkt wurden, bezw. dieses Gebiet wieder erhielten. Denn Akragas ist bei Beginn des Krieges mit Rom von Karthago unabhängig (Diod. XXIII 1, 2), und an der Nordküste war Alaesa im Besitz der Mamertiner, bis es sich 266 oder 265 an Hieron ergab (Diod. XXII 13, 1). Das karthagische Gebiet kann also auf dieser Seite der Insel sich höchstens bis nach Kephaloedion erstreckt haben, das in der That in dem Kriege mit Rom auf karthagischer Seite stand. Die Zeit von diesem Friedensschlusse bis zum Staatsstreich Hierons (268) ist ausgefüllt von den Kämpfen der Syrakusier und Mamertiner; im Verlauf derselben mag Hieron, als Strateg der Republik Syrakus, die Römer gegen Rhegion unterstützt haben, falls die darauf bezügliche Angabe (Zonaras VIII 6) überhaupt Glauben verdient, was ja sehr zweifelhaft ist.

Zum Schluss noch ein Wort über die Quelle, der Polybios seinen Bericht über die Anfänge von Hierons Tyrannis entnommen hat. Es ist eine Einlage in die Erzählung seiner Hauptquelle Fabius, und die Nähte sind sehr deutlich erkennbar: οἱ δὲ Μαμερτῖνοι . . . συνεδιώχθησαν εἰς τὴν πόλιν διά τινας τοιαύτας αἰτίας (8, 2), und weiter unten (10, 1) οἱ δὲ Μαμερτῖνοι . . . ἐπταικότες ὁλοσχερῶς διὰ τὰς νῦν ἑηθείσας αἰτίας; man kann das so begrenzte Stück glatt herausschneiden, 10, 1 schliesst sich an 8, 2 unmittelbar an. Auf Philinos werden wir den Bericht nicht zurückführen dürfen, da er bei seiner karthagischen Gesinnung den syrakusischen König, der Karthago im Stich liess eben wo

<sup>1)</sup> Theokrits XVI. Idyll kann sich aber nicht auf diese Kämpfe beziehen, da es nicht an den syrakusischen Bürger, sondern an den Tyrannen Hieron gerichtet ist. Das Gedicht gehört also entweder in das Jahr 268, gleich nach dem Staatsstreich, und noch ehe der Krieg gegen die Mamertiner wieder aufgenommen wurde, oder in den Winter 263/62, nach dem Bündniss Hierons mit den Römern. Ich halte nach wie vor an dem letztern Datum fest.

es ihn am nöthigsten brauchte, gewiss nicht so günstig beurtheilt hat wie es hier geschieht. Um so besser passt die Tendenz des Berichtes für Timaeos, dem ja durch Hieron die Rückkehr in die Heimath ermöglicht worden war. Bemerkenswerth sind die Anklänge zwischen Polybios und Justinus, um so mehr als beide ihre Vorlage sehr stark verkürzt wiedergeben. So heisst es bei Justin. (XXIII 4, 1): magistratus Hiero creatur, cuius tanta moderatio fuit, ut consentiente omnium civitatium favore dux adversus Carthaginienses primum, mox rex crearetur. Und bei Polybios (18,4) ουτως έχρήσατο πράως και μεγαλοψύχως τοῖς πράγμασιν, ωστε τούς Συρακοσίους . . . πάντας όμοθυμαδόν εὐδοκῆσαι στρατηγόν αύτῶν ὑπάρχειν Ἱέρωνα. Und weiter unten (I 8, 8) αὐτὸς δὲ . . . βασιλεὺς ὑπὸ πάντων προσηγορεύθη τῶν συμμάχων (= consentiente omnium civitatium favore). Da nun Justin hier sehr wahrscheinlich Timaeos zur Quelle hat1), so werden wir dasselbe auch von Polybios annehmen dürfen.

Rom.

JULIUS BELOCH.

<sup>1)</sup> Haakh meint allerdings, die Angabe, dass Hieron nach Pyrrhos Abgang aus Sicilien durch die einstimmige Zuneigung aller Städte zum Heerführer gegen die Karthager, und bald darauf zum Könige gewählt worden sei', könne als irrige Angabe nicht von dem gleichzeitigen Timaeos herrühren' (in Paulys Real-Encyclopädie III 1299/1300). Aber Justin hat hier nur, wie gewöhnlich, seine Vorlage stark zusammengezogen, und zum Theil ungenau wiedergegeben. Kothe De Timaei vita et scriptis S. 51 hätte sich also den Ausfall gegen den negligentissimus chronologus Timaeus ersparen können. Ich führe letzteres bloss an, weil Enmann (Pomp. Trogus S. 193) meint, Kothe habe die Einwendungen Haakhs, der das Capitel wegen eines starken chronologischen Irrthums Timaeus absprechen will', widerlegt.

## BUPHONIEN.

Ueber die auffallende am Dipolienfeste übliche Cerimonie der Buphonien, die man schon im 5. Jahrhundert als etwas sehr sonderbares empfand (Aristoph. nub. 984), hat zuletzt J. Töpffer in seiner Attischen Genealogie S. 149 ff. scharfsinnige und erfolgreiche Untersuchungen angestellt. Aber er ist auf manches nicht oder doch nur wenig eingegangen, da der Zweck seines Buches es nicht erforderte. Mir kommt es hier namentlich darauf an, den religiösen Sinn und damit den Ursprung der Cerimonie zu ergründen. Doch das ist unmöglich ohne eine vorherige Analyse und Reconstruction der überlieferten Legenden und Sagenelemente, und auch hierfür hat Topffers kritische Arbeit grossentheils schon die Fundamente geschaffen. Vor allem schliesse ich mich ihm darin an, dass die bei Porphyr. de abst. II 10 vorliegende Version die alte Sage giebt und trotz ihrer Lückenhaftigkeit und des fehlenden Schlusses zu Grunde gelegt werden muss, während die von Theophrast (bei Porph. de abst. II 29 f. Bernays Theophr. über die Frommigkeit S. 88 ff.) überlieserte Legende erst später zurecht gemacht ist; und ich hoffe, dass meine Ausführungen neue Beweise dafür bringen werden.

Töpffer kommt zu dem Schlusse: "Den ursprünglichen Inhalt der alteinfachen Buphonienlegende bildete die Schlachtung eines Rindes am Zeusaltar durch einen Priester Namens Thaulon, der wegen dieser That . . . in die Verbannung gehen musste. An seine Rückkehr schloss sich eine im Prytaneion abgehaltene Gerichtssitzung, in der die Schuld von einem auf den andern gewälzt wurde, bis schliesslich der Thäter freigesprochen und das Mordwerkzeug verurtheilt ward" (S. 156).

Ich stelle hier das Resultat meiner Untersuchung gleich gegenüber und will die Abweichungen darnach zu begründen versuchen.

Die alte Sage erzählte: Thaulon, der Priester des Zeus Polieus, sollte dem Gotte am Dipolienfeste (Schol. Aristoph. nub. 985, Suid.

u. Βουφόνια u. Θαύλων) nach alter Sitte ein unblutiges Opfer darbringen, tödtete aber mit Beihilfe der Anwesenden am Altar (Paus. I 28, 10), auf dem bereits die Opfergaben lagen (Paus. I 24, 4), einen Stier. Er warf das Beil weg (Paus. I 28, 10) und floh (Paus. I 24, 4; Schol. zu II. Σ 483; vgl. Theophr. bei Porph. II 29). Die Mithelfer wurden vor Gericht gestellt, schoben die Schuld, wie natürlich, auf den Flüchtigen, schliesslich wurde das Beil verurtheilt (Paus. I 24, 4; 28, 8; vgl. Theophr. bei Porph. II 30). Der getödtete Stier wurde vergraben (nach Theophr. bei Porph. II 29).

Ich habe zu meiner Reconstruction auch die Angaben des Pausanias und des Aristophanesscholiasten benutzt, über deren Werth ich ganz das Urtheil Töpffers (155 Anm. 2) theile. An Theophrast habe ich nur angeknüpft, was selbstverständlich ist: dass das gegen den heiligen Brauch getödtete Thier begraben wurde. Die Grundlage bildet der kurze Bericht Porph. II 10: βοῦν δὲ Δίομος ') έσφαξε πρώτος, ίερεὺς ὢν τοῦ Πολιώς Διός, δτι, των Διιπολείων άγομένων καὶ παρεσκευασμένων κατά τὸ πάλαι έθος των καρπων, δ βους παρελθών άπεγεύσατο του ίεροῦ πελάνου· συνεργούς γάρ λαβών τούς ἄλλους, ὅσοι παρησαν, απέκτεινε τοῦτον. Ich hebe hervor den Priester des Zeus Policus, die Feier des Zeusfestes, die alte Sitte der unblutigen Opfer, die um den Altar versammelten und mithelfenden Personen. -Der Bericht ist unvollständig und enthält auch eine Lücke. Das γάρ ist unverständlich, vor συνεργούς muss etwas ausgefallen sein. Es ist nicht schwer zu sagen, was: "Er selbst warf das Beil weg und floh, die anderen wurden vor Gericht gestellt2), - denn sie hatten mitgeholfen . Ilabe ich einiges betont, was Töpffer nicht hervorgehoben hatte, so weiche ich in einem wesentlichen Punkte von ihm, und so weit ich sehe von allen andern, die diese Frage behandelt haben, ab: ich lasse der That sogleich die Gerichtsverhandlung folgen, an der der abwesende Thaulon selbst also gar nicht betheiligt ist. Man wird mir zugeben, dass dies der natürliche Verlauf der Sache gewesen wäre, wenn man sich sogleich nach dem Verbrechen an die Thäter hielt, deren man habhaft werden konnte. Aber ich kann mich auch auf die Ueber-

Ich glaubte trotz Maass, Gött. Gel. Anz. 1889 S. 828 f., nach Töpffers Ausführungen für Diomos einfach Thaulon einsetzen zu dürfen. Vgl. Rhein. Mus. 1890 S. 380 f.

<sup>2)</sup> Vgl. Maass a. a. O. 826 Anm. 2.

lieferung berufen. Paus. I 28, 10: καὶ ὁ μὲν (βουφόνος) ἀπολιπών ταύτη τὸν πέλεκυν ἀπῆλθεν ἐκ τῆς χώρας φεύγων ὁ δὲ πέλεκυς παραυτίκα ἀφείθη¹) κριθείς. Dass vorher die Verhörten die Schuld von sich ab und, mit vollem Recht, auf Thaulon gewälzt hatten, ist selbstverständlich. Doch den Entkommenen konnte man nicht bestrafen; so wurde das Werkzeug verurtheilt. Zweifelhaft bleibt, ob die συνεργοί nach der Flucht des Priesters das Rind sogleich vergruben, um etwa das corpus delicti zu beseitigen, oder ob dies erst nach der Gerichtssitzung geschah. Aber die Frage ist auch ziemlich gleichgiltig.

Ich fahre fort, wie ich mir die alte Sage weiter erzählt denke. Das Beil ist verurtheilt und ins Meer geworfen (Theophr. bei Porph. II 30). So ist die That bestraft, und der Gott zürnt nicht weiter. Der Priester ist ins Ausland gegangen, hat sich dort reinigen lassen und durch die Verbannung sein Vergehen gebüsst. Er kehrt zurück, vielleicht nach Jahresfrist<sup>2</sup>), zur Zeit wo wieder die Dipolien geseiert werden sollten; eine Strase hat er nicht mehr zu fürchten, denn die Gottheit hat sich durch die Bestrasung des Werkzeuges bestriedigt und versöhnt gezeigt; und jetzt wird das Blutopser, das der Gott einmal empsangen hat, zur dauernden Institution gemacht und alljährlich wiederholt; zur Erinnerung aber an das erste Stieropser werden alle die Umstände, die jenes begleitet hatten, auch später nachgeahmt.

In wesentlichen Zügen verändert liegt die Sage bei Theophrast vor (Töpsser 157), aber nicht bloss verändert, sie ist so voll von Unklarheiten und Widersprüchen, als die alte einsach und solgerichtig ist: λέγεται κοινῆς θυσίας οὕσης ᾿Αθήνησιν (Διομον ῆ) Σώπατρόν τινα τῷ γένει οὐκ ἐγχώριον, γεωργοῦντα δὲ κατὰ τὴν ᾿Αττικήν, ἐπεὶ, πελάνου τε καὶ τῶν θυλημάτων ἐπὶ τῆς τραπέξης ἐναργῶς κειμένων, ἵνα τοῖς θεοῖς ταῦτα θύοι, τῶν βοῶν τις κτλ. Wie der Doppelname zu erklären ist, haben

<sup>1)</sup> Nicht freigesprochen, sondern fortgeschafft, ins Meer geworfen. Vgl. Theophr. bei Porph. II 30, Paus. I 24, 4 und Daremberg-Saglio *Dict. des ant.* III 270 Ann. 24.

<sup>2)</sup> Wir kennen den ἀπενιαντισμός (Plato leg. IX 865) nur als Strafe für Todtschlag. Aber warum soll er nicht auch für solche gegolten haben, die sich durch ein anderes schweres Vergehen verunreinigt hatten, wie z. B. die Besleckung eines βωμὸς ἄπυρος mit Blut es sein würde? τυγήν δε έπούσιον ἀράμειος ὡς ἦσεβηκ ὡς (Theophr. bei Porph. Il 29).

Bernays (S. 122 f.) und Töpffer (S. 154) gezeigt, heide auch darauf aufmerksam gemacht, dass ein γένει οὐκ ἐγχώριος nicht Priester des Zeus Polieus gewesen sein könne (a. a. O.).

Ein ackerbauender Metüke hat sich seine ländlichen Opfergaben auf einem Tisch zurechtgelegt, um sie bei einer κοινή θυσία in Athen τοῖς θεοῖς — beides so unbestimmt wie möglich — darzubringen. Da kommt ein Stier und frisst sie auf. Der Mann, wüthend darüber, ergreift ein Beil, das in der Nähe geschliffen wird (πελέκεως τινος πλησίον ἀκονωμένου), und erschlägt den Stier. Erschreckt über seine rasche That vergräbt er das Thier und geht von Gewissensbissen getrieben (Bern. S. 89 Zl. 434 u. 441 f.) in freiwillige Verbannung nach Kreta. Es folgt die Strafe der Gottheit, Dürre und Misswachs.

Halten wir hier inne und constatiren zunächst die Abweichungen von der alten Sage. Weder vom Priester des Zeus, noch am Dipolienfeste, noch an einem Altar wird der Stier getödtet. Auf all dies kam es ja jenen, die diese Legende schufen, auch nicht an; sie wollten nur beweisen, dass das Tödten eines Thieres sündhaft, und von den guten Vorsahren auch für sündhaft gehalten worden sei. Ein fernerer wichtiger Unterschied: Sopatros-Thaulon tödtet das Rind ohne συνεργοί, ja wie es scheint ohne Zeugen; denn auch der Mann, der in der Nähe das Beil schärste, das jener ihm entriss, braucht die That nicht mit angesehen zu haben. 1) Als man in Folge des Orakelspruchs Nachsorschungen anstellt, führen diese zwar, zur Aussindung des Sopatros, aber nicht des Hergangs

<sup>1)</sup> Nach Suidas u. Θαύλων, der hier aus Androtion schöpft (vgl. Töpffer 155 A. 1), erschlägt Thaulon das Rind τῷ ίδίφ πελέκει. Zwar berichtet auch die alte Sage, dass ein unblutiges Opfer beabsichtigt war, aber wenn nun einmal ein Beil nöthig wurde, ist es doch am natürlichsten, dass der Priester (oder Bauer) sein eigenes holt. Man hat später, um die Gerichtssitzung interessanter zu machen, offenbar darnach gestrebt, die Zahl der συνεργοί möglichst gross und mannigfaltig zu machen. (Theophr. bei Porph. II 30 Bern, 90 Zl. 456 ff.). Auf keinen Fall widerspricht das τῷ ίδίφ π. der ursprünglichen Version; es sieht fast aus wie Polemik gegen spätere Behauptungen. Bei der Gelegenheit sei darauf aufmerksam gemacht, dass auch die χαλκή τράπεζα, auf der nach Theophrast (Bern. 90 Zl. 462 f.) die Opfergaben lagen, nicht im Widerspruch mit Paus. I 24, 4 und 28, 10 (vgl. auch Porph. II 10), wo es statt dessen βωμός heisst, zu stehen braucht. Der Altar wird mit einer Erzplatte bedeckt gewesen sein, wie die Brandopferaltare es gewöhnlich, die kostbaren sicherlich immer, waren (s. Lolling AInva 1891 S. 595).

der Sache' (Bernays S. 89 Zl. 442 u. S. 90), und endlich: die That, die unbekannt oder geheimnissvoll bleibt, wird nicht bestraft. Daher denn auch die Landplage (Bernays S. 89 Zl. 435). Das Orakel wird befragt und lehrt, auf welche Weise die Schuld zu sühnen sei (Zl. 436 ff.). Der verbannte Landmann soll aus Kreta gerufen werden, athenischer Bürger, Priester des höchsten Gottes werden, und ihm an seinem Feste Stiere schlachten. Denn darauf kommt es hinaus. In der That ein seltsamer Spruch. Aber der Widerspruch mit der alten Sage wird auch sonst noch verhängnissvoll. Dort haben sich viele an der That betheiligt und sich zu Mitschuldigen gemacht, und auf dieser Voraussetzung beruht die ganze später jährlich wiederholte Cerimonie (vgl. Töpffer 157), hier ist nur einer schuldig.

Wie ist zu helfen? Der Mörder, dessen Bestrafung das Orakel fordert (Bernays S. 89 Zl. 437), der selber Lohn für die Vollziehung des Opfers fordert und erhält (Zl. 445 f.), verlangt die Betheiligung vieler oder — insofern das Opfer im Auftrage der Gemeinde geschieht, und alle Bürger vom Opfersleische essen — aller an der That; und dies nicht, um durch die Verstrickung vieler in seine Schuld sich die Straflosigkeit zu sichern, sondern weil er so von dem drückenden Gefühle seiner Schuld befreit zu werden hofft (Bernays S. 89 Zl. 441 ff.). Man folgt seinem Wunsche und hat die ὑδροφόροι, κεντριάδαι, δαιτροί, Beilschleifer und wer sonst noch vor Gericht gestellt werden soll, wieder. Kurz durch und durch ,tendenziöse Umgestaltung des alten Stoffes, die sich um die unerlässliche Concinnität zwischen Sage und Ritus wenig oder gar nicht kümmerte' (Töpffer 157).

In der folgenden Schilderung der Gebräuche beim Dipolienfest übergeht Theophrast einen: dass der Priester das Beil wegwirft und flicht. Er hat wohl vorausgesetzt und voraussetzen dürfen, dass jeder sich dieses Factum ergänzte. Dennoch ist es erwünscht, dass Pausanias I 24, 4 gerade diesen Umstand bezeugt: βουφόνος . . τὸν πέλεκυν ξίψας (οὕτω γάρ ἐστίν οἱ νόμος) οἴχεται φεύγων (vgl. I 28, 10). Darin stimmt aber auch die Theophrastische Version mit der alten überein, dass der Priester selbst nicht vor Gericht erscheint. Theophr. bei Porph. II 30 Bern. S. 90 Zl. 454 ff.: κρίσιν δὲ ποιούμενοι τοῦ φόνου πάντας ἐκάλουν εἰς ἀπολογίαν τοὺς τῆς πράξεως κοινωνήσαντας. Alle die sich an der That betheiligt hatten, also die συνεργοί. ὧν δὴ αἱ πὲν ὑδροφόροι τοὺς

άκονήσαντας αύτων ήτιωντο μαλλον, οί δὲ άκονήσαντες τὸν έπιδόντα τὸν πέλεκυν, οὖτος δὲ τὸν ἐπισφάξαντα, καὶ δ τοῦτο δράσας τὴν μάχαιραν, und das Messer wird dann endlich verurtheilt. Ein Glied fehlt in der Kette, das wichtigste: der πατάξας. Nauck sagt in den adnot. crit., die er seiner Ausgabe des Porphyrios angehängt hat, p. XXVI: mox οὖτος δὲ τὸν πατάξαντα, ὁ δὲ πατάξας τὸν σφάξαντα scripserim, und Bernays S. 90 Zl. 458 schiebt wirklich vor ἐπισφάξαντα die Worte πατάξαντα, ὁ δὲ τὸν ein. Da anzunehmen ist, dass der Hauptschuldige zuletzt genannt wird, wäre dies dann gar nicht der βουτύπος, sondern der ἐπισφάξας, d. h. der dem Thier das Blut entzieht und es zerlegt, der δαιτρός — μάγειρος (vgl. Töpffer 151 f.), der auch nach Theophrast (Bern. S. 90 Zl. 467) die μάχαιρα als Werkzeug bei seinen Verrichtungen gebraucht. So ist es gekommen, dass hier (und Ael. var. hist. VIII 3) gar nicht das Beil, mit dem der Stier erschlagen ist, sondern das Messer verurtheilt wird. Die echte Sage hat natürlich erzählt, dass zuletzt der entstohene Priester als der eigentliche Thäter beschuldigt wurde, und man statt seiner das Beil, mit dem er das Thier getödtet hatte, verurtheilte. Vgl. Paus. I 24, 4 ές δίκην υπάγουσιν τὸν  $\pi \notin \lambda \in \times vv$ , I 28, 10  $\delta$   $\delta \in \pi \notin \lambda \in \times v \in \alpha$   $\alpha \in \beta \cap \times \rho \in \beta \in S$ . Schwierigkeit machen die hei Paus. I 24, 4 vorangehenden Worte: ἄτε τὸν άνδρα θς έδρασε τὸ έργον ούκ είδότες. So gewiss es ist, dass sie sich nur auf einen Abwesenden beziehen können, so auffallend ist doch, dass man den Thäter gar nicht kennen soll. Der Zeuspriester tödtet ja den Stier vor aller Augen. Der Sinn kann nur sein: da sie den Aufenthaltsort des Mannes nicht wissen; ein orov ἔστιν wäre also zu ergänzen. Dass der Fliehende aber verfolgt und eingebracht wird, ist ausgeschlossen. Es wird das nicht bloss nirgends erzählt, sondern die Sage berichtet ausdrücklich, dass Thaulon entkommen ist. Kurz der Priester erscheint nicht vor Gericht.

Was ist nun aber der Sinn der ganzen Cerimonie, und wie ist man auf sie gekommen? Töpffer S. 155 spricht von einer ,alten ursprünglichen Sage, welche die Stiertödtung noch ebenso wie den Menschenmord auffasste', und meint S. 156, nach alter Anschauung galt die That Thaulons für eine Mordsünde. Auch Bernays (S. 124) ist der Ansicht, dass 'der Gerichtsverhandlung dieselbe Gleichstellung der Stiertödtung mit dem Menschenmorde

zu Grunde liegt', wie sie in der Theophrastischen Erzählung deutlich ausgesprochen sei1), und findet (S. 123) in den Legenden den Abscheu früherer Zeitalter vor der Tödtung nützlicher Thiere' zum Ausdruck gebracht. Schoemann Griech. Alt.3 II 505 sieht in den Gebräuchen , eine Art Entschuldigung wegen der eigentlich für unerlaubt geltenden Tödtung des Thieres'. Hermann Gottesdienstl. Alt.2 S. 420 glaubt, ,das Fest sollte insbesondere die Heiligkeit des Ackerstieres als des wesentlichsten Gehülfen zum Landbau symbolisch veranschaulichen'. v. Wilamowitz Eur. Her. I 60 meint, dass die symbolische Cerimonie und die Geschichte von Thaulon aus dem Widerstreit zweier Empfindungen entstanden sei: des Gefühls, das sich dagegen sträubte, den Arbeitsgenossen zu schlachten. und des Verlangens nach dem Genuss des nahrhaften und wohlschmeckenden Rindfleisches. Mannhardt Mythol. Forschg. 70 f. glaubt aus dem Buphonienritus und analog scheinenden Bräuchen anderer Völker schliessen zu dürfen, dass der Stier eigentlich eine Art göttlichen Wesens' sei, dessen "Hinschlachtung dem frommen Gemüthe des Naturmenschen freilich als eine Todsünde erscheinen musste'. v. Wilamowitz streift die ganze Sache nur gelegentlich und hat keinen Grund, besonders darauf einzugehen, Schoemann und Hermann drücken sich vorsichtig aus, - auf die Frage, was hat Thaulon so Schlimmes verbrochen, dass er dafür in die Verbannung gehen muss, geben, wenn ich von Mannhardt absehe, dessen Deutungsversuch mich nicht überzeugt hat, nur die Erklärungen von Bernays und noch unumwundener von Töpffer eine Antwort. Aber darf man denn wirklich annehmen, dass es je eine Zeit gegeben hat, wo der Grieche die Tödtung eines Rindes für ein ebenso schweres Verbrechen ansah, wie die eines Menschen? Wie weit müsste diese Zeit hinter der Homerischen zurückliegen, wo Stieropfer den Göttern wohlgefällig sind, und wiederum, wer einen Menschen erschlagen hat, nur flieht, um der Rache seiner Verwandten zu entgehen? Wird überhaupt durch Zurückgehen in fernste Vergangenheit die Sache wahrscheinlicher? Aber einen Ackerstier. Hermann und v. Wilamowitz a. a. O. legen besonderes

<sup>1)</sup> Das Letztere ist nicht richtig. Theophrast sagt nicht, dass die That das Gewissen des Mannes ,ebenso belastete, ... wie wenn er einen Menschen getödtet hätte', sondern nur έφυγεν ως ἦσεβηκως (Bern. 89 Zl. 434), d. h. also, wie einer, der ein nefas, eine Sünde gegen das heilige Gesetz der Gottheit begangen hat.

Gewicht darauf, dass es ein solcher war, und Mannhardts Deutung beruht lediglich auf dieser Voraussetzung. Das Factum selbst wird in der Theophrastversion, derselben, die den Sopatros-Thaulon zum γεωργών macht, überliefert. Es heisst da (Porph. II 29), dass das Rind ἀπ' ἔργου kam - vom Felde, wie Bernays S. 89 übersetzt — und (II 31) dass es in alter Zeit οὐχ ὅσιον ἦν κτείνειν τὰ συνεργὰ τοῖς βίοις ἡμῶν ζῷα; endlich (II 30) wird berichtet, dass man den ausgestopften Stier vor einen Pflug spannte. Vielleicht hat man dies nur gethan, um ihm das Scheinleben so am täuschendsten wiederzugeben, wie man etwa ausgestopste Vögel auf einem Ast sitzen, oder einen ausgestopsten Fuchs ein Huhn im Maule tragen lässt. Darüber lässt sich verschieden urtheilen; ich glaube selbst, dass ursprünglich an einen Ackerstier gedacht ist, namentlich da es in alter Zeit Regel gewesen sein wird, jedes Rind zur Feldarbeit zu benutzen, nur meine ich, dass von der Scheu, gerade das Thier, das dem Menschen gewissermassen als Individuum nahe stand, zu tödten, in d<mark>er uns ü</mark>berliefe<mark>rten</mark> Sage kaum etwas zu finden ist. Es ist wahr, im Allgemeinen galt ja auch sonst das Gesetz, Ackerstiere nicht zu opfern; ich glaube allerdings weniger aus sentimentalen Gründen, wenn ich so sagen darf, als weil das Fleisch zäh, und vor allem weil die Thiere zu werthvoll waren, aber Ausnahmen sind doch immer vorgekommen (vgl. meine Kultusalt. S. 84), und wie es scheint gerade auch in alter Zeit. Wenn bei Homer (y 383, K 292 vgl. Z 93) Athena eine βοῦν ἀδμήτην, ἣν οὖ πω ὑπὸ ζυγὸν ἤγαγεν ἀνήρ, erhalten soll, so ist solch ein Opfer gerade dieser Göttin angenehm; andern Göttern hat man also auch zum Ackern benutzte Rinder geopfert. Aber mag die Tödtung eines Pflugstieres wirklich als etwas nicht nur dem Gefühl Widerstrebendes, mag sie als etwas Schlimmes oder Unerlaubtes angesehen worden sein, nimmermehr kann sie dem Morde gleich geachtet und mit Verbannung bestraft worden sein. 1) Und wenn nun das Vergehen lediglich darin bestand, dass der getödtete Stier ein Pflugstier war, dann brauchte man

<sup>1)</sup> Selbst die attischen Moralphilosophen (vgl. Töpffer 157) lassen den Priester freiwillig in die Verbannung gehen (Theophr. bei Porph. II 29). Vgl. Mannhardt a. a. O. 70: "Wie man auf den Gedanken gekommen sein sollte, dem Zeus das arbeitende Zugthier etwa als die werthvollste Habe zu bringen, und dann doch dieses Opfer als Frevel zu betrachten, ist nicht ersichtlich".

später bei der legitimirten Wiederholung des Opfers am Dipolienseste ja nur andere Rinder zu opfern, und alles war in Ordnung, und ein Gericht über die Mörder ganz unmotivirt.

Die Schuld des Priesters muss eine andere gewesen sein. Er sollte dem Zeus Polieus ein unblutiges Opfer darbringen. Auf dem Altar lagen die Gaben: θυλήματα und ein πέλανος (Porph. 11 29). Schon A. Mommsen Heortol. 450 A. 2 hat die Vermuthung ausgesprochen, dass in alter Zeit am Altar des Zeus Polieus nur unblutige Opfer dargebracht werden dursten, wie auf dem des Zeus Hypatos auf der Burg (Paus. I 26, 6), und wenn ich auch nicht glaube, dass beide zu ,identificiren ' sind, so halte ich jenes allerdings für richtig. An diesem Altar schlachtet der Priester des Gottes einen Stier. Das ist nichts Anderes als ein Opfer, wie denn auch Mommsen a. a. O. mit vollem Recht von einem Opferrind spricht. Das also ist die Schuld des Priesters: er bat den Altar seines Gottes durch ein ungehöriges Opfer entweiht. - Die Erinnerung daran, dass Zeus Polieus ursprünglich nur unblutige und erst später blutige Opfer empfing, hat sich auch in einer andern Sage erhalten, auf die Mommsen S. 455 ebenfalls schon aufmerksam gemacht hat. Bei Hesych. u. Διὸς Θακοι (vgl. Suid. u. Διὸς ψῆφος) heisst es: φασὶ δὲ ἐν τῆ τῶν ᾿Αθηναίων διαψηφίσει, ετε ήμφισβήτει Αθηνα καὶ Ποσειδών, την Αθηναν Διὸς δεηθηναι ύπὲς αὐτης την ψηφον ένεγκεῖν καὶ ὑποσχέσθαι άντι τούτου τὸ τοῦ Πολιέως ίερεῖον πρῶτον θύεσθαι ἐπὶ  $\beta \omega \mu o ilde{v}$ . Es ist dies nur ein anderer Versuch, die Thatsache der Einführung blutiger Opfer für einen früher unblutigen Cult zu erklären.

Wie ist nun aber die Gerichtssitzung und ihr Verlauf zu erklären? Bernays und Töpffer haben ihre Schlüsse jedenfalls aus der Schilderung des Verfahrens gezogen, wie ersterer S. 124 auch andeutet. Ich habe auseinandergesetzt, warum ich es für unmöglich halte, dass die Klage ursprünglich auf Mord gelautet hat. Der Priester kann nur wegen Cult- und Religionsfrevels, wegen ἀσέβεια, angeklagt worden sein (Aristot. rep. Ath. 57 vgl. Bernays S. 89 Zl. 434). Solche Fälle unterstanden der Jurisdiction des Archon Basileus (Arist. a. a. O.). Er konnte nichts machen, da der Thäter ent-flohen war. Nun hatte aber der Archon Basileus auch über leblose Gegenstände, die eine Tödtung verursacht hatten, abzuurtheilen (Arist. a. a. O. Poll. VIII 120). Lag es da nicht nahe, zu dieser

Auskunft zu greifen und das Beil zu verdammen?1) Es handelt sich ja hier nicht um ernsthafte Thatschen, sondern um Fictionen, die nur an factische Verhältnisse angelehnt werden sollten. , Auch ist es kein bedeutungsloser Zug, dass der geschlachtete Stier nicht wie doch sonst üblich zur Ernährung der Menschen verwandt, sondern . . . . begraben wird' (Töpffer 157). Gewiss kein bedeutungsloser Zug, aber eine sehr natürliche Massregel. Vielleicht sollte auch von den unblutigen Opfergaben nichts gegessen werden - wenigstens legt der bei Porph. II 10, Il 29, Suid. u. Bovφόνια, Schol. Aristoph. nub. 985, Hesych. u. Διιπόλεια wiederkehrende Ausdruck πέλανος<sup>2</sup>) diesen Schluss nahe, zwingend ist er nicht, weil daneben noch θυλήματα oder καρποί erwähnt werden -, aber es bedarf dieser Annahme nicht: die Umstände, unter denen das Opfer gebracht wurde, erklären vollkommen, ja lassen eigentlich nur die Möglichkeit, dass das Thier vergraben wurde; die Umstände aber eben so zu schildern, wie sie geschildert sind, war der aitiologische Mythos durch den thatsächlichen Verlauf der späteren Ceremonie gezwungen. Denn Ritus und Legende mussten übereinstimmen, wenn sie sich gegenseitig erklären sollten. Beseitigen also musste man das Thier; wie man dem Gott, der blutige Opfer verbot, von dem Fleisch oder Fett nichts verbrennen durfte, ebenso wenig durfte man selber etwas davon geniessen. So aber hatte das Opfer die Form eines Suhnopfers angenommen. Nicht dass man den Stier ,gleich einem Menschen (Töpffer 157), aber dass man ihn gleich einem Sühnopser (σφάγιον) in der Haut begrub (vgl. diese Ztschr. XXV 323 f., XXVI 160, XXVII 168 f.), ist das Bemerkenswerthe. Denn Sühnopfer sollen nicht an den

<sup>1)</sup> Pausanias I 28, 10: το δε εν Πουτανείφ καλούμενον, ενθα τῷ σιδήρφ καὶ πᾶσιν όμοίως τοῖς ἀψύχοις δικάζουσιν, επὶ τῷδε ἄξξασθαι νομίζω κτλ. bringt die Sachen ganz richtig zusammen, nur vertauscht er ἴστερον und πρότερον.

<sup>2)</sup> Von einem πέλανος essen die Opfernden nie. S. diese Ztschr. XXI 307 Anm. u. meine Kultusalt. 69. — Auch das κριθάς καταθέντες έπὶ τὸν βωμὸν μεμιγμένας πυροῖς (Paus. I 24, 4) erinnert an das σπείρων πυροῖς καὶ κριθάς bei dem Holokauston für Nephthys und Osiris CIA. III 77, was natūrlich mit den gewöhnlichen ὀλαί oder οὐλοχύται nichts zu thun hat, aber vielleicht eine Eigenthümlichkeit mystischer Opferdienste (vgl. Töpffer 151 ff.) gewesen ist. Endlich sei noch auf Suid. u. Διὸς ψῆφος hingewiesen: τάττεται δὲ ἡ παροιμία ἐπὶ τῶν ἰερῶν καὶ ἀθίκτων (womit zusammenzuhalten das oben citirte Hesych. u. Διὸς θᾶκοι).

geheiligten Stätten, wo man den Himmlischen die anderen Opfer darbringt, vollzogen werden. Die Diasien (s. meine Kultusalt. 165) werden ἔξω τῆς πόλεως begangen (Thuk. I 126), die φαρμακοί bei den Thargelien werden hinausgeführt (Andok. VI 53, Harpokr. p. 180), am römischen Säcularfest, wo man Achaico ritu opfert, werden die drei Sühnopfer am Tiber dargebracht, die drei anderen an den Altären auf dem Capitol und Palatin (vgl. diese Ztschr. XXVII 446). So hat die erste Sünde eine zweite im Gefolge gehabt, die bei der Wiederholung des nun gestatteten Blutopfers vermieden werden muss. Auch dafür giebt das Orakel die Anweisung. Wenn die alte Sage sich mit der Verurtheilung des Mordinstrumentes begnügen konnte, so muss die spätere, wo eine baldige Bestrafung unmöglich war, umständlicher zu Werke gehen. Der Gott hat Dürre und Misswachs gesandt, was muss geschehen, damit die Plage aufhört? Der Bescheid aus Delphoi lautet: τὸν τεθνεῶτα άναστησάντων, εν ήπες άπέθανε θυσία, λφον έσεσθαι γευσαμένοις τε τοῦ τεθνεῶτος καὶ μὴ κατασχοῦσιν: , nach der Auferstehung des Gemordeten an demselben Opferfeste, bei dem er den Tod gefunden, werde es besser gehen' (Bernays 89), wenn sie fortan von dem Getödteten essen und sich seiner nicht enthalten wollten. 1)

Das Stieropfer ist einmal gebracht, es muss weiter gebracht werden. Aber ein Sühnopfer will der Gott an diesem Fest und an dieser Stelle nicht, und die Menschen freuen sich dessen: ἐγεύσαντο τοῦ βοὸς πάντες (Theophr. bei Porph. II 30). Doch an die alte Schuld sollte auch das Speiseopfer noch erinnern; τὸν δὲ φονέα τιμωρησαμένων (Theophr. bei Porph. II 29) hatte auch das Orakel gesagt. So musste der Priester bei der jährlich εἰς μνήμην τοῦ πελάνου καὶ τοῦ βοός (Hesych. und Διιπόλεια)

<sup>1)</sup> An κατασχοῦσιν hat bereits Reiske Anstoss genommen (in der De Rhoerschen Porphyr.-Ausg. 1767 S. 156 A. 10). Er schiebt τὸν φονέα zwischen καὶ und μτ΄ ein. Bernays S. 183 bemerkt mit Recht, dass das in diesem Zusammenhang unverständlich ist. Er selber erklärt das Wort für corrupt und lässt es unübersetzt, um nicht "Unsicheres vorzubringen". Hercher übersetzt si non obtinuissent, was keinen Sinn giebt. Auch ich dachte zuerst an eine Aenderung. καθαγιοῦσιν, was der Bedeutung nach vortrefflich passte (begraben, beseitigen cf. sacer esto), lag nahe, aber dann musste auch γενσομένοις geschrieben werden. Nun findet sich aber κατέχειν = abstinere auch sonst: Dio Chrysost. 2 p. 424 τῶν θηρίων ἃ οὐ δύναται κατέχειν ἐτέρων ἐμπιπλαμένων τε καὶ δχευόντων, Plut. Artax. 15 εἰπεν οὖν μὴ κατασχών.

wiederholten Ceremonie sliehen. Die  $\varphi v \gamma \eta'$  aber war seine Strase. Wäre er nur vor Gericht gesordert und freigesprochen wie die Anderen, so wäre er nicht mehr bestrast worden als alle Uebrigen, also gar nicht. Man verurtheilte das Mordbeil, der Priester aber kehrte zurück und nahm Theil an dem Mahle zu Ehren des gütigen Gottes, der jetzt seine ganze Stadt bewirthete (Theophr. bei Porph. Il 30. Bern. 90 Zl. 467 f.); denn zu dem ersten Rind sügte man viele andere. 1)

Wir hätten hier also ein Zeugniss in einem einzelnen Falle für die unter den Alten (vgl. Plato leg. VI p. 782 C) und Neueren (vgl. namentlich E. Curtius Stud. zur Gesch. des griech. Olymps in d. Sitzungsber. der Berl. Akad. d. Wiss. 1890 S. 1840 ff.) verbreitete Ansicht, dass die blutigen Opfer erst später an die Stelle unblutiger traten, ein Zeugniss, das nicht ihre Richtigkeit beweist — denn es bezieht sich nur auf einen bestimmten Kult — aber ihr Bestehen erklärt.

Berlin.

PAUL STENGEL.

<sup>1)</sup> Bekker anecd. 221 u. βουφονία, Etym. M. 220, 31. Selbstverständlich wurde die Ceremonie nur mit dem ersten Rinde, das von den Opfergaben auf dem Altar gefressen hatte, vorgenommen (Porph. II 30. Bern. 90 Zl. 464).

### VERGILSTUDIEN.

II.

Einiges über die Aeneisausgabe des Varius.1)

Es war unumgänglich, schon im vorhergehenden Abschnitt eine Spur der Redactionsthätigkeit des Varius aufzuzeigen, weil dadurch ein Mangel in der Composition einer Partie des 6. Buches verständlich wurde. Ich werde jetzt den Versuch machen, diese Spuren weiter zu verfolgen, wobei ich mich jedoch vorläufig auf das 6. Buch beschränken muss.

1) Es liegt gewiss kein Grund zu der Annahme vor, dass Vergil wegen der vor Augustus abgehaltenen Recitation des 2., 4. und 6. Buches vorher die Halbverse ausgefüllt haben müsste und dass daher alle Halbverse, die wir heute in diesen Büchern finden, sichere Spuren einer nachträglichen Retractation wären: diese von Conrads in seinen quaestiones Virgilianae (Trier 1863) p. XXVII f. ausgesprochene Behauptung hat Ribbeck (prolegg. p. 64) mit Recht abgelehnt besonders durch Hinweis auf die vielen unvollständigen Verse des 4. Buches, von denen unmöglich angenommen werden könne, dass sie alle erst durch spätere Umarbeitung entstanden seien. Allein es lässt sich doch beweisen, dass eine in dieser Verallgemeinerung unbegründete Annahme wenigstens für das

<sup>1)</sup> Nicht ganz correct spricht man von einer Ausgabe der Aeneis durch Varius und Tucca; vgl. Suet.-Donat p. 64 Vario ac simul Tuccae scripta sua sub ea condicione legavit, ne quid ederent quod non a se editum esset. edidit autem auctore Augusto Varius. Ungenau referiren aus derselben Quelle Hieronymus z. J. Abr. 2000 Varius et Tucca, Vergili et Horati contubernales, poetae habentur inlustres (? von Tucca beruht das auf blosser Combination), qui Aeneidum postea libros emendarunt e. q. s. und Serv. pracf. z. Aen. p. 2, 10 Th. Augustus, ne tantum opus periret, Tuccam et Varium . . . iussit emendare. Das Saecularlied des Horaz v. 37 ff. setzt die Kenntniss der Aeneis offenbar allgemein voraus; also hat die Editionsthätigkeit des Varius nur etwa 1½ Jahre gedauert.

6. Buch das Richtige trifft: offenbar hat der Dichter dieses Buch, auf dessen sachliche Composition er so viel Mühe verwendet hatte, für die Recitation vor Augustus auch formell abrunden wollen, hat sich jedoch später zu mehreren Aenderungen entschlossen, die dann, obgleich mehr angedeutet als endgültig dem Zusammenhang eingereiht, von dem ersten Herausgeber nicht unterdrückt worden sind, noch jetzt kenntlich an den zwei Halbversen, den einzigen, die sich in diesem Buche finden.

Vers 756 beginnt die berühmte "Ahnenschau": die albanischen Könige, Romulus, Augustus, die römischen Könige und ihr Sturz durch Brutus, die Decii, Drusi, Torquatus, Camillus, Caesar und Pompeius, endlich mehrere hervorragende Namen, ohne das Princip chronologischer Reihenfolge, welche einer der ästhetischen Beurtheiler des Dichters mit geradezu unglaublicher Consequenz in der Verkehrtheit durch willkürliches Versetzen der Verse hat herstellen wollen (W. Gebhardi, Z. f. d. Gymn.-Wesen 1874, 801 ff.). Aber es findet sich in der überlieferten Folge dieser Verse eine Schwierigkeit, die sich nicht beseitigen lässt. Freilich das von Ribbeck betonte Moment, dass nämlich v. 826-835 Caesar und Pompeius ganz unmotivirt zwischen Camillus und Mummius gestellt werden, scheint mir nicht schwer zu wiegen, obgleich zuzugeben ist, dass diese Unterbrechung nicht sehr geschickt ist; aber man könnte sich zur Noth auf die Thatsache berufen, dass die chronologische Ordnung ja auch in den übrigen Partien nicht eingehalten wird. Von grösserer Bedeutung ist ein anderer Umstand. V. 788 ff. heisst es folgendermassen:

huc geminas nunc flecte acies, hanc aspice gentem Romanosque tuos. hic Caesar et omnis Iuli progenies, magnum caeli ventura sub axem. hic vir, hic est tibi quem promitti saepius audis, Augustus Caesar, divi genus etc.

Also Anchises will ihm zunächst das Julische Geschlecht zeigen, welches hier ganz versammelt ist. Es kann also kaum bezweifelt werden, dass v. 789 der Dictator Caesar verstanden ist; selbst wer das nicht einsieht, muss jedenfalls soviel zugeben, dass er unmöglich hier unter den Juliern fehlen kann. Nun aber wendet sich Anchises nach einer begeisterten Lobpreisung des Augustus unmittelbar (v. 808) zu den römischen Königen von Numa ab, und zwar sind diese procul von den Juliern; auf die Könige folgen, ebenfalls

procul, die Decii, Drusi, Torquatus und Camillus, dann v. 826 ff. Caesar und Pompeius. Das ist auf alle Fälle ein Widerspruch 1), selbst für denjenigen, der v. 789 nicht den Dictator Caesar versteht.2) Nun fragt sich, was mit den hierher nicht passenden Versen 826-835 zu machen ist. Ribbeck hat sie hinter v. 807 gestellt, so dass sich Caesar und Pompeius unmittelbar an Augustus anschliessen: vielleicht, weil er meinte, dass auf diese Weise zugleich der soeben hervorgehobene Anstoss gehoben werden könnte, obgleich er, wie gesagt, aus einem anderen Grunde umstellt. Aber selbst an diese Stelle gerückt sind diese Verse aus zwei Gründen unmöglich: erstens gehört Pompeius nicht in die Reihe des Julischen Geschlechts - denn dass er der Schwiegersohn Caesars war, berechtigte nicht, ihn unter die Iuli progenies (v. 789) zu rechnen und zweitens fallen diese Verse überhaupt aus diesem ganzen Abschnitt völlig heraus: während von allen übrigen Genannten (ausser etwa von Ancus Marcius v. 815 f.) nur Lobenswerthes ausgesagt oder das Tadelnswerthe verschwiegen wird3), enthalten diese Verse eine Warnung an Caesar und Pompejus, sich in den das Vaterland zersleischenden Bürgerkrieg einzulassen. Ohne Zweisel sollten in dem vervollständigten Verse 835 und in einigen weiteren die Heldenthaten der beiden gefeiert werden; aber das, worauf es uns hier ankommt, wird dadurch nicht geändert: so, wie wir sie heute lesen, können die Verse ganz abgesehen von den vorhin geltend gemachten Gründen schon deshalb nicht vor Augustus recitirt worden sein, weil es doch eine allzu grosse Taktlosigkeit gewesen wäre, alle zu loben und nur Caesar zu tadeln.4)

<sup>1)</sup> Auch Brandes a. a. O. p. 69 hebt ihn hervor, ohne daraus Weiteres zu folgern. Seine Vermuthung, dass Caesar absichtlich ans Ende einer (ganz willkürlich construirten) zweiten Reihe gestellt worden sei, wie Augustus ans Ende der ersten, erledigt sich durch die obigen Ausführungen.

<sup>2)</sup> Plüss Verg. u. d. ep. Kunst p. 208 behauptet, der Dictator hätte nur durch das Epitheton divus kenntlich gemacht werden können, wie er 3 Verse weiterhin divus heisse. Mit demselben Recht kann man behaupten, dass nach d. J. 27 v. Chr. Augustus nur Caesar Augustus (bezw. Augustus Caesar, wie die Dichter Anfangs noch sagen) heissen konnte, wie v. 792.

<sup>3)</sup> Nicht einmal die Gracchen werden v. 842 getadelt, und ein Tadel der Tarquinier v. 817 f. nur zart durch den ulter Brutus angedeutet.

<sup>4)</sup> Auch Sabbadini a. a. O. p. 81 f. hält die auf Caesar und Pompeius bezüglichen Verse für nachträgliche Zudichtung, aber der Grund, den er hierfür vorbringt, ist nicht stichhaltig: er will nämlich die chronologische Ordnung

Also: aus mehreren Gründen passen die Verse nicht. Sie können erst nach der vor Augustus gehaltenen Recitation gedichtet sein und wurden dann von Varius, der keine Andeutung über den ihnen von Vergil bestimmten Platz fand, beliebig irgendwo eingefügt.

2) Hier möge noch die Besprechung derjenigen Versreihe angeknüpft werden, welche den 2. unvollständigen Vers dieses Buches enthält, obgleich wir hieraus für die Redactionsthätigkeit des Varius zunächst nichts lernen. V. 77 ff. verkündet die Sibylle dem Aeneas sein kommendes Geschick: die furchtbaren Kriege und seinen endlichen Sieg. In diesem Orakelspruch steht v. 94 der Halbvers externique iterum thalami; aber dieser ganze Orakelspruch hat ursprünglich im 6. Buche gefehlt, wie sich aus folgender Beobachtung ergiebt. 1) Im 3. Buche, welches, wie jetzt allgemein angenommen wird, nach dem 6. verfasst ist, befiehlt Helenus dem Aeneas, die Sibylle aufzusuchen (v. 458 ff.):

illa tibi Italiae populos venturaque bella et quo quemque modo fugiasque ferasque laborem expediet cursusque dabit venerata secundos.

Im 6. Buch dagegen hatte der Dichter dies alles den Anchises prophezeien lassen (v. 890 ff.):

exim bella viro memorat quae deinde gerenda Laurentisque docet populos urbemque Latini et quo quemque modo fugiatque feratque laborem.

streng durchführen und meint daher, dass auch die den Augustus verherrlichenden Verse vom Dichter nur vorläufig gleich hinter Romulus gestellt seien, da er ohne Zweisel beabsichtigt habe, mit ihnen die Heldenreihe zu krönen; denn, sragt er: come ci entrava insatti nominare Augusto dopo Romolo, per ripigliare indi il filo con Numa? (ebenso schon Conrads a. a. O. XXVI; ähnlich Georgii, Die politische Tendenz d. Aeneide Vergils, Stuttg. 1880 p. 26, 1, alle unabhängig von einander). Darüber wird richtiger urtheilen, wer weiss, dass Augustus ein alter Romulus sein wollte (Dio LIII, 16 u. a.) und bekanntlich von den Dichtern jener Zeit allgemein als solcher geseiert wurde; daher auch am Schluss (v. 801—805) der Vergleich mit Hercules und Liber, über dessen Motivirung Plüss a. a. O. 214—222 eine lange Untersuchung anstellt, ohne die Hauptsache hervorzuheben: Romulus, Augustus, Hercules, Liber sind Menschen, welche, um mich eines Varronischen Ausdrucks zu bedienen, quoniam terra non cepit, ideo caelum recepit; vgl. besonders Horat. carm. III 3, 9 ff.

<sup>1)</sup> Im Wesentlichen urtheilt, wie ich sehe, ebenso Sabbadini p. 103 f., vgl. Noack in dieser Ztschr. XXVII 409.

Daraus folgt also, wenn man die zweifellose Priorität der letzteren Verse festhält: nach Abschluss des 6. Buches fasste der Dichter den Plan, die Sibylle nicht bloss als Begleiterin des Aeneas in die Unterwelt einzuführen, sondern ihr eine selbständigere Rolle als Prophetin der nächsten Zukunft des Aeneas zu geben. Natürlich mussten dann die Verse 890—892 fallen, denn an ihre Stelle traten jetzt die Verse 83—97: begreiflicherweise aber begnügte sich der Dichter hier vorläufig mit Andeutungen, denn erst wenn die Bücher VII—XII vollendet waren, konnte er auf Einzelheiten der Prophezeiung eingehen. So kommt es denn, dass v. 94 ein Halbvers stehen geblieben ist: zu dem vor Augustus recitirten Buch hat er noch nicht gehört.

Wir können aber noch einen Schritt weiter gehen. Wenn in der ursprünglichen Fassung des 6. Buches die Sibylle dem Aeneas nicht seine Zukunst voraussagte, sondern ihm bloss die Unterwelt erschloss, so ist auch die Bitte des Aeneas, ihm sein Schicksal zu verkünden und das daran sich schliessende Gelübde (v. 51-76, wovon 42-50 nicht getrennt werden können, cf. 45 fata) erst nachträglich hinzugefügt. In der That enthalten denn auch diese Verse eine genaue Aussührung des in jener Stelle des 3. Buches über die Begegnung des Aeneas und der Sibylle Gesagten. Wenn es dort kurz heisst (v. 460) cursusque dabit venerata secundos, so gelobt Aeneas VI 69-74 der Sibylle einen Tempel und Feste, und diese verheisst ihm nach langen Kämpfen endlichen Sieg (v. 85. 96 f.); vor allen Dingen aber ist folgende Uebereinstimmung der beiden Stellen wichtig: im 3. Buch ermahnt Helenus den Aeneas, kein Blätterorakel von der Sibylle zu erbitten, sondern sie durch ihren eigenen Mund die Zukunst verkünden zu lassen: denn jene Art sei trügerisch (v. 443-457). Dem entsprechend bittet sie Aeneas (VI 74-76): foliis tantum ne carmina manda, | ne turbata volent rapidis ludibria ventis: | ipsa canas oro (cf. III 457 ipsa canat). Halten wir dies fest, so erkennen wir auch, wie der Dichter zu dieser nachträglichen Aenderung geführt wurde. Denn auf die Frage, woher dem Dichter die Kunde dieses Blätterorakels kam, giebt uns diesmal Servius erwünschte Auskunft: er sagt zu III 444: in foliis palmarum Sibyllam scribere solere testatur Varro. Aus dem berühmten Sibyllenkatalog bei Lactantius div. inst. I 6, 7 ff. wissen wir, dass Varro über die Sibyllen in den antiquitates divinae gelegentlich seiner Auseinandersetzung über die XV viri gehandelt

hat. Aus der Lectüre dieser Bücher wird Vergil die Kunde hiervon erhalten haben, da er doch schwerlich noch die alten auf Palmblättern geschriebenen Orakel selbst sah. 1) Höchstens wäre ausser an Varro noch an Naevius zu denken, der von einer Begegnung des Aeneas mit der Sibylle erzählte (cf. fr. 33 Baehr.), aber wenn er ihm folgte (wie er aus ihm die Dido-Episode kannte), so erklärt sich doch schwer, weshalb er in diesem Falle die Prophezeiung nicht gleich in den ersten Entwurf aufnahm, während die nachträgliche Hinzufügung sehr begreislich wird, wenn man annimmt, dass er durch die aus einer ihm bis dahin unbekannten Schrift erhaltene Anregung dazu veranlasst wurde. Denn dass er nach Abschluss des 1. Theils der Aeneis sich dem Studium der Varronischen antiquitates zuwandte, werde ich in einem weiteren Abschnitte durch andere Beispiele beweisen.

3) Ein merkwürdiger Zufall hat es so gefügt, dass gerade vor dieser Partie, deren nachträgliche Zudichtung soeben bewiesen wurde, eine Spur der älteren Fassung sich erhalten hat. Es ist von Bedeutung, diesen Thatbestand zu constatiren, da er ein wichtiges, bisher unbeachtetes Zeugniss für die Redactionsthätigkeit des Varius enthält. Der Rhetor Seneca berichtet suas. 3, 4 von seinem älteren Zeitgenossen Arellius Fuscus, er habe etwas poputxõg Vergilreminiscenzen in seine Reden eingestochten; das zeigt er an einem Beispiel aus einer Suasorie, in welcher Agamemnon entgegen dem Befehl des Kalchas zur Absahrt von Aulis

<sup>1)</sup> Diels, Sibyllinische Blätter p. 56 zweiselt, ob Vergil hier aus Autopsie berichtet oder Varros antiquitates benutzt. - Auch der Name der Sibylie: Deiphobe, Tochter des Glaukos, wird aus Varro stammen; denn dass in dem auf diesen zurückgehenden Sibyllenkatalog des Lactantius dieser Name nicht steht, beweist nichts dagegen, da Lactantius offenbar gekürzt hat (Maass, de Sibyllarum indicibus p. 34 und 40). Aber spricht nicht dagegen, dass Varro als Namen der cumanischen Sibylle angab Amalthea oder Demo oder Herophile (Lact. I 6, 10)? Im Gegentheil spricht gerade dies für die Benutzung Varros. Denn er war, wie Servius zu VI 36 berichtet, der Ansicht, dass die römischen Orakelsprüche von der erythräischen Sibylle stammten. lhr Name scheint nach der einen Tradition (Serv. zu Ill 445) allerdings Phemonoe gewesen zu sein, aber bei dem grossen Schwanken in den Namen der Sibyllen (z. B. kennt Timaeus einen Namen Μελάγκραιρα für die cumäische Sibylle, noch andere nannten sie Taraxandra, vgl. Maass p. 36) ist es sehr glaublich, dass Varro auch hier mehrere Namen anführte (was überhaupt jeder annehmen wird, der seine Genauigkeit kennt), deren einen Vergil wählte.

räth; dann fährt er fort: solebat autem Fuscus ex Vergilio multa trahere, ut Maecenati imputaret; totiens enim pro beneficio narrabat in aliqua se Vergiliana descriptione placuisse; sicut in hac ipsa suasoria dixit1): ,cur iste inter eius ministerium placuit? cur hoc os deus elegit? cur hoc sortitur potissimum pectus quod tanto numine impleat? '2) aiebat se imitatum esse Vergilianum ,plena deo '. Dann erzählt Seneca, auch Junius Gallio habe diese Worte Vergils öfters gebraucht von feurigen Rednern, so z. B. (§ 7) apud Caesarem cum mentio esset de ingenio Hateri, consuetudine prolapsus dixit:, et ille erat 'plena deo'.' quaerenti deinde, quid hoc esse vellet, versum Vergilii rettulit . . . . . . hoc autem dicebat Gallio Nasoni suo valde placuisse; itaque fecisse illum, quod in multis aliis versibus Vergilii fecerat, non subripiendi causa sed palam mutuandi, hoc animo ut vellet agnosci; esse autem in tragoedia eius: ,feror huc illuc, vae, plena deo'. Also ein gestügeltes Wort aus einem Vergilvers. Wir haben denselben aber nicht mehr. Zunächst denkt man natürlich daran, den Ausfall dieses Verses auf unsere Ueberlieferung zu schieben; aber es giebt wohl kaum andere Handschriften, welche sich an Integrität gerade in dieser Hinsicht mit den Vergilischen messen können. Ausser in den Bucolica, wo die Anhänger der Responsionstheorie an vier Stellen je einen Vers ausgefallen sein lassen (nach 2, 51. 8, 58. 10, 41. 46), scheint nirgends eine Lücke constatirt worden zu sein, d. h. eine solche, für welche die Ueberlieferung des Textes verantwortlich gemacht werden könnte, denn die vom Dichter nicht vollendeten Partien kommen hier selbstverständlich nicht in Frage. Dazu kommt im vorliegenden Fall ein zweites Moment. Es kann nicht zweifelhaft sein, in welches Buch, ja in welchen Abschnitt dieses Buches der Vers gehört. Wer es nicht den Worten plena deo von selbst ansieht, dass sie nur von einer mulier ev Deog gesagt sein können, den muss die Anwendung belehren, welche Arellius Fuscus davon

<sup>1)</sup> Die nun folgenden Worte sind schwer verderbt; der oben gegebene Text ist im Wesentlichen derjenige der Müllerschen Ausgabe; nur glaubte ich die Worte inter eius ministerium beibehalten zu dürsen (auch Kiessling ändert nichts), indem ich ministerium als "Dienerschast" fasse, eius sc. Apollinis. Das von Leo vorgeschlagene cur iste (in) interpretis ministerium placuit (ebenso Müller) kann ich nicht für richtig halten wegen der schwerlich durch Beispiele zu belegenden Construction von placere.

<sup>2)</sup> Die Hss.: poetis quod tanto nemine impie.

macht: er redet von Kalchas, dem gottbegeisterten Seher. In der Aeneis kann nur die Sibylle so genannt werden, keine andere Seherin weissagt als sie. 1) Nun lese man die Beschreibung ihrer  $\Im \varepsilon o \lambda \eta \psi t \alpha$  in der uns vorliegenden Fassung, v. 45 ff.:

ventum erat ad limen, cum virgo ,poscere fata tempus' ait: ,deus, ecce, deus'. cui talia fanti ante fores subito non voltus, non color unus, non comptae mansere comae; sed pectus anhelum et rabie fera corda tument; maiorque videri 50 nec mortale sonans, adflata est numine quando iam propiore dei. ,cessas in vota precesque, Tros' ait ,Aenea? cessas? neque enim ante dehiscent attonitae magna ora domus', et talia fata conticuit.

Darauf betet Aeneas zu Phoebus. Dann heisst es von der Sibylle (v. 77 ff.):

at, Phoebi nondum patiens, immanis in antro bacchatur vates, magnum si pectore possit excussisse deum: tanto magis ille fatigat 60 os rabidum, fera corda domans, fingitque premendo. ostia iamque domus patuere ingentia centum sponte sua vatisque ferunt responsa per auras.

Also v. 50 naht ihr der Gott, v. 78 f. ist sie von ihm besessen, d. h. sie ist plena deo. Es lässt sich keine Stelle finden, an welcher man den mit diesen Worten beginnenden Vers einschieben konnte. Dies ist der Sachverhalt; wie ist er zu erklären? Offenbar hatte diese Stelle zwei Fassungen, von denen wir nur die eine kennen, die gebildete Welt der Augusteischen Zeit auch die andere, und zwar aller Wahrscheinlichkeit nach aus Recitationen, die der Dichter gern im engen Kreis hielt (Suet. vit. p. 62 Reiff.), oder jedenfalls durch Mittheilung auf privatem Wege irgendwelcher Art. Welches war die frühere Fassung? Es ist meist recht schwer, in diesen Fragen ein sicheres Urtheil zu fällen, obwohl man sich oft

<sup>1)</sup> Wie ich nachträglich sah, hat schon Leo praef. Senec. p. 166, 8 die Worte auf die Sibylle bezogen, ohne daraus Weiteres zu schliessen. Dass ecl. 3, 60 ab Iove principium musae: Iovis omnia plena nicht in Betracht kommt, hebt Leo ebenfalls richtig hervor. Uebrigens hat sich sogar in den Commentar des Servius die Notiz verirrt zu v. 262: furens: deo plena.

in einer sehr ähnlichen Lage befindet, wenn man beurtheilen soll, wer von zwei Dichtern der Erfinder irgend eines τόπος floride enarratus ist, denn nicht immer stimmt die Regel, dass das Präcisere und Einfachere auch das Ursprüngliche sein muss. So könnte an und für sich der Dichter ebensogut die Worte magnum si pectore possit | excussisse deum präcisirt haben zu plena deo (wie er es ja wenigstens bei den Georgica liebte cotidie meditatos mane plurimos versus dictare ac per totum diem retractando ad paucissimos redigere Suet. p. 59), wie umgekehrt letztere zu ersteren erweitert haben. Aber es kann nicht zweifelhaft sein, was hier das weitaus Wahrscheinlichere ist. Die Thatsache, dass wir diesen Vers, der doch offenbar eine Celebrität war, nicht haben, scheint mir zu beweisen, dass Vergil ihn absichtlich durch jene erweiterte Fassung ersetzt hat und dass Varius in seinem Sinne nur diese edirte; dass auch er diesen Vers kannte, wird Niemand bezweifeln; wahrscheinlich hat er ihn auch noch in Vergils Nachlass vorgefunden, aber selbst wenn er gewollt hätte, konnte er ihn nicht ediren, da die erweiterte Fassung offenbar die Aufnahme der kurzeren nicht duldete. Vermuthlich hat er es in der Regel so gemacht: denn wenn er es wagte, sogar einen so beliebten Vers aufzuopfern, den gewiss mancher der γνώριμοι des Dichters zu seinem Erstaunen dort vermisste, so wird er sich um so weniger gescheut haben, an anderen Stellen dasselbe Princip anzuwenden. Dass er darin sehr vorsichtig zu Werke ging, beweisen die Dittographien, die wir noch zahlreich treffen. Nur da, wo kein Zweifel über die Absicht des Dichters obwalten konnte, hat er sich begnügt, die endgültige Fassung allein mitzutheilen, an zweifelhafteren Stellen gab er das eine wie das andere.1)

Eine Frage hat sich gewiss dem Leser aufgedrängt: was mag wohl den Dichter veranlasst haben, jenen Vers, der mit *plena deo* begann, zu tilgen und die ganze Stelle umzuformen? Man sollte

<sup>1)</sup> Ribbeck fasst VI 586, in welchem der Frevel des Salmoneus kurz angedeutet wird, während die folgenden Verse (587—591) ihn eingehend schildern, als Dittographie zu diesen Versen. Es ist hier, wie so oft, schwer zu entscheiden, ob nicht eher mit Ladewig der Vers für interpolirt zu halten ist; das dum ist auf alle Fälle sehr ungeschickt, könnte aber immerhin in einem von Vergil selbst vorläufig hingesetzten Vers, der später in der erweiterten Fassung fallen sollte, möglich sein. Letztere Annahme wird empfohlen dadurch, dass man den Grund einer Interpolation schwer einsieht, und durch das ähnliche Verhältniss in v. 601.

doch meinen, dass gerade er, der hin und wieder vor seinen Freunden recitirte quo magis iudicium hominum experiretur (Suet. p. 62), durch die gute Aufnahme hätte befriedigt sein müssen. Aber vielleicht lässt sich doch noch der Grund der Aenderung nachfühlen. Weshalb machte wohl ein Ausdruck, über den ein moderner Leser vielleicht achtlos, jedenfalls ohne besondere Theilnahme hinweg gelesen hätte, solches Aufsehen? Es scheint, dass die Verbindung aus dem Griechischen stammt, vgl. Pollux 1, 15 οὖτος δὲ (sc. δ χρῶν ἀνὴρ) καὶ ἐνθουσιῶν καὶ κεκινημένος έχ θεοῦ χαὶ ἀναβεβαχχευμένος χαὶ πλήρης θεοῦ, aber das kann doch nicht solchen Effect gemacht haben, er hat ja so vieles und weit Ungewöhnlicheres aus dem Griechischen entlehnt, dass sich daraus jene Aufnahme dieses Ausdrucks nicht erklärt. Aber die Sibylle, der antike Typus der Jungfräulichkeit, sie, die Vergil selbst virgo nennt (v. 45), die sich ihre Jungfräulichkeit durch Apollo nicht hatte rauben lassen (Ov. Met. XIV 133 ff.), ist plena deo. Aus derselben Vorstellung heraus sagt Longin περί υψους p. 26 Vahl. Θεοφορούνται πνεύματι τὸν αὐτὸν τρόπον, ὃν καλ την Πυθίαν λόγος έχει τρίποδι πλησιάζουσαν, ένθα δηγμά έστι γης αναπνέον ως φασιν ατμόν ένθεον, αὐτόθεν έγκύμονα της δαιμονίου καθισταμένην δυνάμεως παραυτίκα χρησμωδείν κατ' ἐπίπνοιαν, und, wie ich aus den Lexicis ersehe, gebraucht Nonnos in seiner Paraphrase des Johannesevangeliums sehr oft so das Wort ἔγκυος, vgl. III 53 θεσπεσίης ... ἔγκυον όμφης, Ι 93 πνεύματι παφλάζων, θεοδινέος έγχυος όμφης u. ö. Auch die Kassandrasage gehört ja hierher. Vergil wird, darauf aufmerksam gemacht, dass der Ausdruck für die jungfräuliche Sibylle unpassend sei, die Stelle geändert haben und gerade dadurch wurde in den litterarisch gebildeten Kreisen der Augusteer das plena deo zum geslügelten Wort; Varius aber handelte im Sinne des Dichters, wenn er den betressenden Vers nicht aufnahm. Aber dieselbe Vorstellung deuten noch an die Worte patiens domare premere, nur viel zarter und übertragen auf das pectus.1) - Noch eine

<sup>1)</sup> Einige der zahlreichen Stellen, an denen bei späteren lateinischen Dichtern plena deo oder ähnliche Ausdrücke sich finden, hat Leo a. a. O. zusammengestellt. Was mag aber den einzigen Silius bewogen haben, XII 323 zu schreiben Phoebo iam intrata sacerdos (also ohne Verszwang), obgleich er, wie V 80 zeigt (plenus [also das Masculinum!] et ipse desim), das plena deo wohl kennt?

sprachliche Bemerkung mag hinzugesügt werden. Es heisst v. 78 f. bacchatur vates, magnum si pectore possit | excussisse deum. Für den Gebrauch dieses Ins. Pers. an Stelle des Ins. Praes. sehlen Analogien aus Vergil. Wenn man nun bedenkt, dass dieser von Tibull aus metrischen Gründen ersundene Gebrauch, der natürlich aus Strengste zu scheiden ist von dem bloss äusserlich ähnlichen in der archaischen Zeit (vgl. die Litteratur darüber bei Reisig-Haase, Vorles. üb. lat. Sprachwissensch. Bd. III von Schmalz-Landgraf S. 349 Anm. 453), allmählich auch über die Grenzen des Pentameters hinübergreist in den Hexameter, so mag darin ein zweites Indicium dasur gesunden werden, dass Vergil diese Verse erst später einlegte, als auch er sich dieser Neuerung nicht mehr glaubte entziehen zu müssen

4) Indirect hängt mit dem 6. Buche zusammen eine Schwierigkeit folgender Verse des 4. Buches. Dido spricht v. 381 ff. zu Aeneas die Worte:

i sequere Italiam ventis, pete regna per undas.

spero equidem mediis, si quid pia numina possunt,

supplicia hausurum scopulis et nomine Dido

saepe vocaturum. sequar atris ignibus absens,

385 et cum frigida mors anima seduxerit artus,

omnibus umbra locis adero. dabis, improbe, poenas.

audiam, et haec manis veniet mihi fama sub imos.

Peerlkamp bemerkt zu diesen Versen: habet eximius hic locus cum alias difficultates tum hanc imprimis, quod dicit: absens te sequar, et qu<mark>um mortua ero, ubique tibi adero: dabis poenas;</mark> hoc audiam, et fama poenae tuae ad me in Orcum veniet. haee inter se non conveniunt. nam si Aeneae ubique umbra adesset, videre poterat poenam, neque opus erat fama cognoscere. Richtig ist ohne Zweifel hieran, dass v. 386 zu v. 387 nicht passt, was auch schon der äusserliche Mangel jeder Verbindung zwischen den beiden Versen beweist; wie die Interpreten sich den Zusammenhang denken, müssen wir unentschieden lassen, da sie auch nicht ein Wort darüber verlieren. Bevor wir aber näher auf diese Schwierigkeit eingehen, kommt es darauf an, die vorhergehenden Verse 384-386 genau zu verstehen. Denn auch über deren Erklärung ist man sich weder heute einig noch war man im Alterthum sich darüber klar. Servius bemerkt zu v. 384: alii , furiarum facibus' dicunt, hoc est , invocatas tibi inmittam diras'

alii, sociorum' facibus dicunt, ut paulo post (v. 594) ferte citi flamma. melius tamen est, ut secundum Urbanum accipiamus ,atris ignibus' rogalibus, qui visi tempestatem significant, ut Aeneae, sicut in quinto (v. 7) legimus, contigit. hoc ergo nunc, quod factura est, dicit, id est occidam me et rogalibus te persequar flammis , absens', quasi mortua, ut (IX 213) absenti ferat inferias. Die neueren Interpreten haben von diesen drei Erklärungsversuchen den ersten angenommen, und mit Recht: denn der zweite kommt überhaupt nicht in Frage und gegen den dritten ist richtig eingewendet worden, dass Dido den Entschluss, sich auf dem Scheiterhaufen zu verbrennen, erst später fasst - auch hat Aeneas diese Worte jedenfalls nicht so verstanden, vgl. V 4 ff. - und dass die Erklärung von sequar in diesem Falle schwierig sei; denn die Verbindung sequar absens, welche von natürlichen Verhältnissen verstanden sinnlos wäre, gewinnt Sinn nur dann, wenn man erklärt: wie eine Furie will ich dir folgen und mein Bild soll dir, auch wenn ich fern bin, vor Augen stehen. Die beiden folgenden Verse enthalten die Steigerung dieses Gedankens: wenn ich aber todt sein werde, dann werde ich als Schatten leibhaftig zugegen sein. Die Verbindung ist so eng gefügt, dass v. 385 f. als Gegensatz zu v. 384 (auch ausserlich hervorgehoben durch ignibus - frigida, adero - absens) geradezu nothwendig ist. Alles wird nun aber gestört durch v. 387, der, wie bemerkt, ausserhalb jedes Zusammenhanges mit dem Vorhergehenden steht. Zwei Versuche sind gemacht worden, diese Schwierigkeit zu heben. Peerlkamp stellt in gewohnter Manier die Verse 384-387 um (v. 384. 386. 385. 387, indem er hinter ignibus ein Komma setzt und die Interpunction nach absens tilgt), aber nicht bloss zerstört er dadurch das enge Gefüge der soeben behandelten Verse, sondern er wird auch zu einer ganz unmöglichen Interpretation von umbra in v. 386 genöthigt, indem er erklärt: tamquam umbrå tua. Da dies bereits von Forbiger widerlegt worden ist, brauche ich nicht näher darauf einzugehen; den richtigen Weg hat Ribbeck in der adnotatio critica gezeigt. Er bemerkt: mihi poeta non absolvisse videtur hunc locum: nam aut 386 aut 387 abundat. Nur muss diese Bemerkung nach einer Seite hin berichtigt und nach einer anderen erweitert werden. Wie schon bemerkt, ist v. 386 formell und inhaltlich so eng mit v. 384 verknupft, dass er nicht als Dittographie gefasst werden kann; die Verse 384-386 sind vom Dichter als ein Ganzes zusammengedacht.

Also wenn sich erweisen lässt, dass v. 386 thatsächlich vom Dichter beseitigt worden wäre, wenn er die letzte Hand an sein Werk hätte legen können, so muss seine Absicht dahin gegangen sein, auch v. 384 zu ändern und, da dieser sowohl mit den vorhergehenden Versen wie mit dem folgenden eng verbunden ist, die ganze Stelle umzuarbeiten. Es lässt sich nun wirklich der Beweis erbringen, dass v. 386 einen mit dem weiteren Gange der Handlung in Widerspruch stehenden Inhalt hat. Wenn Dido droht: , sobald ich gestorben bin, werde ich überall als Schatten dir zur Seite sein', so kann sie damit nur meinen, dass ihr ruhelos auf der Erde umherschwebender Schatten den Aeneas verfolgen soll. Darin liegt aber die bestimmte Vorstellung ihres bevorstehenden Selbstmordes, denn wenn sie eines natürlichen Todes sterben wird, geht ihr Schatten zur Ruhe des Hades ein, während die Seelen der, sei es durch eigene oder fremde Hand Getödteten nach uralter, im Volksglauben haftender Vorstellung ruhelos auf der Oberwelt umherschweisen. 1) Aber dieser an und für sich untadelige Gedanke passt nicht für den vorliegenden Fall. Denn, wie bereits im ersten Abschnitt ausgeführt, wird die Seele der Dido durch Eingreifen der himmlischen Götter vom Körper, mit dem sie ringt, befreit und in den Hades gesandt (IV 688 ff.), wo Aeneas sie trifft. Es ist klar, dass diese Dichtung nicht mit der in v. 386 liegenden Voraussetzung stimmt - ganz anders spricht Dido selbst v. 654 et nunc magna mei sub terras ibit imago und v. 660 sic, sic iuvat ire sub umbras —; deshalb sollte dieser Vers nach der Intention des Dichters beseitigt werden. An seine Stelle sollte v. 387 treten,

<sup>1)</sup> S. die zahlreichen Stellen bei Steuding in Roschers Lex. d. Myth. s. v. inferi p. 248. Vgl. noch besonders Porphyr. de abst. II 47. Ganz etwas anderes ist es natürlich, wenn dem Aeneas die Seele des gestorbenen Anchises öfters im Traume erscheint IV 351 ff. und besonders V 722 ff., wo die facies des Anchises auf Besehl des Juppiter vom Himmel kommt, während er selbst amoena piorum concilia Elysiumque colit (v. 734 f.): Servius bemerkt dazu: aut secundum quod supra (IV 654) diximus, quia animae caelum tenent, simulacra vero apud inferos sunt, aut ad errorem pertinet somnii, nam et ,visa', ait, aut certe intellegamus a love missam potestatem aliquam, quae se in Anchisae converteret vultum, nam et ipse dicit ,imperio Iovis hue venio' et infert ,Elysiumque colo'. Die letztere Aussaung wird wohl die richtige sein (ähnlich II. B 6 ff. Od. 3 796), denn die erstere, allerdings, wie die Grabschriften lehren, in der nachhomerischen Zeit sehr verbreitet, passt nicht zu der Darstellung des 6. Buches, nach welcher die Schatten in der Unterwelt keineswegs ohne Seele sind.

nach welchem Dido in der Unterwelt ist. Also wenn wir die Absicht des Dichters im Texte veranschaulichen wollten, so müsste es auf folgende Weise geschehen:

spero equidem mediis, si quid pia numina possunt, supplicia hausurum scopulis et nomine Dido saepe vocaturum. [sequar atris ignibus absens,] audiam et haec [et cum frigida mors anima seduxerit artus,] Manes veniet mihi [omnibus umbra locis adero: dabis, improbe, poenas.] fama sub imos.

Der Vers 387 ist nur provisorisch vom Dichter hingesetzt worden, um den Gedanken vorläufig festzuhalten, ein sehr deutliches Beispiel für das, was wir in der Suetonischen Vita lesen (p. 60): at ne quid impetum moraretur, quaedam imperfecta transmisit, alia levissimis verbis veluti fulsit, quae per iocum pro tibicinibus interponi aiebat ad sustinendum opus, donec solidae columnae advenirent. Wenn es noch einer Bestätigung für die Richtigkeit der vorgetragenen Ansicht bedarf, so liegt dieselbe in dem vortrefflichen und ohne Zweisel beabsichtigten Anschluss, der nach Ausscheidung der eingeklammerten Worte zwischen dem vocare in v. 384 und dem audire in v. 387 erzielt wird.

#### III.

## Zur Aeneis VI 621-624.

In der Aufzählung der im χωρος ἀσεβων bestraften Büsser heisst es v. 621 ff.:

vendidit hic auro patriam dominumque potentem imposuit, fixit leges pretio atque refixit; hic thalamum invasit natae vetitosque hymenaeos, ausi omnes immane nefas ausoque potiti.

Macrobius sat. IV 11 citirt als Parallele zu den beiden ersten Versen folgende Verse des Varius:

vendidit hic Latium populis agrosque Quiritum eripuit, fixit leges pretio atque refixit.

Servius bemerkt zu v. 622: possumus Antonium accipere secundum Ciceronem in Philippicis, ubi ait ,leges refixisti'. fixit autem ideo, quia incisae in aereis tabulis affigebantur parietibus.

Unabhängig von dieser Bemerkung des Servius sind Weichert (De L. Varii et Casii Parmensis vita et carminibus, Grimma 1836 p. 104 ff.) und Unger (L. Varii de morte eclogae reliquiae, Halle 1870 p. 6 ff.), indem sie von den Versen des Varius ausgingen, zu der Ansicht gekommen, dass diese sich auf Antonius bezögen; auch sie beriefen sich zur Begründung auf Ciceros Philippische Reden, auf die auch Servius (freilich ungenau citirend) hinweist. Cicero kommt dort nämlich sehr oft auf die scandalöse Willkur zu sprechen, mit welcher Antonius in der Absicht, sich selbst zu bereichern, angeblich aus Caesars Nachlass Gesetze gegeben hatte, wofür er hier stets leges (tabulas) figere sagt; vgl. z. B. II § 92 constituta res publica videbatur aliis, mihi vero nullo modo . . . . num igitur me fefellit? aut num diutius sui potuit dissimilis esse? inspectantibus vobis toto Capitolio tabulae figebantur, neque solum singulis venibant immunitates sed etiam populis universis: civitas non iam singillatim sed provinciis totis dabatur. itaque si haec manent . . ., provincias universas . . . perdidistis, neque vectigalia solum sed etiam imperium p. R. huius domesticis nundinis deminutum est. Aehnlich sehr oft, vgl. § 97. V 12. XII 12. XIII 5. Mit offenbarer Beziehung auf diese Vorgänge scheint später von Octavian die lex Iulia de peculatu (dessen auch Cicero an der einen der genannten Stellen, XII 12, den Antonius beschuldigt) gegeben worden zu sein, vgl. Dig. XLVIII 13, 10 Venuleius Saturninus libro tertio iudiciorum publicorum: Qui tabulam aeream leges formamve agrorum aut quid aliud continentem refixerit vel quid inde immutaverit, lege Iulia peculatus tenetur:1) Es kann also keinem Zweifel unterliegen, dass sich die Verse des Varius, die aus seinem Gedicht de morte stammen, auf Antonius beziehen; Vergil nahm die Verse mit geringen Aenderungen, die aber nicht zu vermeiden waren (Latium, Quiriten), herüber, wie sich die Dichter jener Zeit gern auf diese Weise Complimente machten (vgl. z. B. Vergil georg. I 375 ff., II 404 mit den Bemerkungen des Servius, Hor. ep. 1 16, 37 ff., Prop. III 34, 6 ff. und besonders die Bemerkung Senecas suas. 3, 7); er wollte also natürlich nicht den Antonius, aber einen Typus wie Antonius schildern. Es lässt sich noch nachweisen, wie er dazu geführt

<sup>1)</sup> Dies Gesetz wird von älteren Vergilcommentatoren, wie Cerda (dem Heyne folgt) angeführt. Die genannten Verfasser der Schriften über Varius vergassen, darauf hinzuweisen, obgleich es gerade für die Variusverse wichtig ist.

wurde. Wir müssen zu diesem Zweck etwas genauer auf das Prooemium des 3. Buches der Georgica eingehen.

Dies Procemium ist ebenso reich an poetischen Schönheiten wie wichtig für die Entwicklung Vergils als Dichter. , Auch euch - dies ist der wesentliche Inhalt der Verse -, ihr Götter der Fluren, werde ich besingen; denn die Sagen der Vorzeit haben schon so viele Sänger gefunden, dass auf diesem Gebiete mir Niemand ein geneigtes Ohr leihen wird (νῦν ὅτε πάντα δέδασται). Daher, wenn ich dies Gedicht beendet habe, will ich ein Epos im Stil des Ennius dichten und mir gleichen Ruhm, wie dieser, verschaffen, mir zugleich und dir, mein Mantua: denn ich zuerst will dir, aus dem Musenland zurückkehrend, Palmenzweige bringen und auf deinen grünen Gefilden an den Gestaden des Mincius einen Marmortempel errichten dem Caesar. Er soll im Mittelpunkt stehen und ihm will ich als Opfernder Gaben weihen und Spiele feiern; und auf den Thoren des Tempels will ich aus Gold und Elfenbein seine Grossthaten darstellen, wie er siegreich die ganze Welt unterworfen hat. Aufstellen will ich auch die Ahnenreihe des Caesar, die Götter und Heroen des Julischen Hauses von Juppiter an. Der verfluchte Neid aber soll beben vor den Furien und dem Cocytus und den anderen Schrecknissen der Unterwelt. - Inzwischen will ich dir zu Liebe, Maecenas, dies vorliegende Gedicht zu Ende führen; dann aber will ich mich gürten zum Gesang tobender Kämpfe und des Caesars Ruhm den spätesten Geschlechtern verkündigen'. Also ein Heldenepos will er dichten, in dessen Mittelpunkt der Caesar steht; das soll der Tempel sein, den er in Mantuas Gefilden errichten will, wie man ja damals den siegreichen Caesar allenthalben wenigstens in den Provinzen durch Altare und Tempel, sowie Festlichkeiten aller Art ehrte; nur dass Vergil, der sich als Mitglied des heiligen Hagos gottinspirirter vates fühlt, einen Tempel in seiner Art zu bauen verheisst. Die Aeneide hält nicht, was der Dichter hier versprochen hat1); das Verhältniss kehrt sich um: während in dem beabsichtigten Gedicht der trojanische Hintergrund nur angedeutet sein sollte, tritt in der Aeneis das trojanische Element in den Mittelpunkt, und anderseits werden hier die Beziehungen auf Augustus nur eingeflochten, während dort sich alles um dessen

<sup>1)</sup> Vgl. Ribbeck prolegg. p. 44 und Georgii, Die politische Tendenz der Aeneide Vergils. Stuttg. 1880 p. 3.

Heldenthaten gruppiren sollte. Den früheren Plan muss er bald aufgegeben haben; es lässt sich nämlich noch genau bestimmen, einerseits wann das Prooemium des 3. Buches der Georgica gedichtet ist, andererseits wann der neue Plan bereits zum Theil ausgeführt war. Sueton-Donat berichtet über eine von Vergil vor Octavian und Maecenas gehaltene Recitation der Georgica folgendermassen (p. 61): Georgica reverso post Actiacam victoriam Augusto atque Atellae reficiendarum faucium causa commoranti per continuum quadriduum legit, suscipiente Maecenate legendi vicem, quotiens interpellaretur ipse vocis offensione. Die Frage, wann sich Octavian nach der Schlacht bei Actium in Atella 4 Tage aufgehalten habe, ist verschieden beantwortet worden. Mir scheint hier das Richtige erkannt zu sein von J. van Wageningen De Vergili Georgicis (diss. Rheno-Traiectina 1888) p. 8 f. Im Sommer 29 machte sich der Caesar von Asien aus auf den Heimweg über Korinth und Brundusium; bei seinem Einzug in Rom wurden ihm bisher unerhörte Ehren zu Theil, wie Cassius Dio LI 21 erzählt. Dann feierte er einen dreitägigen Triumph, an welchen sich grosse Spiele anschlossen; ,es dauerte aber, referirt Dio a. a. O. c. 22, die ganze Schaustellung, wie natürlich, viele Tage und sie hörte auch nicht auf, obgleich der Caesar unwohl wurde, sondern sie wurde in seiner Abwesenheit von anderen ausgeführt (oùde dieλιπε καίτοι τοῦ Καίσαρος άρρωστήσαντος, άλλὰ καὶ ἀπόντος αἰτοῦ δι' ἐτέρων ἐποιήθη). Was ist wahrscheinlicher, als dass die bei Sueton und Dio erwähnte Erkrankung dieselbe ist und dass also während dieser Vergil dem Octavian die Georgica vorlas? Diesem gutbezeugten Zeitpunkt gegenüber kann der auf blosser Muthmassung beruhende gewöhnliche Ansatz der Recitation zwischen der Ankunft Octavians in Italien und den Triumphen<sup>1</sup>) um so

<sup>1)</sup> Gardthausen, Augustus und seine Zeit I 469 f. II 256, 47 schliesst sich im Gegensatz zu Wageningens Ausführungen der älteren Ansetzung an, die auch von Ribbeck (prol. p. 14) getheilt wird. Aber die Darstellung der historischen Ereignisse nach der Landung des Caesar in Brundusium scheint mir bei Gardthausen nicht ganz zutreffend zu sein. "Von Korinth fuhr der Caesar nach Brundusium hinüber und von da quer durch die Halbinsel nach Neapel, wo er Ilalt machte, um sich von den Anstrengungen der Reise zu erholen; er besuchte Capri..., welches er die Stadt Neapel bat, ihm zu überlassen und zum Tausch dafür Ischia anzunehmen. Dann setzte er seine Reise fort bis nach Atella, wo er scheinbar wegen eines Unfalls seines Reisegepäcks (? wo steht das? an der einzigen Stelle, die Gardthausen für diesen Aufenthalt

weniger in Betracht kommen, als die betreffenden Verse, wie mir scheint, die Triumphe schon zur Voraussetzung haben.¹) Sind diese Annahmen richtig, so muss das Prooemium der Georgica unmittelbar nach den Triumphen, kurz vor oder während der Abreise Octavians nach Atella gedichtet und ihm noch unter dem lebendigen Eindruck der grossartigen Feier vorgelesen sein. Es ist begreiflich, dass dem Dichter angesichts der reichen Bilderreihe, welche in den Triumphen erschlossen wurde, der Gedanke kommen konnte, dies alles in einem Epos zu verherrlichen. Aber als die erste Begeisterung einer ruhigen Ueberlegung Platz machte, konnte er sich der Erkenntniss nicht verschliessen, dass er durch die Bearbeitung eines Stoffes, der ein genaues Eingehen auf einzelne

in Atella anführt, nämlich in der Suetonischen Vergilvita, verweilt er dort reficiendarum faucium causa), in Wirklichkeit aber wohl, weil die Vorbereitungen zum Triumph noch nicht alle vollendet waren, vier Tage liegen blieb<sup>4</sup>. Hier habe ihm dann Vergil sein Gedicht vorgelesen. Aber es ist blosse Hypothese, dass Octavian von Brundusium nach Neapel und Capri ging, und es ist mir nicht ersichtlich, wie Gardthausen damit in Einklang bringen will die von ihm selbst citirte Stelle Cassius Dio LII 43, 2, nach welcher der Tausch von Capri und Ischia erst gegen Ende des J. 26 stattgefunden zu haben scheint. Dass die Vorkehrungen zum Triumph bei der langerwarteten, durch Hindernisse aller Art sehr hinausgeschobenen Ankunst Octavians noch nicht getroffen sein sollten, ist auch nicht recht glaublich.

<sup>1)</sup> Die seierlichen Weihegaben, die der Dichter selbst spendet, sowie die Stieropfer erinnern unverkennbar an das, was Dio a. a. O. berichtet: of τε άλλοι έθυσαν και ὁ επατος Οθαλέριος Ποτίτος . . . δημοσία και αθτός ύπέρ τε τοῦ δίμου καὶ ύπὲρ τῆς βουλῆς . . . ἐβουθύτησεν, vgl. auch Vergil selbst im 8. Buche, wo er die Darstellungen auf dem Schilde des Aeneas beschreibt und dann nach Erzählung der Schlacht bei Actium fortfährt (v. 714 ff.): at Caesar triplici invectus Romana triumpho | moenia, dis Italis votum immortale sacrabat, | maxima tercentum totam delubra per urbem. | lactitia ludisque viae plausuque fremebant; | omnibus in templis matrum chorus, omnibus arae; | ante aras terram caesi stravere iuvenci. Für das Purpurkleid (v. 17) vgl. Dio c. 20: man beschloss rois συννική σαντάς οἱ βουλευτὰς ἐν περιπορφύροις ἱματίοις τὴν πομπὴν αὐτῷ συμπέμψαι. Die in der Stelle der Georgica erwähnten scenischen Spiele (v. 24 f.) erinnern daran, dass an diesen Festtagen der Thyestes des Varius zur Aufführung kam; und wie er prophezeit (v. 16 ff.): ,der Caesar wird den Tempel halten (d. h. er wird rach feierlichem Brauch die Dedication annehmen, indem er die Hand auf den Pfosten legt, vgl. Servius zu v. 16 und Cic. de domo 119 ff.) und wird dann meine Geschenke entgegennehmen', so sass bei dem Triumph der Caesar niveo candentis limine Phoebi, | dona recognoscit populorum aptatque superbis | postibus (VIII 720 ff.).

historische Ereignisse verlangte, seinem dichterischen Naturell Zwang anthun würde; hatte er doch schon 10 Jahre vorher dem Pollio und Varus auf die Aufforderung, deren Thaten im Liede zu feiern, ähnliche Absagen geschrieben (ecl. I 6 und 8, vgl. Vahlen im Ind. lect. Berol. 1888 p. 7 f.). Den veränderten Plan des Vergilischen Epos kennt bereits Properz in der 26 v. Chr. gedichteten Elegie III 24,61 ff., wo er ausser den auf die actische Schlacht bezüglichen Versen des 8. Buches — das war das Einzige, was an die ardentes pugnae Caesaris im ersten Plan erinnerte - den Anfang der Aeneis citirt. Das von Vergil Verheissene sollte ein Gedicht des Varius erfüllen, wenigstens werden wir nach der Ankundigung durch Horaz (I 6, an Agrippa) dies glauben müssen: scriberis Vario fortis et hostium Victor Maeonii carminis aliti, | quam rem cumque ferox navibus aut equis | miles te duce gesserit. Dass dies aber in dem panegyricus Augusti von Varius geleistet wurde, kann ich nicht glauben; denn ein panegyricus Augusti konnte keine ins Einzelne gehende Schilderung der Thaten des Augustus enthalten, er muss in der äusseren Form mehr Aehnlichkeit gehabt haben mit dem panegyricus Messallae und der laus Pisonis; auch sieht man nicht recht ein, wie nicht viel später Cornelius Severus, der Freund Ovids, ein bellum Siculum dichten konnte, wenn dieser Stoff, wie es offenbar gerade Agrippa wünschte, bereits von Varius behandelt war. Erst die nachfolgende Dichtergeneration holte das Versäumte nach: ausser Cornelius Severus noch Albinovanus Pedo und Rabirius. Weshalb es Vergil und, wie es scheint, Varius unterliessen? Die Behandlung der Bürgerkriege brauchten sie nicht zu scheuen, denn es war allgemein herrschende Anschauung, dass fas und ius auf Seiten des Augustus standen. Es kann wohl nur ein ästhetisches Tactgefühl gewesen sein, welches ihnen verbot, einen im Wesentlichen historischen Stoff poetisch zu gestalten; selbstverständlich haben sie die hierauf bezügliche Fundamentalregel des Aristoteles (a. p. 1451 a 36 ff.) gekannt; ob sie dieselbe aber auch anerkannten? Horaz sagt freilich in der ars poetica nichts darüber; er und Properz lehnen die Behandlung nicht ab als Dichter überhaupt, sondern Horaz als Lyriker (carm. I 6, IV 15, epist. II 1, 251 ff.), Properz als Elegiker (II 1, III 3). Aber daraus ist nichts zu schliessen, denn der gute Ton verlangte diese Form der Absage, und aus dem Stillschweigen des Horaz in der ars poetica seine gegentheilige Ansicht entnehmen zu wollen, ist sehr bedenklich, zumal er sich ja widersprochen haben würde, hätte er sich hier anders geäussert. Daher sind wir wohl zu der Annahme berechtigt, dass diese ästhetisch so feinfühligen Dichter des Maecenatischen Kreises in dieser Frage ebenso geurtheilt haben wie spätere Generationen, welche Lucans Epos de bello civili als dichterisches Product nicht gelten lassen wollten, weil es einen Stoff behandle, dem nur der Historiker gerecht werden könne.

Es ist nun sehr bezeichnend und bestätigt das eben Gesagte, wenn wir sehen, dass auch nach dem früheren Plane Vergil beabsichtigte, die rein historische Behandlung der Thaten Octavians, die freilich im Mittelpunkt stehen sollten, zu verbrämen mit allerlei anders gearteten Stoffen, die aus dem Gebiet des Mythus genommen sind; vorkommen sollten die troischen Ahnen des Octavian bis hinauf zu den Göttern und die Unterwelt, d. h. wenigstens äusserlich sollten die Formen des Epos in Homerischem Stil gewahrt werden. Ob dies Recept (zum Theil ja schon von Ennius und Naevius angewendet) auf die späteren Dichter gewirkt hat? Es scheint fast so, wenn man Lucan und Silius liest, ja Petron, der im Gegensatz zu Lucan zeigen will, wie man auch einen historischen Stoff in poetischer Behandlung geniessbar machen könne, lässt. den Unterweltsmechanismus in erschreckendem Umfang spielen. Natürlich macht dies Beiwerk keine historische Erzählung zum Epos, und deshalb hat Vergil diesen Gedanken auch fallen lassen. Aber es ist nun interessant zu sehen, dass er ein Motiv der früheren Conception in die spätere herübergenommen hat. Um das zu erkennen, kommt es darauf an, die Verse der Georgica 34-39 genau zu verstehen:

stabunt et Parii lapides, spirantia signa,

35 Assaraci proles demissaeque ab Iove gentis
nomina, Trosque parens et Troiae Cynthius auctor.
Invidia infelix furias amnemque severum
Cocyti metuet tortosque Ixionis anguis
immanemque rotam et non exsuperabile saxum.

Wie kann, fragt Ribbeck prolegg. p. 38 f., von der Invidia gesprochen werden, nachdem unmittelbar vorher die auf Juppiter zurückgehenden Ahnen Octavians aufgezählt worden sind? Wenigstens hätten doch diese Verse hinter dem Lobpreis der Thaten Octavians stehen müssen, da man sich wohl denken könne, dass diese seinen

١

Gegnern ein Anlass zum Neide sein mochten. Er meint daher, die drei Verse 37-39 seien nach v. 33 zu stellen, d. h. unmittelbar nach Aufzählung der Triumphe. Dagegen hat schon Pulvermacher De Georgicis a Vergilio retractatis (Berlin 1890) p. 96 f. eingewandt, dass auf diese Weise die zu Octavians Verherrlichung bestimmte Versreihe von v. 16 ab durch ein fremdartiges Einschiebsel unterbrochen wurde. Man kann hinzufügen, dass v. 34-36 offenbar gerade als Gegensatz zu v. 37-40 gedacht sind: dort die Götter des Lichtes, Juppiter und Apollo, hier der Tartarus; zu jenen gehört Octavian, bei diesen weilen jetzt seine Feinde, denn nur sie können mit den invidi gemeint sein, invidi vielleicht genannt mit besonderem Hinblick auf die neidvolle Gehässigkeit, mit der sie die Abstammung Octavians von den Juliern, worauf Vergil ja gerade hier besonders Gewicht legen wollte, bestritten (Suet. Aug. c. 2 u. 4). Diese Feinde des Octavian, vor allem natürlich Antonius. deren Tod noch vor ganz kurzer Zeit auch äusserlich den Krieg beendet hatte, dachte sich Vergil im Tartarus bei den grossen Büssern der Sage weilend. In der Nekyia der Aeneis konnte er sich nicht versagen, auf diese frühere Idee zurückgreifend den Antonius zu zeichnen mit den Versen seines Freundes Varius.

Nachzutragen ist noch eins. An die auf Antonius gehenden Verse des 6. Buches schliesst sich unmittelbar der folgende an: hic thalamum invasit natae vetitosque hymenaeos.

Auf wen bezieht sich das? Servius bemerkt: Thyestes, unde Aegisthus natus est, item Cinyras. Wenn Thyestes gemeint ist, oder vielmehr ein Typus wie Thyestes, was auf alle Fälle wahrscheinlicher ist als Cinyras, so fügt sich dieser Vers gut an die vorhergehenden an: wie diese Varius' Gedicht de morte citiren, so jener seinen Thyestes. — Was wir uns so mühsam reconstruiren müssen, merkten die Zeitgenossen beim ersten Lesen, vor allen Varius selbst, zu dessen Huldigung diese Versreihe hier eingeschoben worden ist.

Greifswald.

E. NORDEN.

## ZUR UEBERLIEFERUNG DER HOMERISCHEN HYMNEN.

Die Homerischen Hymnen sind abgesehen von dem früher Moskauer, jetzt Leidener Codex M nur durch die 1423 von Johannes Aurispa aus Griechenland nach Venedig gebrachte Handschrist A überliefert, die sie mit den Hymnen des Proklos, Orpheus, Callimachus zu einer Hymnensammlung vereinigt bot. Da A verloren ist, gilt es, sie aus Abschriften wiederherzustellen.

Hollander hat in dem Grund legenden Programm (Osnabrück 1886) festgestellt, dass ihre grosse Masse, die sogenannte "Pariser Familie", auf ein interpolirtes Apographon  $\pi$  zurückgeht, zuverlässige Copien nur der von Georgios Valla (1430—1499) geschriebene Estensis 164 III E 11 (E) und der nur bis VI 33 reichende Laurentianus XXXII 45 (L) sind.

Eine dritte gewissenhafte Abschrift ist der Codex der Pariser Nationalbibliothek suppl. grec. 1095, über den Vári in Fleckeisens Jahrbüchern 145 S. 81 ff. 1892 berichtet. Für eine vierte dem E gleichwerthige hat Hollander in dieser Zeitschrift XXVI S. 170 auf Grund der kurzen Angaben des Iriarte im Katalog der griechischen Handschriften der Königlichen, jetzt National-Bibliothek zu Madrid die dortige Handschrift N 24 erklärt, die Constantinos Laskaris 1464 (nicht, wie Hollander irrthümlich angiebt, 1454) in Mailand laut eigenhändiger Notiz geschrieben hat, freilich nicht in einem Zuge, wie die Verschiedenheit des verwendeten Papiers und der verschiedene Charakter seiner Schriftzüge zeigen. Das Datum ist also nicht für alle Theile verbindlich. Die Homerischen Hymnen beginnen auf fol. 56° dieses Sammelcodex.

Auf Veranlassung meines Freundes G. Wentzel, der seit langer Zeit eine Ausgabe des Hermeshymnus vorhereitet, habe ich im Sommer 1892 die Homerischen Hymnen des Madrider Codex ganz und den Hermeshymnus jener neuen Pariser Handschrift s. g. 1095 verglichen. Auf seinen Wunsch und im Interesse der verschiedenen Gelehrten, die sich mit der Ueberlieferung und Kritik dieser Hymnen beschäftigen, veröffentliche ich die Varianten des Matritensis H gegen den Text von Gemoll (Leipzig 1886). An einigen Stellen, wo die übrigen Handschriften mannigfach abweichen, wird man kein Notat aus II finden. Ich war an diesen der Lesart von H auf Grund meiner leider schnell und unter ungünstigen Verhältnissen gefertigten Collation nicht ganz sicher, und hielt es daher für geboten, lieber keine als eine bedenkliche Angabe zu machen. Ein Schluss ex silentio ist also für H ungerechtfertigt. Jedoch wird durch die mitgetheilten sicheren Lesarten von H seine Stellung klar bestimmt.

Die Collation des Hermeshymnus zu geben erscheint unnöthig, da Wentzel sie bald mit dem gesammten kritischen Apparat publiciren wird. Nur einige für das Verhältniss der Handschriften bezeichnende Stellen theile ich auch aus ihm mit Wentzels Erlaubniss mit.

Neben die Lesarten von H habe ich die Varianten von E L P. auf die es hauptsächlich ankommt, in zweiter Linie an besonders charakteristischen Stellen auch von  $M\pi$  und D gestellt, um das Verhältniss von H jedem Leser klar zu legen, was um so nothwendiger erschien, je zerfahrener der Apparat vorliegt. Auch die wenigen bekannten Varianten des, wie es scheint, werthvollen von Rabe entdeckten und A. Ludwich 1892 in Fleckeisens Jahrbüchern 145, S. 239 mitgetheilten Lesarten des Vaticanus p. 1880 (U) habe ich hinzugesctzt.

```
'Ομίρου ΰμνοι· εἰς Άπόλλωνα | 20 γάρ τοι ΗΕ
  ΗΕΡ πρώτος ΗΕ
                                   γάρ τε LP
όμιρου ύμνος είς ἀπόλλωνα L
                                   νόμος βεβλήαται ώδῆς
 3 δάγ' HE
δαγ' LP
                                      H codd.
                                26 κύνθος Η codd.
 4 φαίδιμος ΙΙΕ
                                28 έξείει HELP
   τιταίνει Η codd.
                                   έξήει π
 6 \ddot{\eta} \dot{\varrho} \alpha H \text{ codd.}
                                30 Soovs HLP
17 κύνθειον ΗΕΙΡ
                                   τ' fehlt in HELP
   πειανως (?)) H
                                    άθηνών HELP
18 υπινόποιο
                                31 αΐγινα ΗΕΙΡ
   επινόποιο ELP
                                    ναυσικλείτη HELP
19 γάρ ΠΕΙΡ
                                32 τ' είρεσίαι Η codd.
```

# E. BETIIE

| 33 | ἄθων Η<br>ἄθως ELP codd.                                                                                                                                  | 59  | δηρὸν ΗΡ                                        |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------|
| 95 | · · ·                                                                                                                                                     |     | δη <mark>θ</mark> ὸν EL                         |
|    | αὐτοκανης Η codd.                                                                                                                                         |     | βόσχοις περίτας σ'έχω-                          |
| 36 | τ' II codd.                                                                                                                                               |     | σιν. H                                          |
|    | ἐϋχτισμένη IIE (nach v. Wila-                                                                                                                             |     |                                                 |
|    | mowitz)<br>εὐπτιμένη Ε (nach Vári) LP                                                                                                                     | İ   | βοσχοις περίτας Ε (nach                         |
| 90 | νησος HE (nach Hollander,                                                                                                                                 |     | Vári)                                           |
| 90 | Vári)                                                                                                                                                     |     | βόσχοις σ΄ ἔχωσιν L<br>βόσχοις θε οἶχε σ' ἔχωσι |
|    | νήσων LP                                                                                                                                                  |     | E am Rande                                      |
|    | λιπαροτάτη ΙΙΕ                                                                                                                                            |     | βόσχοις θεοί κε σ'έχωσι PU                      |
| 39 | χορύχου HELP                                                                                                                                              |     | βόσκεις (das Uebrige sehlt) π                   |
|    | πετρήεσσα ΙΙΕ                                                                                                                                             | 60  | πείας ΙΙ                                        |
|    | πετρήδεσσα Ρ                                                                                                                                              |     | πείας Ε                                         |
|    | πετρήδεσα L                                                                                                                                               |     | πείας Ι.Ρ                                       |
| 46 | εἴ τισ οι ΙΙ (Spuren von σ)                                                                                                                               | 61  | φãτο IIEL                                       |
|    | εί τις σοι ΕΕΡ                                                                                                                                            | 62  | μεγάλοιο χρόνοιο HELP                           |
|    | nur εἴ τις π                                                                                                                                              | 63  | xev IIEL                                        |
| 49 | <i>ξβήσετο</i> ΠΕΡπ                                                                                                                                       |     | μέν U                                           |
|    | ἐβήσσατο L                                                                                                                                                | 65  | γ' ξοοίμην ΗΕΙΡ                                 |
| 51 | κεθέλεις ΗΕ                                                                                                                                               | 71  | γενοίμην π<br>δπόταν HELP                       |
|    | <b>κεθέλης Ρ</b>                                                                                                                                          | ' ' | ϊδης HELP                                       |
|    | κ' έθέλοις U                                                                                                                                              | 79  | ἀτιμήσω verbessert zu                           |
|    | κέλης L                                                                                                                                                   |     | άτιμήσης (?) Η                                  |
| 53 | λίσσει HELP                                                                                                                                               |     | άτιμήσω ELP                                     |
|    | λήσει U                                                                                                                                                   | 73  | καταστρέψας Η codd.                             |
| 54 | εὔρων σε ΙΙ                                                                                                                                               |     | ωσει II codd.                                   |
|    | εὔβωλοσε U (o nachcorrigirt)                                                                                                                              | 75  | κεν ἀδὶ, οἱ HEL                                 |
|    | ευρουν σε ΕΡπ                                                                                                                                             |     | Η<br>κεν άδοι π                                 |
|    | οὐδ' II codd.                                                                                                                                             | 70  |                                                 |
| 55 | $ \frac{\pi o \lambda \lambda \hat{\eta} \nu}{\partial \iota \sigma \tau \epsilon i \varsigma} \frac{\partial \nu}{\partial \iota \sigma} $ IIL (am Rande | 10  | άνηδέα ἄχη τεϊλάων ΗΕ<br>άνηδεάχη τεϊλάων L     |
| 00 | οίσεις σει γ                                                                                                                                              |     | άκηδέα χήτει λάων Ρ                             |
|    | διστεῖς οὐτ' P (am Rande                                                                                                                                  | 82  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •         |
|    | πολλήν)                                                                                                                                                   |     | τε fehlt in HE                                  |
|    | οίστεις πολλόν οὐτ' Ε                                                                                                                                     |     | τε giebt LP                                     |
| 58 | κνίσση Il codd.                                                                                                                                           | 88  | σ' ἔξοχα ΗΕ                                     |
|    | •                                                                                                                                                         |     |                                                 |

nur ἀνής D

nur αἰεί Μπ

211 τριόπω γένος ἢ άμ' ἐρευ-

θεί HP

# E. BETHE

| τριόπω γένος ἢ ἄμ' ἐρω         | -   256 <i>δελφοῦσα</i> <b>HELP</b>             |
|--------------------------------|-------------------------------------------------|
| θεῖ E                          | 260 τελειέσσας ΗΕπ                              |
| τριόπω γένος ἢ ἅμ' ἐρε         | - 261-289 fehlen in HE, stehen                  |
| θεῖ L                          | in LPπM                                         |
| In LP am Rande γρ              |                                                 |
| τριοπό, η άμαρύνθω             | οϊ δ' ὅσοι LP                                   |
| In $\pi$ fehlt 211             | εὐρώπην Η codd.                                 |
| 213 ἐνέλιπεν ΗΕ (nach Vári) LF | ·                                               |
| 214 η καὶ HEL                  | 292 τησιν zu τοίσιν corrigirt                   |
| η ώς "andere"                  | in Η, τῆσιν ELP, τοί-                           |
| 216 πιερίης HELP               | σιν Μ                                           |
| 217 λέκτον τ' ήμαθόεντα ΗΕLΡ   | 1                                               |
| η μαγνιήνας ΗΕ                 | 293 θεμιστεύσοιμι HELP                          |
| η μαγνηίδας ]                  | 290—293 sind in H am linken                     |
| γε. η μαγνιήνας LP             | Rande durch das Zeichen (                       |
| η μαγνηίδας π                  | mit anderer Dinte athetirt.                     |
| 218 <i>ἰ</i> ωλκὸν ΗΕLP        | 295 διάμπερες Η                                 |
| 223 <i>ίξες ἐπ'</i> HELP       | διαμπερές ELP                                   |
| 224 μυχαλησσόν Η               | διηνεκές Μ                                      |
| τευμησσόν Π                    | 299 χτιστοίσιν HELP                             |
| 226 πω ΗΕΡΜ                    | 306 τυφλόν HE (nach Vári) LP                    |
| πως L                          | τυφλόν τε Μ                                     |
| 227 πώποτε HELPM               | 309 έν πορυφή ΗΕΡ                               |
| 228 ἕλην HELP                  | 313 ἐποιήσατο ΗΕ                                |
| 231 ἀναπνείει HELP             | έποήσατο L (?)                                  |
| 232 geben H etc., fehlt in M   | 317 τέχον αὐτή ΗΕ                               |
| 235 ἄγησιν II codd.            | 318 ἔμβαλεν HELP                                |
| 242 πολύπυργον ΠΕΙΡ            | 320 κίμισεν HELP                                |
| 243 ἁμάρτον ΙΙ                 | 322 νῦν μήσεαι HELP                             |
| αμαφτον ELPM                   | 323 γλαυχώπιδ' II codd.                         |
| ἄμαρτον ,die übrigen '         | 325 η̃e' ἐν Η                                   |
| 244 δελφούσης ΙΙ codd.         | η έ' έν Ε(?) LP                                 |
| οί άδε ΗΕΓΡ                    | 325 <sup>b</sup> γυ. καὶ (ούτως add. L).        |
| τοι άδε Μ                      |                                                 |
| 247 δελφοῦσ' HLP               | φράζεο νῦν μήτι τοι                             |
| περικαλέα ΙΙ                   | (om. E) κακὸν μἢ τίσομ'<br>ὀπίσσω HELP am Rande |
| 251 εὐρώπην II codd.           | 326 μέν τοι γὰς HELP                            |
| 252 δέ τ' Η codd.              | τοι γὰς π                                       |
| 255 δ' ἐσιδοῦσα ΙΙ codd.       | ιοι γαφ π<br>μὲν τοι Μ                          |
|                                | MEN FOR ME                                      |

|      | *                              |      |                             |
|------|--------------------------------|------|-----------------------------|
|      | •                              | 420  | <i>ἥεν</i> ΗΡ               |
|      | ναιετάοντες Η codd.            |      | ἤεν L                       |
| 339  | $ec{\eta}$ πόσον Η             |      | η <sub>εν</sub> Ε           |
|      | η πόσσον ELP                   | 422  | ΐχανεν HELP                 |
|      | ή παρόσον π                    | 423  | έϋχτίσμενον ΗΕ              |
|      | <b>ἔστιν ὅσον Μ</b>            |      | ἐϋχτίμενον L                |
| 341  | δ' ἐσιδοῦσα HELP               |      | αἰπὺ ΗΙ.                    |
| 343  | δ' ἤπειτα HELP                 |      | αλπύ Ε                      |
|      | giebt HLP, fehlt in E u. $\pi$ | 431  | ἐπεὶ ΠΕLP                   |
| 346  | φ <sub>ε</sub> αζάσκετο HELP   |      | κρίσσης IIE beide immer, LP |
| 348  | ίεροῖς ΗΕ                      |      | κατεφαίνετο ΗΕLΡ            |
| 349  | νύχτες Η etc.                  | 436  | δ' ζπειτα ΗΕLΡ              |
| 354  | κακῷ Η codd.                   | 438  | ζζον ΙΙ                     |
| 358  | χαλεποίσι HELP                 | ĺ    | ίξον LP                     |
| 364  | ζωοίσι HELP                    | 442  | ηκεν ΗΕ(?)LP                |
| 380  | προρέειν ΙΙ                    | 443  | <b>κατέδυσσε HELP</b>       |
| 352  | δίον Η codd.                   | 446  | χρισσαίων Η ·               |
| 383  | πετρησι προχυτήσιν ΗΕΡ         |      | χρισσαγών ΕΡ                |
| 391- | -393 hier in HLP (s. Vári)     | 447  | υποδοιπης HL                |
|      | $\pi M$ , folgen hinter 397    |      | ύπόδδιπῆς Ε                 |
|      | in E nach Gemoll, s. jedoch    |      | υπὸ ξοιπῆς Ρ                |
|      | unten S. 533                   | 448  | άλτο Η codd.                |
| 394  | άγέλλουσι IILP                 | 459  | δπόταν ΗΕ                   |
|      | άγέλουσι Ε                     |      | δππόταν LPM                 |
| 402  | δστις HELP                     |      | x Jovi II codd.             |
|      | έπιφράσατο Η                   | 460  | άδηχότες IIE                |
|      | έπιφράσσατο ELP                | 466  | γάρ τοι ΗΕ                  |
|      | νοισαι HELPM                   | 475  | κνωσσὸν HELP                |
| 403  | άνασσείασκετίνασσε Η           | 479  | <b>ἐμὸν χαλλοῖσι ΗΕ</b>     |
|      | άνασείσασκε τίνασσε L          |      | έμὸν \\λλοῖσι L             |
|      | άνασείσας κετινάσσε ΕΡ         |      | ξμόν πολλοῖσι Ρπ            |
| 406  | οὐδὲ λύον HELP                 | 480  | giebt II etc., fehlt in L   |
| 407  | πρῶτα HELP                     |      | έγω II codd.                |
|      | έγειρε HELP                    |      | 90 rv HE                    |
|      | άλιστέφανον HELP               |      | ἐπὶ HELP                    |
|      | ι' θελον ΠΕ                    | 4901 | έπὶ <b>όδηγμ</b> ινι HL     |
|      | giebt H etc., fehlt in $\pi$   |      | έπὶ δρηγμῖνι ΕΡ             |
|      | άμφισορούσει HELPM             |      | δ' fehlt in HELP            |
|      | άμφὶς δρούσει ,übrigen'        |      | ἔφατ' HL(Ε?)                |
|      | , , ,                          |      |                             |

| 506-8 fehlen in HE, stehen    | 81 συμμίσγων LPM π                                                                    |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| in LP                         | συμμιότων ΕΗ                                                                          |
| 510 παρὰ HELP                 | 86 αὐτοτροπήσας ὢς ΕΗΜπ                                                               |
| 515 ἔχων τὸν II               | αὐτοπρεπής ῶς, γρ. αὐτο                                                               |
| έγων ατ <b>ον</b> Ε           | τρο(τεο L)πήσας LP                                                                    |
| έχων ατὸν Ε<br>έχω ατὸν L     | 94 φασίν έσευε ΕΗΡΜ                                                                   |
| ἔχω 'ατὸν P                   | φασίν ἔσκευε L                                                                        |
| 516 φρίσσοντες ΠΕΡ            | 100 μέγα μηδείδαο Μ                                                                   |
| 521 έμελλεν HELP              | μεγαμηδείδαο π                                                                        |
| 522 τετιμένος <b>HELP</b>     | μέγα μηδείδιο Ρ                                                                       |
| 523 ἄγων ἄδυτον ζάθεον ΙΙ     | μεγαμηδείδοιο L                                                                       |
| ζάθεον                        | μεγαμηδείοιο ΕΗ                                                                       |
| ΄΄ γων ἄδυτον ζάθεον Ε        | 114 φύζαν ΗΕΡπ                                                                        |
| άγων αὐτοῦ δάπεδον ζά-        | φῦζαν Μ                                                                               |
| Seov LP im Texte              | φύσαν Ε                                                                               |
| ἄδυτον ζάθεον LP am Rande     | 1                                                                                     |
| 525 των <b>HELP</b>           | ἄπλιστοι π                                                                            |
|                               | ἄπαστοι PL                                                                            |
| 526 ω αν' ἐπειδή ΠΕLΡ         | απασιοί FL<br>ἄλιστοι ΕΗ                                                              |
| 528 βιόμεσθα II codd.         |                                                                                       |
| 537 ὄσσα ἐμοί κ' II codd.     | 212 μῦθον ἀκούσας Μ                                                                   |
| 538 νηόν τε ΗΕΙΡ              | φοϊβος ἀπόλλων π                                                                      |
| δέδεχθε Η codd.               | φοϊβος ἀπόλλων, γο. μῦ-                                                               |
| 539 fehlt in II, steht in ELP | θον άκούσας ΕΗΓΡ                                                                      |
| (538 fehlt M $\pi$ nach Bau-  | 269 πόθεν LPM π                                                                       |
| meister, Gemoll)              | πόθου ΕΠ                                                                              |
| Aus dem zweiten Hymnus auf    | $286 \delta' \dot{\alpha} \gamma \varrho \alpha \dot{\nu} \lambda \sigma \nu s M \pi$ |
| Hermes nach Ludwichs Apparat  | οραυλους LPE                                                                          |
| (Königsberger W. S. Programm  | 288 ἀντήσης LPM π                                                                     |
| 1890/1).                      | άντήσεις ΕΗ                                                                           |
| Scholion zu v. 37 in LP       | Am Rande γο. άντην βουκολίοισι                                                        |
| fehlt in EHM                  | καὶ εἰροπόχοις δ <b>ίεσσιν</b>                                                        |
| 45 άμαρυγαὶ Μπ                | HEL, fehlt in P                                                                       |
| άμαλδίναι ΕΠ                  | 296 γαστρός LPM π                                                                     |
| άμαρυγαί, am Rande άμαλ-      | μετὰ γαστρὸς ΕΗ                                                                       |
| δύναι LP                      | 400 ἀτιτάλλετο LPπ                                                                    |
|                               | άντιτάλλετο Η                                                                         |
| 65 ὧτο LPE                    | άντιβάλλετο Ε                                                                         |
| ώρτο ΙΙπ                      | Hymnus II 494 bis III 153 fehlt                                                       |
| άλτο Μ                        | in P                                                                                  |

| ΙΙΙ είς 'Αφουδίτην τρίτος Η      | 116 | δήτοι Η codd.           |
|----------------------------------|-----|-------------------------|
| 10/11 ασον — μάχαι τε fehlt in   |     | ἀνήρπαζε Η              |
| HE, steht in LM                  | 118 | χουσηλάτου HEL          |
| 16 χουσίλατον ΗΕ                 | 123 | άκτιστον Η              |
| κελαδινήν ΗΕ                     | 125 | φυσιζώου ΗΕΜ            |
| 17 φιλομειδής ΗΕ                 |     | φυσιζόου L              |
| 20 πόλις ΗΕL                     | 132 | οὐ γάρ τε ΗΕ            |
| πόνος π                          |     | ού μὲν γάρ κε Μ         |
| Nach 21 stehen in H v. 10-12 in  | 140 | δέ τε χ. HL             |
| der vollständigen Fassung im     |     | δέ γε χ. Ε              |
| Texte, sind aber wieder getilgt. |     | χουσόν κεν ΗΕL          |
| 26 τετελεσμένος Η codd.          | 153 | προίη ΗΕ                |
| 29 δώχε ΙΙ                       |     | προίοι π                |
| 38 εὖτε θέλοι Η                  | 157 | μεταστράφ. ΗΕ           |
| 49 φιλομειδής Η codd.            |     | ἄρα ΗΕ                  |
| 52 ἀνέμιξε ΗΕ                    |     | ἐϋποιήτοιο Η            |
| 59 ἔνθα δὲ II codd.              | 175 | βυρεκάρη ΗΕ             |
| 63 ξανῶ HE? LM                   |     | ηύρεκάρη L              |
| 68 θεών, am Rande γρ. θηρών      |     | ήρε κάρη Dπ             |
| HE, nur θηρών L                  |     | χῦρε χάρη Μ             |
| 72 ἔεσαν ΗΕ                      | 179 | τι ΗΕ                   |
| 76 εὖ <b>ρε Η codd.</b>          | ł   | τε καλύψατο ΗΕ? L       |
| S4 θαύμαινέν τε HE?              | ł   | ἔειπ <sup>ε</sup> ας HE |
| θαυμμαινέ <b>ν τε L</b>          | i   | ένεκα Η codd.           |
| θάμβαινέ <b>ν τε π</b>           | i   | alei H codd.            |
| 93 χ <i>ρι</i> ·σί, Η codd.      |     | ήρπασ' ένὸν HEL         |
| 97 fehlt in HE, steht in den     |     | ξπιοινοχοεύοι HL        |
| übrigen                          | 200 | **                      |
| 98 vvuquav H codd.               | !   | έπιοινοχοεύει Ε         |
|                                  | 206 | τετιμένονος Η           |
| βη<br>πείσεα Ε                   |     | og I                    |
| 105 έδ ζώειν II codd.            |     | τετιμένον L             |
| 110 $\tau \varepsilon$ II codd.  |     | τετιμένον Μ             |
| 113 ήμετέρην τε Η                |     | κρατήρος Η              |
| ύμετέρην L                       | 1   | τρώς ΗΕ                 |
| και υμετέρην ΗΕ                  |     | δπη HEL                 |
| 114 τρωός ΗΣ                     |     | δ' ήπειτα ΗΕ            |
| 0                                | 213 | είπε τε ΗΕ              |
| τρωές Ε                          | ļ   | elner te L              |
| Hermes XXVIII.                   |     | 34                      |

| 215 ἀγήρως ΗΕ? L          |
|---------------------------|
| ἴσα θεοίσι HEM, Lam Rand  |
| ηματα πάντα L im Text     |
| 230 εὐγενέος ΗΕ           |
| 238 <i>δεὶ</i> Η codd.    |
| <b>245 τάχα ΗΕ</b>        |
|                           |
| τάχα \<br>κὰτα \          |
| 246 τόγ' HEL<br>τό τ' π   |
| τό τ' π                   |
| 253 στοναχήσεται ΗΕ       |
| 255 ὀνότατον ΗΕ           |
| 257 ἤδη ΗΕ                |
| 263 σεληνοί ΗΕ            |
| σιληνοὶ L                 |
| 266 ἔφυσαν Η              |
| ἔφυγαν Ε                  |
| βοτιανείοη ΗΕΜ            |
| 268 <b>ξ</b> στασ' HEL    |
| ηλίβατοι Η codd.          |
| 270 παρεστήχει ΗΕΙΜ       |
| 274 αί Η                  |
| 275 ἕλη Η codd.           |
| 276 σοι ΗΕ?               |
| τοι Μ                     |
| 277 ὄφ <i>οα ταῦτα</i> HL |
| δφρα <b>κε τα</b> υτα Ε   |
| 283 σοι H codd.           |
| 285 φασί <b>ΙΙΕ</b>       |
| 291 ὀνόμηνε ΗΕ            |
| V εἰς ἀφροδίτην ΗΕ        |
| 4 ηνειπε H                |
| 7 εὔτιχτον HELM           |
| 9 ἄνθεμ' ΗΕ               |
| 12 χοσμίσθην HEL          |
| 16 τε δεξιόωντο ΗΕ        |
| VI διόνυσος ἢ λησταὶ HEL  |
| είς τὸν διόνυσον π        |
|                           |

```
3 νεανίη Η
de 6 ἐϋσέλμου HEL
   8 τοὺς δ' ἤγαγε HELM
9 giebt HE, fehlt in L
   13 λυδοί ΗΕL
      ἀποτηλόσ' ἔπιπτον ΗΜ
ἀπὸ (?) τηλοσ' ἔπιπτον ΕL
   19 " H codd.
   όδε γ' ἐστίν ΗΕL
21 [κελος ΗΕLΜ
   29 ξχατέρω ΗΕ
   33 ἔμπνευσεν Η codd.
   Von v. 34 an fehlt der ganze Rest
      in L
   37 φόβος ΗΕΜ
   43 μηδήδειν Η
   μη δήδειν Ε
μη δ' ήδη Μ
46 λαυσιαύχενα Η
   48 εἰς H
   55, δίε χάτως ΗΕ
      τῶ μῶ ΗΕ
   58 ἔστι ΗΕΜ
   VII εἰς ἄρεα ΗΕ
    8 ἔχουσι Η
    9 εὐθαλεὸς ΗΕπ
       εύθαρσέος DM
   13 ὑπογνάψαι ΗΕ
   VIII εἰς ἄρτεμιν ΗΕ
   13 μέλητης ΗΕ
   ΙΧ είς ἀφροδίτην ΗΕ
    6 σείο Η
       \sigma \tilde{\tilde{\alpha}} \sigma E
    Χ είς άθηνᾶν ΗΕ
    3 πόλιες ΗΕ
    5 ἄμιν Η
       ἄμι Ε
```

ΧΙ εἰς ἥραν ΗΕ

ΧΧ είς ἀπόλλωνα ΗΕ

1 goige H

σừ HE

5 ΐλασμαι ΗΕ

ΧΧΙ είς ποσειδώνα ΗΕ 3 alyas HE ΧΧΙΙ είς υπατον αρονίδην ΗΕ 2 θέμιτι ΗΕ ΧΧΙΙΙ εἰς ἐστίαν ΗΕ 4 ἐπέρχεο θυμὸν ἔχουσα ΗΕ Der letzte Vers im Text von erster Hand in H, in E am Rande nachgetragen ΧΧΙΝ είς μούσας καὶ 'Απόλλωνα ΗΕ 1 ἄρχομαι ΗΕ ΧΧΥ είς διόνυσσον Η είς διόνυσον Ε 5 νύσσης ΗΕ 7 τόνδε Η codd. 13 δράων ΗΕ XXVI folgt unmittelbar auf XXV in H ohne Ueberschrift είς ἄρτεμιν Ε 13 δῶμα μετὰ κ. ΗΕ 15 μουσών Η ΧΧΥΙΙ είς άθηνᾶν ΗΕ 10 ὑπ' ὀμβρίμης ΗΕ 14 δειρόν ΗΕ εἰσότε ΗΕ XXVIII εἰς ἑστίαν ΗΕ 1 Έστίη Η 6 und 11 ίστίη ΗΕ 8 δῶτο ὁεάων ΗΕ 12 τ' ξσπεσθε Η ΧΧΙΧ εἰς γῆν μητέρα πάντων HE 3 ἐπέρχεται ΗΕπ 8 τιμήσεις Η codd. 10 έμπίπλαται ΗΕ

13 χυδιόωσι Η

14 περεσανθέσιν εύφρ. ΗΕ

34 \*

15 παίζουσι χαίφου**σ**ι ΗΕπ μαλαχὰ ΠΕ

17 μήτης Η

XXX Els Thior HE

4 ἀγακλυτίν ΗΕ

10 χουσῆς ΙΙΕ

άπ' αὐτοῦ Η codd.

11 παρὰ ποστάφων τε παρειαὶ Η codd.

14 υπὸ δ' II codd.

15 ἔνθ' ἄρ' Η codd. ὅγε στήσας Η codd.

16 θεσπέσιος ΙΙΕ

19 θεοί Η codd.

ΧΧΧΙ είς τὴν σελήνην ΗΕ

1 αείδειν ΗΕ

6 ἀχτῆφες ΗΕ

10 προτέρω σ' έλάση Η

11 πλήθει II codd. ὄγμος II codd.

15 πανδείην ΗΕ

ΧΧΧΙΙ είς διοσχούρους ΗΕ

4 ταυγέτου ΗΕ

χορυ $φ\tilde{\eta}$  Η codd.

11 τέ με καὶ ΗΕ

14 ἀνέμους, am Rande γο. ἀέλλας ΙΙΕ

16 σφίσιν ΗΕ

XXXIII fehlt

Ohne besondere Ueberschrift folgt in H unter der Ueberschrift εἰς ξένους das unter dem Titel πρὸς Νεοτειχεῖς bekannte Epigramm in dieser Fassung:

Αίδεῖσθε ξενίων κεχοημένον , δὲ δόμοιο

οῦ πόλιν αἰπεινὴν νύμφης ἐρατώπιδος ἥρης

ναίετ' ές ἄδην (dem α ist τ überschrieben) ἦς πόδα νείατον ὑψικόμοιο

αμβρόσιον πίνοντες έδωρ ξανθοῦ ποταμοίο

έβρου καλὰ ģέοντος ὃν άθάνατος τέκετο ζεύς.

| Darauf τέλος τῶν ὕμνων ὁμήρου. | Es folgen fol. 84 ff. die Hymnen | des Kallimachos.

Schon ein flüchtiger Blick lehrt, dass in der That H mit E, wie bereits Hollander, und P mit L, wie schon Vári erkannt hatte, auß engste zusammengehören. Jedoch ist weder H aus E, noch P aus L abgeschrieben. Denn an einigen Stellen geht H mit LP gegen E, z. B. I 55, 394, 420; Il 114, III 140, oder II giebt sowohl die Lesart von  $M\pi$  als auch die von LPE, z. B. Il 286, ferner hat H mehr als E in I 18, 72 und 344 den ganzen Vers. Andrerseits geht hin und wieder P mit EH gegen L, z. B. I 49, 51; II 94.

Dass nun aber wirklich E und II aus einer und derselben Vorlage abgeschrieben sein müssen, beweisen Stellen, in denen II mit E gegen alle anderen Handschriften stimmt: z. B. 178, 171; II 81, 100, 168, 269; III 175 und Stellen, die in EII fehlen, in allen übrigen stehen: I 261—289 fehlen in EH, stehen in LPDπM,

ebenso 1 506-508, III 97 felilt in EH, steht, wie ich ex silentio schliesse, in den übrigen. Diese gemeinsame Vorlage von EH kann aber nicht ∧ sein, da die übrigen aus ∧ abgeleiteten Handschristen LPD  $\pi$  diese Verse geben. Folglich ist Hollanders Resultat trotz Vári und Gemoll glänzend bestätigt, dass E nicht aus ∧ selbst, sondern aus einer Copie abgeschrieben sein müsse. Von den 18 Stellen, an denen auf Grund sicherer Angaben Abweichungen des II von E zu constatiren sind, sind in 6 leichte Versehen von E (1 394, 423; II 114, 400 [Conjectur?]; III 140; X 5) in 7 ebenso leichte Versehen von II (I 33, 60, 243, 295, 339, 402, 403) zu erkennen. Die übrigen sind, wenn nicht ebenfalls als Versehen, vielleicht daraus zu erklären, dass die gemeinsame Vorlage von HE zwei Lesarten gab, von der jede Abschrift nur eine aufnahm. Es sind diese: I 54 εὔβωνσε Η (vgl. εὔβωλοσε U), εὔβουν  $\sigma \varepsilon \ EP\pi$ , 55  $\pi o \lambda \lambda \dot{o} \nu \ E$  im Text, P  $\pi o \lambda \lambda \dot{\eta} \nu$  am Rande, felilt in ΙΙΙ, 211 έρευθεί ΗΡ, έρεθεί Ι, έρωθεί Ε, 446 πρισσαίων Η, χρισσαγών ΕΡ; II 65 ώτο LPE, ώρτο Ηπ. Denn Λ hat Varianten gegeben, von denen eine ganze Reihe sowohl LP als EH sorgfältig erhalten haben, z. B. H 212 giebt μῦθον ἀκούσας M, π dagegen φοίβος ἀπόλλων, beide Lesarten haben bewahrt HELP. Andere Varianten dagegen hat einer oder der andere übersehen; z. B. Il 45 giebt  $\pi$  (= M):  $\alpha \mu \alpha \rho \nu \gamma \alpha i$ , EH:  $\alpha \mu \alpha \lambda \delta \nu \nu \alpha \iota$ ; den daraus zu ziehenden Schluss, dass A beide Lesarten gehabt habe, bestätigen LP, die die erste im Text, die zweite am Rande geben. Oder Il 288 geben IIEL einen ganzen Vers als Variante am Rande, während P ihn nicht aufweist. Oder II 286 giebt π (= M): δ' άγραύλους, LPE: δραύλους, nur allein H hat die beiden Lesarten von ∧ erhalten. Ebenso I 18.

Zwei Stellen verlangen eine besondere Erwähnung. Nach Gemolls Notiz im Nachtrage S. 367 folgen in E die Verse I 391—393 hinter 397, während sie in HLPD $\pi$ M zwischen 390 und 394 stehen, wie Váris Angaben in Fleckeisens Jahrbüchern 145, S. 86 (nach Abels Ausgabe, der Matthiäs und Hermanns Umstellung der Verse I 391—393 hinter 396 folgt) zeigen und Hollander mir freundlichst für L ausdrücklich bestätigt. Die Unbegreiflichkeit, dass E allein in der Anordnung dieser Verse abwiche, wird aufgelieben, da Gemolls Angabe über E offenbar auf einem Versehen beruht, das mir Hollander auf das überzeugendste durch den Hinweis erklärt hat, dass der von Gemoll benutzten Collation der Text Baumeisters

zu Grunde lag, der ebenfalls Matthiä und Hermann folgend die Verse so giebt: I 390, 394—396, 391—393, 397. Das wird erhärtet durch Váris auf eigener Collation beruhende Angabe, nach der E mit LP hier zusammengeht.

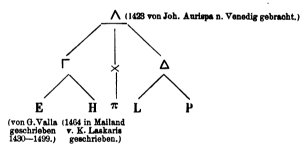
Aus III 10, 11 haben HE durch Auslassung von άδον bis μάχαι τε einen Hexameter gemacht, während LDπ (wie Hollander ausdrücklich bestätigt) und M die beiden Verse vollständig geben. Nun wiederholt aber H die Verse 10 und 11 in vollständiger Fassung hinter III 21, wo sie dann wieder getilgt sind. Ueber E finde ich keine diesbezügliche Angabe. Sollten sie wirklich nicht in E an derselben Stelle vollständig wiederholt sein, so stehen folgende Erklärungen offen. Entweder standen in der gemeinsamen Vorlage von HE III 10, 11 vollständig hinter III 21, waren aber getilgt: Laskaris (II) hätte dann auch darin die Vorlage genau copirt, während Valla (E) die Verse III 10, 11 hinter III 21 dem Tilgungszeichen gehorsam ausliess; oder III 10, 11 waren in der Vorlage vollständig am Rande nachgetragen, sind von Valla (E) übersehen, von Laskaris (H) an falscher Stelle hinter III 21 nachgetragen; oder aber die Vorlage erhielt diesen Nachtrag erst, nachdem sie Valla (E) und vordem sie Laskaris (H) copirte. Dem letzten sehr wohl denkbaren Falle steht freilich II 400 entgegen, wo H noch das dem richtigen ἀτιτάλλετο (LP) näher stehende ἀντιτάλλετο hat, während Ε ἀντιβάλλετο giebt, da man schliessen könnte, diese offenbare Conjectur habe zu Laskaris (H) Zeit noch nicht in der Vorlage gestanden und sei erst nach seiner Copie eingetragen; freilich aber kann sie auch von Valla selbst herrühren.

In jedem Falle kann aber auch diese letzte Stelle nicht die Thatsache erschüttern, dass E und H aus derselben Vorlage abgeschrieben sind.

Hatte Hollander somit für E bereits das Richtige gesehen, dass nämlich E nicht direct aus  $\wedge$  abgeschrieben sein kann, so scheint mir P zu beweisen, dass er L doch überschätzte, wenn er L für eine unmittelbare Abschrift von  $\wedge$  hielt. Vári hat insofern Recht, als er P und L für Schwestern erklärt, und irrt nur darin, dass er auch E für ihre Schwester hält und alle drei direct von  $\wedge$  ableitet. Da nun durch Vergleichung von H sichergestellt ist, dass EH nicht aus  $\wedge$  unmittelbar, sondern aus einer Abschrift  $\Gamma$  stammen, so ergiebt sich dasselbe Verhältniss von LP zu  $\wedge$  von selbst. Denn wären L und P directe Copien von  $\wedge$ ,

so musste P bald mit  $\Gamma$ , bald mit L, und ebenso L bald mit P, bald mit  $\Gamma$  gehen. Das ist aber nicht der Fall, sondern, wie die mitgetheilten Lesarten zeigen, gehen LP gegen EH z. B. I 20, 36, 38, 44, 60, 86, 184. Den Ausschlag geben Stellen, wo LP eine Lesart allein gegen alle übrigen haben: so I 270 ἐπιδή LP, ἐπειδή HEM, ἐπὶ δὴ D und einige andere, ἐπὶ δὴν π; 515 ἔχω ατὸν L, ἔχω ατὸν P, ἔχων τὸν H, ἔχων ατὸν E, ἔγων ἀγατὸν D nur ἔχων π; II 100 μεγαμηδείδοιο L μέγα μη-δείδιο P, μεγαμηδειοιο EH μεγαμηδείδαο  $\pi$ ; II 168 ἄπαστοι PL ἄλιστοι EH ἄπλιστοι  $\pi$ .

Von den Stellen, wo L und P verschiedene Lesarten haben, sind die leichten Abweichungen I 49, 51, 226; II 94 durch Versehen oder eigenmächtige Aenderungen von L zu erklären, da P mit den übrigen Handschriften gegen L stimmt; I 59, 104, 211, 403, 479; Il 100 wohl aus doppelten Lesarten der gemeinsamen Vorlage, die L und P je nur zu einem Theil übernommen haben. Zur definitiven Erledigung der Frage wird eine vollständige Collation von P abgewartet werden müssen. Ich glaube im Anschluss an Hollander die Ueberlieferung in diesem Stemma darstellen zu müssen.



Bonn.

E. BETHE.

## UEBER DEN PROCESS DES PERIKLES.

Es spricht wohl kaum ein zweites Moment in gleichem Masse für die Dürstigkeit unserer geschichtlichen Ueberlieserung, als dass über eine Thatsache von so seltener Tragweite, wie der Process des Perikles es war, nur geringe Kunde auf uns gekommen ist. Die Wichtigkeit des Ereignisses sowohl wie die Schwierigkeiten, welche die Beschaffenheit des Quellenmaterials der Untersuchung entgegenstellt, mögen ein Anreiz für die neuere Forschung gewesen sein, ihre Aufmerksamkeit immer und immer wieder den Umständen zuzuwenden, unter denen der Sturz des grössten athenischen Staatsmannes erfolgte. So oft sich auch die Versuche wiederholten, die zertrummerten Glieder der Ueberlieferung zu einem einheitlichen Gesammtbilde zusammenzuschliessen, so wenig ist es gelungen ein solches zu gewinnen - die Ergebnisse der daran gesetzten Bemühungen waren eher geeignet, sich zu durchkreuzen als sich gegenseitig zu stützen und zu fördern. Ja, man möchte meinen, dass die uns vorliegenden Nachrichten 1) überhaupt nicht ausreichend seien, um zu einem befriedigenden Einverständniss über das Factum zu gelangen; und wenigstens das Eine muss zugegeben werden, dass, falls nicht unerwartetes neues Material uns zu Theil wird, an eine völlig lückenlose und auf alle Fragen Antwort gebende Darstellung dieser historischen Episode nicht zu denken ist. Damit muss sich die Forschung bescheiden; aber zu bescheiden darf sie auch nicht sein. Die wenigen festen Punkte herauszuarbeiten und zusammenzufassen, welche die Quellen darbieten, die Grenzen abzustecken, bis zu welchen unser Wissen zu reichen vermag, das ist eine Aufgabe, die mit den uns zu Gebote stehenden Mitteln gelöst werden kann und im Folgenden versucht werden soll.

<sup>1)</sup> Sie sind zusammengestellt von Adolf Schmidt, Perikleisches Zeitalter 1, 173 (Note 1).

Den Ausgangspunkt für unsere Betrachtung muss der durch Beloch 1) erbrachte Nachweis bilden, dass nur ein einziger Process gegen Perikles stattgefunden hat, welcher in den Sommer des Jahres 430 fällt; ein Nachweis, der dann von Duncker<sup>2</sup>) in selbstständiger Weise begründet und weitergeführt wurde. Damit erst ist die Forschung in richtige Bahnen gelenkt worden, es ist die wichtigste Förderung, welche sie erfuhr, seitdem sich überhaupt die Aufmerksamkeit diesen Dingen zuwendete. Die fruheren Gelehrten haben sich mit der aus Plutarch stammenden, allgemein vertretenen Ansicht, dass neben diesem Process ein ähnlicher vor dem Ausbruch des peloponnesischen Krieges (etwa 432 oder 431) gegen Perikles eingeleitet worden sei, den Weg zu der Verwerthung der überlieferten Nachrichten geradezu versperrt3); leider sieht man an zwei Beispielen, dass auch nach Beloch die alte Anschauung trotz ihrer inneren Unmöglichkeit und trotz der gegen sie angeführten Gründe noch immer aufrecht erhalten wird.4) Und doch sprechen alle Momente gegen die Angabe Plutarchs, der (Perikl. c. 32) den Antrag des Drakontides mit den Anfängen des peloponnesischen Krieges verknüpft, vor allem ist dieser Ansatz mit den ältesten Zeugnissen über das Verfahren der Athener gegen Perikles nicht zu vereinbaren. Bereits Beloch hat darauf hingewiesen, dass die Stellung, welche Perikles bei Thukydides in den dem Krieg unmittelbar voraufgehenden Verhandlungen einnimmt (Thuk. I 139, 3 ἀνήρ κατ' ἐκεῖνον τὸν χρόνον πρῶτος Αθηναίων, λέγειν τε καὶ πράσσειν δυνατώτατος), einen Process oder seine Absetzung um diese Zeit geradezu ausschliesse. Dass

<sup>1)</sup> Die attische Politik seit Perikles S. 25. 330 ff. Auch Joh. Gust. Droysen scheint nach einer Andeutung (vgl. diese Ztschr. IX 2) derselben Ansicht gewesen zu sein.

<sup>2)</sup> Duncker, Geschichte des Alterthums N. F. 2, 463 ff.

<sup>3)</sup> Ich nenne nur die wichtigsten Namen: Grote, History of Greece <sup>2</sup>V 367. 431; Ernst Curtius, Griech. Gesch. II<sup>5</sup> 397 ff. 416 ff.; Sauppe, Göttinger Gelehrte Nachrichten 1867, S. 183. 184; Oncken, Athen und Hellas 2, 67 ff. 74 ff.; Isler, Jahrb. f. cl. Philol. 1871, 373 ff.; Müller-Strübing, Aristophanes und die historische Kritik S. 565 f. 590 f.; Ad. Schmidt, Perikleisches Zeitalter 1, 163 f. 172 f.; Gustav Gilbert, Beiträge zur inneren Geschichte Athens im Zeitalter des peloponnes. Krieges S. 107. 117 ff.

<sup>4)</sup> Stahl im Rhein Mus. 40, S. 441 fl. (ein Aufsatz, der im Wesentlichen als versehlt bezeichnet werden muss) und Nissen, Histor. Zeitschrift N. F. 27, 413.

die aus diesem Grunde für die hergebrachte Meinung entstehende Schwierigkeit von deren Vertretern wohl gefühlt wurde, beweist die von einigen unter ihnen geäusserte Reservation, der Process sei niedergeschlagen worden oder in dem nun ausgebrochenen Kriege , verschollen '. ') Die zweite Alternative richtet sich von selbst, denn sie hat eine mehr als sonderbare Vorstellung von einem geordneten Staatswesen - ein Titel, den auch die ärgsten Verächter der Demokratie Athen nicht vorenthalten konnten 2) zur Voraussetzung; aber auch die andere Möglichkeit stimmt nicht zu dem, was wir von attischem Rechtsverfahren wissen und entstammt Analogien, die durch moderne Verhältnisse an die Hand gegeben wurden. Zu Thukydides tritt Platon, der, wie wir noch sehen werden, auch sonst für uns als Zeuge von Gewicht ist: er hebt ausdrücklich hervor, dass gegen Perikles nicht früher als gegen Ende seines Lebens eine Anklage erhoben wurde, die zu seiner Verurtheilung führte. 3) Wer die Schuld an der bei Plutarch sich findenden Verdoppelung des Processes trägt und dass letztere nicht ein einfaches Versehen ist, sondern in bewusstem Gegensatz zu der richtigen Auffassung der älteren Quellen steht, darüber kann kein Zweifel mehr herrschen, seitdem Rudolf Schoell aus dem Zusammenhalt Plutarchs mit der dafür in Betracht kommenden Partie bei Diodor den Beweis geliefert hat4), dass die Capitel 31 und 32 der Perikles-Vita der Hauptsache nach, besonders in der Gruppirung und der causalen Verbindung der Ereignisse auf Ephoros'

<sup>1)</sup> Sauppe a. a. O. 194; Isler 377; Stahl 442; Schmidt, Perikleisches Zeitalter 1, 165.

<sup>2)</sup> Man braucht einfach an den Eingang der Ps.-Kenophonteischen Schrift vom Staate der Athener zu erinnern.

<sup>3)</sup> Platon, Gorgias 515 E: 'Αλλὰ τάδε οὐκέτι ἀκούω, ἀλλ' οἰδα σαφῶς καὶ ἐγῶ καὶ σύ, ὅτι τὸ μὲν πρῶτον ηὐδοκίμει Περικλῆς καὶ οὐδεμίαν αἰσχοὰν δίκην κατεψηφίσαντο αὐτοῦ 'Αθηναῖοι, ἡνίκα χείρους ἦσαν' ἐπειδὴ δὲ καλοὶ κἀγαθοὶ ἐγεγύνεσαν ὑπ' αὐτοῦ, ἐπὶ τελευτῆ τοῦ βίου τοῦ Περικλέους, κλοπὴν αὐτοῦ κατεψηφίσαντο, ὀλίγου δὲ καὶ θανάτου ἐτίμησαν, δῆλον ὅτι ώς πονηροῦ ὅντος. Auf die Wichtigkeit dieser Stelle hat auch Isler hingewiesen (l. l. 376), freilich ohne die nothwendigen Consequenzen aus ihr zu ziehen.

<sup>4)</sup> Process des Phidias (Sitzungsber. der Münchener Akademie 1888 I), bes. S. 12 ff. Damit ist ganz gut verträglich, dass Diodor XII 38, wie Vogel (Rhein. Mus. 44, 532 ff.) zeigt, nicht aus Ephoros stammt, sondern eine Einschaltung ist, die Diodor aus irgend einer schlechten Quelle auflas.

Darstellung von den Ursachen des peloponnesischen Krieges zurückgehen, die, dem geschichtlichen Hergang entgegengesetzt und sensationell aufgeputzt, sich an die Anspielungen der Komödie anlehnte und sie in Geschichte umsetzte. Es handelte sich für Ephoros bekanntlich darum zu zeigen, dass Perikles die Athener zum Kriege angetrieben habe, um der Rechenschaftsablegung über die von ihm verwalteten Gelder zu entgehen. Dass in diesen Zusammenhang eine gegen ihn erhobene Anklage wegen Veruntreuung oder Aehnlichem ausgezeichnet passte, das letzte und stärkste Motiv für seinen Kriegseifer abgeben musste, ist klar; in der That findet sich in den Worten Diodors bei der Erzählung von Pheidias' Inhastnahme (ΧΙΙ 39, 2 καὶ αὐτοῦ τοῦ Περικλέους κατηγόρουν ἱεροσυλίαν) der unzweifelhafte Hinweis auf einen solchen Process. 1) In Diodors Quelle ist die stark verkürzte Andeutung jedesfalls ausgeführt gewesen; aus Ephoros hat Plutarch mit allem Anderen auch diese Nachricht übernommen und das Psephisma des Drakontides, das ihm aus Krateros bekannt war, auf die angebliche Anklage zu damaliger Zeit bezogen. Dieses urkundliche Zeugniss ist eine Einlage in die Hauptquelle, ähnlich wie das im vorhergehenden Capitel erwähnte Decret des Glykon; keinesfalls kann Krateros für den irrthümlichen Bericht Plutarchs verantwortlich gemacht werden 3), da er, wie Schoell überzeugend bemerkt, die von ihm herausgegebenen Urkunden schwerlich mit einer ausführlichen Erzählung begleitet hat. Was aber die Datirung des Psephisma anlangt, so kennen wir das Präscript der voreuklidischen Urkunden zu genau, um nicht zu wissen, wie selten in ihnen eine nähere Bezeichnung des Jahres nach Archonten oder dem ersten Rathsschreiber anzutreffen ist. Selbst wenn Drakontides' Antrag mit einer solchen Note versehen gewesen wäre, so bürgt Niemand dafür, dass Plutarch eine so genaue Kenntniss der attischen Archontentafel (von den Rathsschreibern zu schweigen) besass, um von dieser Angabe nicht einen verkehrten Gebrauch zu machen; hat er ja auch das Decret des Glykon in ein falsches Jahr gesetzt.

So bleibt in der That Ephoros der einzige Gewährsmann für die Verdoppelung des Processes gegen Perikles. Aber wenn Plutarch

<sup>1)</sup> Sauppe a. a. O. 188.

R. Schoell I. I. 5 ff. 11 und Paul Krech, De Crateri ψηφισμάτων συναγωγή, et de locis aliquot Plutarchi ex ea petitis (Berl. Dissert. 1688)
 S. 56, dessen Beweisführung nicht in allen Punkten beizustimmen ist.

sich durch ihn in die Irre führen liess, uns vermag die kurzsichtige Weisheit dieses rhetorischen Geschichtschreibers nicht mehr zu täuschen; so wenig wir heute seinem Ansatz von Pheidias' Process folgen, so wenig werden wir eine nur von ihm berichtete Staatsaction gläubig hinnehmen, gegen welche sowohl das Schweigen der älteren und glaubwürdigeren Berichterstatter als alle Wahrscheinlichkeit des geschichtlichen Verlaufes in die Wagschale fällt. Damit kommen wir auf den zu Eingang aufgestellten Satz zurück, dass in Wahrheit nur von einem ein einziges Mal stattgehabten Process gegen Perikles gesprochen werden kann und dass der von Drakontides beantragte Volksbeschluss auf das damals eingeleitete Verfahren zu beziehen sei. Ein früherer Zeitpunkt desselben, etwa vor dem peloponnesischen Kriege, ist auch durch Plutarchs Nachricht (Perikl. c. 16) von den 15 ununterbrochenen Strategien des Perikles seit dem Ostrakismos des Thukydides Melesias' Sohn ausgeschlossen. Als Datum dieses Ereignisses ist der Sommer (in weiterem Umfange) des zweiten Kriegsjahres 430 durch Thukydides in wünschenswerthester Weise sichergestellt und in diesem Punkte weichen auch die übrigen Quellen nicht von ihm ab: sowohl Diodor (XII 45) als Plutarch (Perikl. c. 35)1) bringen Perikles' Anklage und Verurtheilung in derselben oder doch fast der gleichen Folge der Ereignisse und die oben angeführten Worte Platons schmiegen sich, wenn sie auch kein festes Datum bieten, der erwähnten Bestimmung bestens an.

Dieses, wie erwähnt, bereits von Beloch indicirte Ergebniss bietet ausser der chronologischen Festlegung der Thatsache noch einen weiteren Gewinn. Das Psephisma des Drakontides, welches an dem Orte, wohin Plutarch es versetzt, als ein isolirtes Factum erschien und als solches mit unserer sonstigen Kenntniss von dem attischen Processe nicht recht zu vereinbaren war, lässt nun, da es in den richtigen zeitlichen Zusammenhang eingereiht und von letzterem bedingt ist, auch einen Schluss auf das von den Athenern gegen Perikles eingeleitete Verfahren zu. Und wenn es nur in den Hauptzügen möglich sein sollte, da zu befriedigenden Resultaten zu kommen, so kann man dies schon als einen entschiedenen Fort-

<sup>1)</sup> Ob Plutarch, wie Sauppe (Die Quellen Plutarchs für das Leben des Perikles S. 37) behauptet, hier Thukydides zur Vorlage hat, ist recht zweiselhaft.

schritt betrachten; denn gerade in dieser Frage, und noch mehr als in der vorher verhandelten, sind die Meinungen am wenigsten geklärt, die Anschauungen verschwommen und mehr von zufälligen Eindrücken als von einem Durchdenken bis in die letzten Consequenzen dictirt. Die meisten Forscher neigen sich der Anschauung zu, dass Perikles unter dem Einflusse des stürmisch erregten Unwillens der Athener für das Amtsjahr 430/29 nicht mehr zum Strategen gewählt und bei Gelegenheit der Rechenschaftsablage über das vorhergehende Jahr gegen ihn eine Anklage erhoben wurde.1) Bei dieser Annahme spielt die Reihenfolge, in welcher Thukydides die Geschehnisse des 2. Kriegsjahres vorbringt, eine grosse Rolle, sie pflegt eines der wichtigsten Beweismittel für deren Richtigkeit zu bilden.2) Und doch ist die Erzählung des Thukydides, genauer in das Auge gefasst, eher ein Zeugniss gegen die eben vorgetragene Annahme, besonders wenn man sie mit dem in Verbindung bringt, was wir über die Zeit der Strategenwahlen durch die Aristotelische Politie der Athener Neues erfahren haben. gebe einen kurzen Ueberblick über die hier in Betracht kommende Partie des 2. Buches. Sogleich zu Anfang des 2. Kriegsjahres (τοῦ δὲ θέρους εὐθὺς ἀρχομένου, c. 47) fallen die Peloponnesier unter dem Commando des Archidamos in Attika ein und verwüsten das Land; wenige Tage nach ihrem Eindringen bricht die Pest aus. Während ihrer Anwesenheit unternimmt Perikles mit 100 Schiffen eine Expedition an die argivische Küste und gegen Prasiai; bei seiner Rückkehr sind die Peloponnesier, die diesmal 40 Tage in

<sup>1)</sup> So Joh. Gust. Droysen a. a. O. 20; Hauvette-Besnault, Les stratèges athéniens S. 35; Gilbert, Beiträge S. 118; Beloch, Attische Politik S. 25. 331; Duncker a. a. O. 454; Grote glaubt (V² 432), dass Perikles' Wiederwahl durch die gegen ihn angestrengte Anklage vereitelt wurde. Curtius hat seine Ansicht geändert. Früher sprach er sich dafür aus (II³ 362), Perikles sei zum Strategen gewählt, die Anklage zu Ende des Amtsjahres bei der Rechenschaftsablage eingeleitet und in Folge seiner Schuldigsprechung die vorausgegangene Ernennung annullirt worden (ganz anders allerdings ibid. S. 749); jetzt (II³ 416) meint er, Perikles sei noch während seines Amtsjahres vor Gericht gezogen worden und wegen seiner Verurtheilung suspendirt geblieben. Müller-Strübing endlich (Aristophanes S. 566 ff.) glaubt im Zusammenhang mit seiner Grundanschauung an eine Anklage des Perikles bei der Euthyne als Staatsschatzmeister.

<sup>2)</sup> Vgl. Droysen, Gilbert, Beloch, Duncker; auch die Erörterung bei Isler 1. 1. 8, 378 ff.

Attika verweilt hatten, bereits abgezogen. Hagnon und Kleopompos gehen mit dem Heere, welches Perikles besehligt hatte, zur Fortsetzung der Belagerung nach Potidaia ab, ohne dort viel auszurichten; nach gleichfalls 40 Tagen fährt Hagnon wieder nach Hause. Während dieser Zeit¹) fand ein Perikles ungünstiger Umschwung der Stimmung in Athen statt; es wurden einige Gesandtschaften mit Friedensanerbietungen nach Sparta geschickt, die zu keinem Ziele kamen.2) An diese Stelle, offenbar an einen Wendepunkt, hat Thukydides die Rede des Perikles gesetzt, in welcher sich Letzterer gegen die Anschuldigungen seiner Mitbürger rechtfertigt. Darauf folgt die Mittheilung (c. 65), dass die Athener es von da ab zwar aufgegeben hätten, weitere Unterhandlungen mit Sparta zu psiegen, sich aber nicht eher zufrieden gaben, als bis sie Perikles eine Geldstrafe auferlegten (οὐ μέντοι πρότερόν γε οἱ ξύμπαντες ἐπαύσαντο έν όργῆ ἔχοντες αὐτὸν πρὶν ἐζημίωσαν χρήμασιν). schliesst Thukydides die bekannte Charakteristik des Perikles. Dann erwähnt er für diesen Sommer noch einen Angriff der Spartaner auf Zakynthos, ferner (τοῦ αὐτοῦ Θέρους τελευτώντος) die Festnahme der peloponnesischen Gesandten auf dem Wege zum Perserkönig in Thrakien durch Sadokos und den Angriff der Amprakioten auf das Amphilochische Argos. Hierauf tritt das Wintersemester ein (c. 69). Es ist nun gewiss unthunlich, Duncker<sup>3</sup>) nachzuahmen, der die einzelnen eben aufgezählten Ereignisse bis auf den Tag zu sixiren versucht hat; immerhin aber gestatten die von Thukydides hier mehr als sonst gebrachten Daten eine wenigstens relative Wahrscheinlichkeit und eine innerhalb gewisser Grenzen sich bewegende Bestimmung. Der Einfall des peloponnesischen Heeres erfolgte unmittelbar nach dem Beginn des Frühlings, also noch in der ersten Hälfte des März4); ob dabei, wie Isler meint6), ursprünglich auf

<sup>1)</sup> c. 59 μετά δὲ τὴν δευτέραν ἐκβολὴν τῶν Πελοποννησίων οἱ Αθηναῖοι, ὡς ἥ τε γῆ αὐτῶν ἐτέτμητο τὸ δεύτερον καὶ ἡ νόσος ἐπέκειτο ἅμα καὶ ὁ πόλεμος, ἠλλοίωντο τὰς γνώμας κτλ. bezieht sich zurück auf c. 57 kinde

<sup>2)</sup> Bei Diodor (XII 45), welcher die Absendung der Gesandtschaften nach Perikles' Sturz setzt, hat eine Verschiebung der Ereignisse stattgefunden.

<sup>3)</sup> a. a. O. 464, Note; er schliesst sich dabei an Ungers chronologisches System an.

<sup>4)</sup> Nach Ungers Ansatz (Philologus 43, 596) war der Anfang des 2. Kriegsjahres der 25. März 430. Vgl. über die Frage den Anhang S. 591.

<sup>5) 1. 1. 378.</sup> 

ihrer Seite die Absicht obwaltete, länger zu bleiben als es dann in Wirklichkeit geschah, zu dem Zwecke um die Ernte zu zerstören, ist doch sehr fraglich. Gewiss ist (c. 57), dass die Kunde von der Pest in der Stadt und die Furcht von der Krankheit ergriffen zu werden auf den Abzug der Spartaner einwirkte; aber das von Isler ihnen beigelegte Motiv wird gerade durch das frühzeitige Datum aufgehoben: mit der Vernichtung der Wintersaat1), der gründlichen systematischen Zerstampfung der Aecker, welche jede Ernte unmöglich machte, hatten sie die Aufgabe durchgeführt, derentwegen sie eingebrochen waren. 40 Tage weiter führen bis in die Mitte oder in die zweite Hälfte des April; bald darauf2) muss auch Perikles von seiner Ausfahrt gegen die peloponnesische Küste heimgekehrt sein, also wohl noch in demselben Monat. Unmittelbar folgend (εὐθύς c. 58, 1) gehen mit dem von der Seefahrt zurückgekehrten Heere Hagnon und Kleopompos nach Potidaia ab, was Ende April oder Anfang Mai geschehen sein wird. Nach 40 Tagen ist Hagnon mit seinem Corps wieder in Athen, spätestens Mitte Juni. Gerade in der Zeit nun, da Hagnon abwesend war, änderten die Athener ihre Meinung und wandten ihren Unwillen gegen Perikles3), was dann weiter Ausdruck in der Anknupfung von Unterhandlungen mit den Spartanern fand; letzteres ist also noch innerhalb dieser Frist geschehen. Da auch Hagnon, der in dem Process des Perikles eine wichtige Rolle spielt, wieder in Athen weilt, so stünde nichts im Wege, die Anklage etwa in den Anfang Juli zu verlegen, einige Zeit vor dem Ablauf des Amtsjahres Ol. 87, 2.4) Aber ich muss gestehen, dass mir gerade, was diesen Punkt betrifft, eine genauere zeitliche Bestimmung misslich erscheint. Wie Thukydides sich in c. 65 über Perikles' Verurtheilung ausdrückt, ist es ihm gar nicht darum zu thun, eine chronologische Fixirung, die sich genau in den Gang des Jahres einfügt, zu bieten; der Anfang dieses Capitels bildet schon den Uebergang zu den allgemeinen Betrachtungen über die Wirksamkeit des Staatsmannes,

Ueber die Aussaat im Herbste vgl. Müller-Strübing, Jahrb. f. cl. Philol. 1883, 590.

<sup>2)</sup> Isler S. 379.

<sup>3)</sup> Die Argumentation Belochs (S. 331) verstösst direct sowohl gegen den Wortlaut des Thukydides als gegen die Reihenfolge, in welcher Letzterer die Dinge bringt.

<sup>4)</sup> Nach Unger (Philologus 43, 596) soll das attische Jahr Ol. 87, 3 am 22. Juli 430 begonnen haben.

dessen Laufbahn nun abgeschlossen ist. Das obige Datum kann daher nur als früheste Grenze dienen, die Ausdrucksweise des Geschichtschreibers lässt aber freieren Spielraum zu, der im Allgemeinen nur durch den Rahmen des Sommersemesters begrenzt wird. Eine absolute Instanz dagegen, dass der Process in der späteren Halfte des Juli oder erst im August vor sich gegangen sei, ist wenigstens aus Thukydides' Worten nicht abzuleiten. Und da dann die Zeit zu dem Ablaufe des Amtsjahres 431/30 im Allgemeinen stimmen würde, der Process demnach, ohne dass der Ueberlieferung Gewalt angethan würde, in die Periode der Rechenschaftsabnahme (Beginn von Ol. 87, 3) versetzt werden könnte, so hätten wir uns trotz Allem der zu Anfang bestrittenen Ansicht genähert. Für die nicht mehr erfolgte Wiederwahl des Perikles pslegen deren Vertheidiger auch die Wendungen bei Thukydides (c. 55, 2) Περικλής δὲ στρατηγὸς ὢν καὶ τότε und (c. 59, 3) ἔτι δ' ἐστρατήγει herbeizuziehen1); und doch lässt sich aus diesen allgemeinen Ausdrücken nichts anderes schliessen, als dass der Schriftsteller damit ganz wie im 1. Jahre auf die leitende Rolle des Perikles in der Kriegsführung und auf seine Stellung der Volksversamtnlung gegenüber hindeuten wollte; zugleich ist mit der Wendung in c. 59, 3 die nun folgende Unterbrechung seiner langjährigen strategischen Thätigkeit markirt. Wohl aber habe ich schon oben bemerkt, dass für unsere Frage eine Angabe des Aristoteles den Ausschlag giebt. Aristoteles äussert sich über die Zeit, wann die Wahlen der militärischen Beamten stattsanden, in folgender Weise (ABny. πολ. c. 44, 4): ποιοῦσι δὲ καὶ ἀρχαιρεσίας στρατηγῶν καὶ ἱππάρχων καὶ τῶν ἄλλων τῶν πρὸς τὸν πόλεμον ἀρχῶν ἐν τῆ ἐκαλησία, καθ' ε τι αν τῷ δήμω δοκῆ ποιοῦσι δ' οί μετὰ τὰν ξ΄ πουτανεύοντες ἐφ' ὧν αν εὐσημία γένηται. δεί δὲ προβούλευμα γίνεσθαι καὶ περὶ τούτων. Die hohe Bedeutung dieser Stelle, durch welche für eine lange verhandelte Streitfrage anstatt schwankender und beliebig interpretirbarer Zeugnisse endlich unbezweifelbare Gewissheit geboten wird, ist alsbald von den jüngsten Bearbeitern der griechischen Staatsalterthümer erkannt worden.2) Die hier mitgetheilte Ordnung muss in ziemlich alte

<sup>1)</sup> So Joh. Gust. Droysen, Gilbert, Hauvette; anders Grote (V2 432).

<sup>2)</sup> Thumser in der 6. Auflage von C. F. Hermanns Staatsalterthümern S. 638; Busolt, Griech. Staatsalterthümer 2 S. 221.

Zeit d. h. mindestens in die erste Hälfte des 5. Jahrhunderts zurückreichen, denn die Festsetzungen, welche sich auf die Strategenwahl und ihre Zeit bezogen, sind sicherlich nicht weit von der Umbildung der Strategie aus einem untergeordneten Commando in ein Feldherrenamt von politischer Bedeutung und mit politischen Befugnissen entfernt.1) Der jüngst geäusserte Zweifel, als ob die Angabe des Aristoteles nur für seine Zeit Gültigkeit habe2), ist völlig unberechtigt und hat keinen Boden unter den Füssen. Dafür, dass gerade zur Zeit des Perikles die Wahlen der Feldherren im Frühjahr stattfanden, die Meldung des Aristoteles mithin für die Jahre, mit welchen wir uns beschäftigen, vollgültige Anwendung findet, besitzen wir einen classischen Zeugen an Aristophanes, dessen vielerörterte Anspielung auf Kleons Wahl in den "Wolken" durch Aristoteles in ein ganz neues Licht tritt. Die Beziehung der Verse 581 ff. der , Wolken '3) auf eine Strategie Kleons im J. 424/3 hat zuerst Keck erkannt4); Müller-Strübing suchte sie dann, freilich in seiner Weise, für die Zeit der Strategenwahlen zu verwerthen.5) Das Richtige hat auch da Beloch gefunden, indem er, Müller-Strübing folgend, zeigte, dass die citirten Worte des Dichters sich nur auf die auch von Thukydides berichtete (IV 52, 1) partielle Sonnenfinsterniss vom 21. März 424 deuten lassen. ) Daraus zog

<sup>1)</sup> Vgl. v. Wilamowitz, Aus Kydathen S. 57 ff. und meine Ausführungen im Rhein. Museum N. F. 45, S. 307 ff.

<sup>2)</sup> Gilbert, Griech. Staatsalterthümer <sup>3</sup> 1, 240. Wenn Gilbert dabei auf die Ausführungen in seinen "Beiträgen" verweist und sagt, dass er dem nichts Erhebliches hinzuzufügen habe, so hat er von seinen dort niedergelegten Argumentationen eine zu hohe Meinung; dass die von ihm für die Strategenwahl im Munichion in das Treffen geführten Gründe gegenüber dem Zeugniss des Aristoteles federleicht wiegen, wird jeder Unbefangene ohne Bedenken zugeben.

<sup>3)</sup> είτα τὸν θεοῖσιν ἐχθρὸν βυρσοδέψην Παφλαγόνα ἡνίχ՝ ἡρεῖσθε στρατηγόν, τὰς ὀφρῖς συνήγομεν κάποιοῖμεν δεινά βροντὴ δ' ἐξράγη δι' ἀστραπῆς ἡ σελήνη δ' ἐξέλειπε τὰς ὁδούς ὁ δ' ἤλιος τὴν θρυαλλίδ' είς ἐαυτὸν εἰ θέως ξυνελκύσας οἰ σανεῖν ἔφασκεν ὑμῖν, εἰ στρατηγήσει Κλέων.

<sup>4)</sup> Quaestiones Aristophaneae historicae S. 61 ff.

<sup>5)</sup> Jahrb. f. cl. Philol. 1883, 685 ff.

<sup>6)</sup> Attische Politik S. 269 ff. (auch S. 305. 306). Wenn G. Hofmann in dem gleich zu eitirenden Programm-Aufsatz die Verse des Aristophanes auf die Mondesfinsterniss vom 9. October 425 deutet, zu gleicher Zeit aber die Hermes XXVIII.

er den Schluss, dass Kleon an diesem Tage zum Strategen ernannt worden sei. So bereitwillig ich den Vordersatz einräume, so ist es doch nicht unbedingt nothwendig, dass Kleon genau an dem Tage der Sonnenfinsterniss gewählt wurde; die Verbindung, in die Aristophanes beide Ereignisse bringt, ist, ohne dass er sich eine besondere dichterische Freiheit gestattet hätte, auch dann erlaubt, falls die Wahl um einige Zeit dem erwähnten Naturvorgang voraufging und Letzterer als Folge des politischen Actes dargestellt werden konnte, wenn nur der Zwischenraum nicht allzu gross angenommen Dass die Sonnenfinsterniss an dem Tage der Archairesien selbst stattgefunden habe, wird vielmehr durch Aristoteles geradezu ausgeschlossen, denn eine eindringlichere διοσημία als eine Sonnenfinsterniss, die von einem Erdbeben begleitet wurde (Thuk. a. a. O.), konnte es wohl kaum geben. 1) Was aber aus Aristophanes unumstösslich hervorgeht, ist dass Kleon im März 424, also in der 7. Prytanie des Jahres Ol. 88, 4 zum Strategen für das folgende Amtsjahr erwählt wurde; und eine bessere Bestätigung von Aristoteles' Zeugniss, das dadurch auch für das 5. Jahrhundert in sein Recht eingesetzt wird, kann es wohl nicht geben. Auch die so oft behandelte Sendung des Demosthenes im Frühsommer 425 περί την Πελοπόννησον (Thuk. IV 2 ff.)2) wird jetzt viel eher begreiflich, wenn er damals zwar Privatmann, zu gleicher Zeit jedoch schon designirter Stratege für das nächste Jahr war. Man wird daher im Allgemeinen sagen dürsen, dass die Strategenwahlen in Athen frühestens zu Beginn des März - bei Schaltjahren um einen Monat vorher - stattgefunden haben\*); aber es wird nicht gerathen

Beziehung auf die erwähnte Sonnenfinsterniss zugiebt, so heben sich diese beiden Annahmen gegenseitig auf. Das Gleiche gilt für die recht unklare Erörterung Kirchners (Rhein. Mus. N. F. 44, 154 ff.).

<sup>1)</sup> Die Sonnenfinsterniss vom 21. März 424 begann in Athen um 8 Uhr 2 Minuten Morgens — also gerade zur Zeit der Volksversammlung — und dauerte bis 10 Uhr 15 Minuten vgl. Georg Hofmann, Sämmtliche bei griechischen und lateinischen Schriftstellern des Alterthums erwähnte Sonnen- und Mondfinsternisse (Jahresbericht des k. k. Gymnasium in Triest 1884), S. 19.

<sup>2)</sup> Joh. Gust. Droysen in dieser Zeitschrift IX 17 ff.; Hauvette a. a. O. S. 33 ff.

<sup>3)</sup> Beloch zieht l. l. 271 aus Aristophanes einen ähnlichen Schluss (,So viel steht jedenfalls sicher, dass die Strategenwahlen um die Zeit der Frühlingsgleiche gehalten wurden'); doch äussert er sich an anderen Stellen seines Buches davon verschieden (S. 268 Anfang Thargelion oder im Munichion, S. 269 im April, S. 331 normaler Termin der 1. Munichion).

sein, ihren Termin zu sehr nach unten auszudehnen. Busolts Ausspruch'): ,Frühestens fanden also diese Wahlen im Anthesterion (Februar/März) statt, sie konnten aber auch erheblich später vollzogen werden', ist sichtlich durch die früheren Aufstellungen über den Zeitpunkt der Archairesien beeinflusst und sucht zwischen ihnen und der neuen Meldung zu vermitteln. Aber abgesehen davon, dass die Ergebnisse, bei denen man sich bisher beruhigte, recht problematischer Natur waren<sup>2</sup>), sprechen auch allgemeine Erwägungen gegen eine solche Anschauung: was gewiss nur Ausnahme war, kann nicht als Norm gelten, denn gerade in Bezug auf einen so wichtigen Zeitpunkt, wie die Ernennung der Strategen, hätte kein Staatswesen ein zur Regel gemachtes Schwanken ertragen. Man bedenke die Erbitterung des Wahlkampfes, die Schärfe der Parteigegensätze, die Umtriebe der Factionen und man wird es wahrscheinlich finden, dass eine Ausdehnung dieser das Gemeinwesen stets erschütternden und ihm zum Nachtheil gereichenden Aufregungen, eine häufige Erstreckung derselben von einer Frist zur anderen nicht angezeigt, am wenigsten aber von der Gesetzgebung beabsichtigt sein konnte; im Gegentheil, eine baldige Entscheidung, die durch die Wucht der Thatsache den weiteren Agitationen Schweigen gebot, musste erwünscht sein. Der Gedanke

- 1) Griech. Staatsalterthümer 2 S. 221.
- 2) Die Stellen bei Plutarch und Diodor, welche Beloch S. 267 ff. seinen Folgerungen zu Grunde legt, lassen bei der bekannten Unzuverlässigkeit dieser Autoren in chronologischen Dingen keinen Schluss zu. Die Erörterung Gilberts, Beiträge S. 7 ff. ist so ersichtlich von dem Gedanken beherrscht, den Munichion als Termin der Strategenwahlen um jeden Preis zu beweisen, dass darüber eine objective Verwerthung der Quellen versäumt wird. Die einzige Stelle bei Xen. Hellen. I 4, 8 ff. könnte bei oberflächlicher Betrachtung in dem Sinne gedeutet werden, wie Gilbert es will. Aber seine Berechnung (S. 12), dass Alkibiades gegen den 1. Thargelion von Samos nach Karien abgefahren sei, schwebt in der Lust. Alkibiades begab sich gleich zu Anfang des Frühlings (ei Die § 8 bezieht sich auf § 2 αρχομένου δε του έαρος) mit seinen Schiffen nach Samos; dort trennten sich die Feldherren und während Alkibiades nach Karien ging, Thrasybulos sich gegen Thrakien wendete, nahm Thrasylos seinen Curs nach Athen; bevor er ankam, hatten die Athener schon Alkibiades, Thrasybulos und Konon zu Strategen gewählt. Das wird also im Marz geschehen sein, denn bezüglich des Frühlingsansans hat Xenophon sich schwerlich von seinem Vorbilde Thukydides entfernt. Ob aber diese Wahl von nur 3 Feldherren nicht als eine ausserordentliche anzusehen ist und damit die Beweiskraft von Xenophons Nachrichten für unsere Frage überhaupt entfallt, lasse ich dahingestellt sein.

an eine sich öster wiederholende und hartnäckige Obstruction der Götter, um die Wahlen zu verhindern, wird daher aufzugeben sein. Warum gerade die 6. Prytanie als Grenze gewählt ward, vor welcher die Strategenwahlen nicht vorgenommen werden durften, lässt sich nicht mit unbedingter Sicherheit beantworten; ich will aber eine Vermuthung nicht zurückhalten oder vielmehr auf eine von anderer Seite ausgesprochene Hypothese hinweisen, da die Möglichkeit besteht, dass sie der Umgebung wegen, in der sie auftritt, nicht beachtet werden könnte. Was Adolf Schmidt Alles vorbrachte1), um seine Ansicht über die Zeit der Archairesien in den vier letzten Tagen des Jahres zu stützen, hat schwerlich ein en überzeugten Anhänger gefunden. Aber nach einer anderen Richtung hin scheint er eine ansprechende Beobachtung gemacht zu haben, wenn er2) die Strategenwahlen (nach ihm, was natürlich uns nicht bindet, nicht die regelmässigen Ernennungen, sondern die Designirung der Feldherren für den Auszug) zu dem Zeitpunkt der Ostrakophorie in der 6. Prytanie (cf. jetzt Aristoteles Αθην. πολ. c. 43, 5) in Beziehung bringt und meint, dass bei der Bedeutung. die das Strategenamt hatte, der eventuell vorzunehmende Ostrakismos vor den Wahlen absolvirt sein musste. 3) Wenigstens als Versuch einer Erklärung für die in anderer Weise schwer zu deutende zeitliche Ansetzung dieses Staatsactes mag die Vermuthung hingenommen werden. Sollte sie richtig sein, so wäre sie ein weiteres Moment dafür, der Bestimmung des Termines der Wahlen ein so liohes Alter beizumessen, als ich es oben gethan habe. Um aber von diesen allgemeinen Ausführungen auf unseren speciellen Fall zurückzukommen, so wüsste ich wenigstens keinen Grund, der uns zwingen würde für die Wahl des Jahres 430 einen späteren Zeitpunkt vorzuziehen als den jetzt festgestellten. Die von Beloch 1) und Duncker<sup>5</sup>) mit so vieler Bestimmtheit ausgesprochene Behauptung, dass die Wahlen sich bis nach dem Abzug der Peloponnesier

<sup>1)</sup> Handbuch der griechischen Chronologie S. 301 ff.

<sup>2)</sup> ibid. S. 259 ff. 327 ff.

<sup>3)</sup> Die von Müller-Strübing (Aristophanes S. 188 ff.) begründete Anschauung, die Vorfrage bei dem Ostrakismos habe in der 6., die Ostrakophorie in der 8. Prytanie stattgefunden — der noch Busolt, Griech. Staatsalterthümer <sup>2</sup> S. 263 folgt —, kann seit der Wiederauffindung der athenischen Politie des Aristoteles nicht mehr aufrecht erhalten werden.

<sup>4)</sup> Attische Politik S. 331. 332.

<sup>5)</sup> S. 465 Note.

verzögern mussten, weil Perikles während ihrer Anwesenheit die Volksversammlungen suspendirt haben wird oder dass erst nach Perikles' Rückkehr von der Fahrt an die peloponnesische Küste die Strategenwahlen vollzogen worden seien, ist rein subjectiver Natur und dem Bestreben entsprungen, die angebliche Nichtwiederwahl des Perikles mit dem von Thukydides (c. 59) berichteten Wechsel der Stimmung in Athen in Verbindung zu bringen. Vielmehr ist es am wahrscheinlichsten, dass gerade im Hinblick auf den bevorstehenden Einfall des Feindes die Wahlen so früh als möglich angesetzt wurden und sie schon vorüber waren, als die Lakedämonier zu Anfang März vor den Thoren der Stadt erschienen. Dass aber trotz des Widerspruchs, der sich im vorhergehenden Jahre gegen Perikles' Kriegführung erhob, die Athener ihn im Frühjahr 430 nicht zum Feldherrn gewählt hätten, ist schon desswegen ausgeschlossen (ganz abgesehen von dem bevorstehenden Einbruch des Feindes, der die Nothwendigkeit einer Continuität in der militärischen Leitung auch dem verbissensten Oppositionsmann klar vor die Augen stellte), weil, worauf ich früher hinwies, Thukydides die Aenderung der Gesinnung in Athen ganz ausdrücklich in die Zeit nach dem Abzug der Peloponnesier setzt und aus der zweimaligen Verwüstung des Landes erklärt. Von einem Unterliegen des Perikles in den Wahlen für 430/29 wird man also fernerhin nicht sprechen durfen.1) Damit ist aber der Anschauung über die Art des Versahrens gegen ihn als eines Rechenschastsprocesses die gewichtigste Stütze entzogen. Dass ein Process bei dieser Gelegenheit nach erfolgter Continuirung des Strategenamtes nicht viel Wahrscheinlichkeit für sich habe, scheinen die Vertreter der besprochenen Ansicht gefühlt zu haben, da die Nichtwiederwahl des Perikles eine wesentliche Voraussetzung ihrer Combination bildete. Es bleibt noch zu erwägen, ob, nachdem nun ein Theil derselben gefallen ist, der übrig bleibende Rest zu dem stimmt, was wir über den Vorgang bei der Euthyne wissen.

<sup>1)</sup> Ich bin erst nach Abschluss dieser Arbeit durch Sandys' Note zu c. 44 auf den Artikel von Marchant , The deposition of Pericles' in der Classical Review V 165 aufmerksam geworden und nachträglich in die Lage gekommen, diese auf der hiesigen Bibliothek nicht befindliche Zeitschrift einzuschen. Auch Marchant zieht aus Aristoteles c. 44 den oben ausgesprochenen Schluss, dass Perikles bei den Wahlen im Frühjahr 430 wiedergewählt wurde. Die übrige Behandlung der Frage beschränkt sich bei ihm der Kürze seines Aufsatzes gemäss auf wenige Andeutungen.

Die Vertheidiger der bekämpsten Ansicht haben sich zunächst ohne Bedenken über die Frage hinweggesetzt, ob überhaupt die Strategen des 5. Jahrhunderts der gewöhnlichen Euthyne unterworfen waren oder nicht und dies als selbstverständlich angesehen. Und doch ist, noch bevor Beloch und Duncker sich über den Process des Perikles äusserten, von Wilamowitz') die Anschauung vertreten worden, dass die Rechenschaft, welche den Strategen im 5. Jahrhundert abgenommen wurde, rein formelle Bedeutung hatte und sich von dem für die übrigen Beamten geltenden Versahren dahin unterschied, dass sie die Euthyne nicht vor den Logisten und einem Gerichtshofe, sondern vor den Thesmotheten ablegten. Die Meinung von Wilamowitz einfach zu ignoriren<sup>2</sup>), geht nicht an; sie ist aus den eindringendsten und tiefsten Erwägungen über die Natur der attischen Demokratie hervorgegangen und vor Allem ist es unbestreitbar, was Wilamowitz bemerkt, dass die Möglichkeit der Continuirung des Strategenamtes die Verantwortlichkeit seiner Träger umstürzte. Wie sehr dadurch der Strategie innerhalb der attischen Aemterordnung eine Ausnahmsstellung zukam, bestätigt jetzt Aristoteles durch die Meldung ('Aθην. πολ. c. 62, 3), dass einzig und allein die militärischen Stellen öfter bekleidet werden dursten, die übrigen Beamtungen nicht, ausgenommen die Bovlela. welche iterirt werden konnte.3) Dennoch hat Wilamowitz mit seiner Aufstellung nicht Recht oder wenigstens nicht in Allem Recht, speciell darin nicht, dass er die Rechenschaft der Strategen läugnet und zu einer Formsache herabdrückt.4) Er ist genöthigt, um dies zu beweisen, anzunehmen, dass die gegen Strategen im 5. Jahrhundert geführten Processe, juristisch gefasst, nicht im Rechenschaftsversahren stattsanden, sondern ,Staatsprocesse' waren. Mit dieser Behauptung geht er entschieden zu weit. Selbst wenn die Thatsache richtig wäre, wurde sie nicht absolut die aus ihr

<sup>1)</sup> Aus Kydathen S. 59 ff.

<sup>2)</sup> Seine Ideen sind gut auseinander gelegt von Hauvette a. a. O. S. 56, 57.

<sup>3)</sup> Auch anderwärts wurde die Strategie wiederholt bekleidet, so z. B. in Rhodos, Archäol. epigr. Mittheilungen aus Oesterreich XVI 103 ff. (viermal). Ueber Thurioi spreche ich unten S. 555 A. 2.

<sup>4)</sup> Einiges gegen Wilamowitz bringt bereits Hauvette S. 56 ff., mit dem ich in einzelnen Punkten übereinstimme. Allerdings die Geschichte mit dem Perikleischen és  $\tau \delta$   $\delta \acute{e}o\nu$  ist aus dem Spiele zu lassen; aber die Anekdote über Lamachos (Plut. Nic. c. 15) konnte kaum entstehen, wenn sie nicht die Möglichkeit der Rechenschaftsablage zur Basis hatte.

gefolgerte These beweisen; es ist begreiflich, dass die Ueberlieferung die politische Seite der Feldherrenprocesse bevorzugte und sich um die rechtliche Form, die ihr nebensächlich war, nicht kümmerte. Auf diese Art könnte man, wenn wir nicht daneben die systematische Darstellung des Aristoteles hätten, das Gleiche für das 4. Jahrhundert schliessen, denn in der Tradition desselben haben z. B. die Processe gegen Ergokles, gegen Timotheos u. A. ganz die gleiche Ausnahmsstellung und doch sind wir über die damals bestehende Euthyne auf das beste unterrichtet. Auch der von Wilamowitz ausgesprochene Satz (S. 61), diese Strategenprocesse seien alle γραφαί gewesen, ist kein Ausschliessungsgrund: es gab doch γραφαὶ περὶ τῶν εὐθυνῶν (Aristoteles, 'Αθην. πολ. c. 48, 4. 5). 1) Dann bietet die Ueberlieferung einige Fälle, die ausdrücklich als Rechenschaftsprocesse der Strategen bezeichnet sind und von denen es heisst, dass sie sich vor Gericht abspielten: das Verfahren gegen Kimon nach dem thasischen Feldzug<sup>2</sup>), die Umstände, unter denen der Tod des Paches erfolgte3), vielleicht auch die Verurtheilung des Phormion. 4) Es ist kein Grund vorhanden, bei den eben citirten Erwähnungen das Wort et 90va in anderem als in dem engeren Sinne zu fassen; aber man könnte ihre stricte Bedeutung vielleicht mit dem Hinweise auf die Seite schieben, dass wir es mit späteren Quellen zu thun haben, die in diesem Punkte die Anschauung ihrer Zeit auf frühere Verhältnisse übertrügen. Dasselbe Bedenken wird man aber kaum gegen Lysias vorbringen 5),

<sup>1)</sup> Dazu Rudolf Schoell de synegoris atticis S. 22 ff.; Lipsius, Attischer Process (= AP.) S. 257 ff. und Berichte der sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften 1891 (= SB.) S. 67.

<sup>2)</sup> Aristot. Αθ. πολ. c. 27: μετὰ δὲ ταῦτα πρὸς τὸ δημαγωγεῖν έλθόντος ΙΙερικλέους καὶ πρῶτον εὐδοκιμήσαντος ὅτε κατηγόρησε τὰς εὐθίνας Κίμωνος στρατηγοῦντος νέος ὧν κτλ. Dazu Plut. Cim. c. 14.

<sup>3)</sup> Plut. Nic. c. 6: δηλον ήν . . . καὶ μάλιστα δη τοῖς περὶ Πάχητα τὸν ἐλόντα Λέσβον, δς εὐθύνας διδοὺς τῆς στρατηγίας εν αὐτῷ τῷ δικαστηρίω σπασάμενος ξίφος ἀνείλεν έαυτόν. Dezu Plut. Arist. c. 26: καὶ τὸν Πάχητος ἐν τῷ δικαστηρίω θάνατον κτλ.

<sup>4)</sup> Androtion im Schol. Aristoph. Pax v. 347: ὁ Φορμίων δὲ οὖτος Αθηναῖος τῷ γένει υίὸς Ασωπίου, ὑς καθαρῶς στρατηγήσας πένης έγένετο, ἀτιμωθείς δὲ τῷ μὴ δύνασθαι τὰς ρ΄ μνᾶς τῆς εὐθύνης ἀποδοῦναι έν ἀγρῷ διέτριβεν, Εως Ακαρνᾶνες στρατηγόν αὐτὸν ἤτουν κτλ.

<sup>5)</sup> Lysias 14 § 38: καὶ οὕτω πολλὰ ἐνόμιζεν εἰς ὑμᾶς ἡμαρτηκέναι, ώςτε λέγειν δυνάμενος καὶ φίλων ὄντων καὶ χρήματα κεκτημένος οὐδέποτ \* ἐλθών εὐθύνας ἐτόλμησε δοῦναι, ἀλλὰ φυγὴν αῦτοῦ καταγνοῦς καὶ Θράκης

welcher von Alkibiades sagt, dass er es vorgezogen habe (es ist sein Verhalten nach dem Treffen von Notion gemeint), nach Thrakien zu gehen, als nach Hause zu kommen und sich der Euthyne zu unterziehen. Entscheidend ist, wie ich meine, dass sich bei einem zeitgenössischen Dichter Anspielungen auf Rechenschaftsprocesse finden, besonders wenn dies Aristophanes ist. Philokleon schildert in seiner Ausführung über die Allmacht der Gerichte, wie sich die vornehmen Herren um den Heliasten bei seinem Eintritt in das Gerichtslocal drängen und ihn anslehen, wie dann bei der Verhandlung die Kinder kommen und der Vater die Richter beschwört, ihn um ihretwillen von der Euthyne loszusprechen.1) Es ist also ein Rechenschaftsprocess gemeint, bei dem ja in der That die Leute aus dem Volke zunächst Gelegenheit hatten, ihr Müthchen an den Edlen zu kühlen. Wer sind aber die ,schlankadlichen, mächtigen Herren'? Ich denke, es sind wohl die Angehörigen der strategischen Familien, um einen von Droysen zuerst gebrauchten treffenden Terminus beizubehalten\*), die selbst als Feldherren nun vor dem Forum stehen und sich über ihre Amtsführung zu rechtfertigen haben.3) Eine noch entschiedenere Hindeutung auf einen Rechenschaftsprocess finde ich in dem Process des Hundes Labes in den Wespen v. 842 ff. 4) Dass Letzterer (und damit das dadurch parodirte Verfahren gegen Laches) die Folge einer  $\gamma \varrho lpha arphi \dot{\eta}$  ist, wird wiederholt gesagt, so v. 842. 848. 894 ff. 907. Laches ist also durch eine γραφή περί εύθυνων von Kleon verklagt und in dem darauf folgenden Process freigesprochen worden. Soweit, was gegen Wilamowitz von dem Standpunkte der geschichtlichen Thatsachen des 5. Jahrhunderts aus einzuwenden ist; aber es spricht noch Anderes gegen ihn. Seine Ansicht über die Rechenschaft der Strategen vor den Thesmotheten ist auf das innigste verknüpft

και πάσης πόλεως έμούλετο πολίτης γενέσθαι μᾶλλον ἢ τῆς πατρίδος είναι τῆς έαυχοῦ.

<sup>1)</sup> Aristoph. Vesp. v. 570 ff.:

<sup>....</sup> κάπειθ' ὁ πατηρ ὑπὲρ αὐτῶν ὥσπερ θεὸν ἀντιβολεῖ με τρέμων τῆς εὐθύνης ἀπολίσαι.

<sup>2)</sup> S. diese Ztschr. IX 14 ff.; vgl. auch Uebersetzung des Aristophanes 3 2771.

<sup>3)</sup> Auf Vergehen von militärischen Beamten können die Verse 556. 557 bezogen werden, wenn man sie mit v. 554 in Verbindung bringt.

<sup>4)</sup> Ueber seine Beziehung auf den Process des Laches und dessen Zeit (426) zuletzt Beloch II. 337 ff.

mit der Vorstellung, welche er sich von der historischen Entwicklung dieses Verhältnisses gebildet hat. Die Strategen, ursprünglich Befehlshaber der Phylen und Untergebene des Polemarchen, seien nur Letzterem oder vielmehr dem Collegium, dem er angehörte, verantwortlich gewesen. Gegen die Wahrscheinlichkeit einer solchen gewissermassen hierarchischen Unterordnung von Beamten hat sich Hauvette gewendet1); die Bedenken, die er erhob, werden jetzt noch verstärkt durch das, was wir seitdem aus Aristoteles' athenischer Politie über die historische Entwicklung der Euthyne in Athen gelernt haben.2) In der älteren Zeit fiel sie dem Areopag zu; dass je ein Beamter das Recht besessen hätte, sie einem Untergeordneten abzunehmen, widerstreitet vollständig dem Organismus der athenischen Verfassung und deren Werdegang, den wir nun klarer zu überblicken vermögen. Die einzige verwendbare Nachricht über die Euthyne der Strategen hat Wilamowitz in dem Absatz bei Pollux VIII 87 über die Besugnisse der Thesmotheten zu finden geglaubt. Jetzt besitzen wir die Nachricht in der Originalform, wie sie bei Aristoteles 23. πολ. c. 59, 2. 3 steht3) und sind in den Stand gesetzt, sie besser abzuschätzen. Allerdings den Wortlaut hat Pollux, wie die Vergleichung lehrt, ziemlich treu wiedergegeben; wir gewinnen aber einen ganz anderen Zusammenhang, wenn wir die Stelle mit dem in Verbindung bringen, was Aristoteles über die Rechnungs-Ablage überhaupt berichtet. Die Meldung in c. 59 steht in Gegensatz zu dem, was c. 54, 2 als Grundsatz aufgestellt wird: οὖτοι γάρ εἰσι μόνοι (οί) τοις ύπευθύνοις λογιζόμενοι και τας εύθύνας είς το δικαστήριον εἰσάγοντες; wir haben es in den beiden auseinander laufenden Nachrichten mit einer jener Unebenheiten der Darstellung zu thun, auf die wir in der athenischen Politie öfter

<sup>1)</sup> a. a. O. S. 59.

<sup>2)</sup> Die Folgerungen, die sich aus Aristoteles in dieser Hinsicht ergeben, hat in überzeugender Weise Bruno Keil gezogen, Die Solonische Verfassung in Aristoteles' Verfassungsgeschichte Athens S. 113 ff. 118 ff. 152; vgl. auch Lipsius SB. 44. Unabhängig von Keil ist Busolt zu dem gleichen Resultat gekommen (Griech. Staatsalterthümer<sup>2</sup> S. 151).

<sup>3)</sup> έτι δὲ τὰς εἰςαγγελίας [εἰςαγγελλουσιν εἰς τὸν δῆμον] καὶ τὰς καταχειροτονίας καὶ τὰς προβολὰς ἀπάσας εἰςάγουσιν οὖ[τ]οι καὶ γραφὰς παρανόμων καὶ νόμον μὴ ἐπιτήδειον θεῖναι καὶ προεδρικὴν καὶ ἐπιστατικὴν καὶ στρατηγοῖς εὐθύνας. Die von Wilamowitz-Kaibel eingeklammerten Worte sind eine alte Interpolation.

treffen und die jungst Bruno Keil als Zeichen dafür fassen wollte, dass der Schrift die letzte Vollendung fehle und sie von dem Verfasser unfertig hinterlassen worden sei.1) Doch scheinen sich die beiden Stellen nicht auszuschliessen und ich möchte glauben, dass die im c. 59 erwähnte Competenz der Thesmotheten auf diejenigen ihrer Functionen zu beziehen ist, welche c. 48, 5 näher geschildert werden d. h. die Thesmotheten hatten die Instruction in den Processen περί εὐθυνῶν, welche dort ebenfalls εὔθυναι heissen (οί δὲ θεσμοθέται, ἐὰν παραλάβωσιν, πάλιν εἰςάγουσιν [τὴν] ευθυναν είς τὸ δικαστήριον κτλ.). Ich gebe zu, dass die Ausdrucksweise des Aristoteles nicht völlig klar und befriedigend ist 2); unmöglich berechtigt sie aber zu dem weitgehenden Schlusse, zu dem sie Wilamowitz verwendete.3) Vermögen wir sonach Wilamowitz in der Hauptsache nicht Folge zu leisten, so können wir uns dem Gewichte seiner Grunde nicht verschliessen, die sich mit der Bedeutung beschäftigen, welche die Continuirung der Strategie hatte. Dass der wiedergewählte Stratege der Rechenschaft entzogen war, ist unbedingt zuzugeben; es liegt in der Natur der Sache. dass die bekannten, von Aeschines erwähnten Regeln über die υπεύθυνοι (Ctesiph. § 18 ff.) auf einen im Amte bleibenden Feldherrn nicht anwendbar sind. Die Rechenschaftspflichtigkeit des Strategen ist zwar vorhanden, sie wird aber durch seine Wiederwahl suspendirt4); und so bleibt nichts Anderes übrig, als dass die militärischen Beamten nicht früher sich der Euthyne unterzogen, als bis sie nicht mehr wiedergewählt wurden, dann aber in der regelmässigen Form, ähnlich wie der im Felde stehende Strateg, dessen Amtsdauer abgelaufen war, erst nach der Ablösung von dem auswärtigen Posten Rechenschaft ablegen konnte. 5) Auch so ist

<sup>1)</sup> a. a. O. S. 52. 231 (Anmerkung).

<sup>2)</sup> Es betrifft dies die Wendung καὶ στρατηγοῖε εὐθίνας. Das stellt sich dem an die Seite, dass Aristoteles im c. 61 die Epicheirotonien auf Strategen und Hipparchen beschränkt, während er doch c. 43, 4 ihre allgemeine Anwendung auf sämmtliche Beamte berichtet.

<sup>3)</sup> Aehnlich wie von mir ist die Stelle (damals noch Pollux) von Hauvette S. 60 erklärt worden, der allerdings durch die mangelhafte Ueberlieferung an der klaren Erkenntniss noch verhindert war. Die von ihm (S. 62. 107) postulirte Trennung zwischen bloss finanzieller Prüfung und derjenigen der gesammten Amtsführung ist unmöglich.

<sup>4)</sup> Dies gilt aber ebensogut für das 4. Jahrhundert.

<sup>5)</sup> Ebenso muss bei den Wiedergewählten die dem Amtsantritt voraufgehende Dokimasie entfallen sein.

ihre Ausnahmsstellung innerhalb der athenischen Verfassung beträchtlich; sie erklärt sich aber ganz gut durch die Entwicklung des Amtes aus dem praktischen Bedürfnisse des Staates heraus, das hier den Sieg über die demokratische Ordnung davontrug. Die militärischen Rücksichten, die Nothwendigkeit einen und denselben Commandanten längere Zeit auf dem ihm bekannten Kriegsschauplatze zu belassen, hatten die der attischen Verfassung sonst fremde Continuirung gebieterisch erzwungen; alle Vortheile, welche sie bot, wären zu Nichte geworden, wenn die wiederholte Strategie eine Unterbrechung durch die Rechenschaftsleistung, auch durch diejenige vor den Thesmotheten, erlitten hätte. Die Möglichkeit der Euthyne war bei denjenigen wiedergewählten Feldherren, die ein auswärtiges Commando bekleideten, ohnedem ausgeschlossen. Hatte aber einmal der rechtliche Grundsatz über die Unverantwortlichkeit der militärischen Stellen bei ihrer Continuirung Geltung gewonnen, so lag es in der Consequenz des Gedankens, dass er keinerlei Abweichung duldete und die Suspendirung der Euthyne auch auf diejenigen wiedergewählten Strategen erstreckt ward, die innerhalb des Landes blieben. Es war eben nothwendig, bei solchen Bestimmungen an alle Fälle zu denken. Auch da vollzog sich die Ausgestaltung der Strategie einzig und allein im Hinblick auf ihre ursprüngliche Bedeutung als Kriegsamt, ganz in derselben Weise, wie ich es früher in Bezug auf ihre Befugnisse gegenüber Rath und Volksversammlung zeigen konnte<sup>1</sup>); und das Verhältniss Athens nicht bloss zu seinen Feinden, sondern auch zu seinen Bundesgenossen hat darauf bestimmend eingewirkt. Die Früchte dieser rechtlichen Bestimmungen sind Perikles zu Gute gekommen; es war thatsächlich eine ἀνυπεύθυνος ἀρχή, die er durch das ihm Jahr für Jahr zugetheilte Feldherrnamt in Händen hatte (insofern behält Wilamowitz Recht) und die Ausnahmsstellung, die er in der Geschichte der athenischen Demokratie einnimmt, wird dadurch noch um Vieles klarer.2) Und nun kehren wir wieder zu unserem

<sup>1)</sup> Rhein. Mus. N. F. 45, 308.

<sup>2)</sup> Der freundlichen Mittheilung von Ferdinand Dümmler verdanke ich den Hinweis auf eine für die Betrachtung dieser Dinge wichtige Stelle bei Aristoteles, Pol. VIII (V) 7, S. 1307b. Aristoteles erzählt, in Thurioi habe das Gesetz bestanden, dass die Strategie nicht länger als 5 Jahre hindurch bekleidet werden durste; es sei Einigen gelungen, diese Beschränkung auszuheben und an deren Stelle die Bestimmung zu setzen: 🍏ɛɛ tage verschaften.

Thema zurück und wenden das erreichte allgemeine Ergebniss auf unseren speciellen Fall an: wenn Perikles, wie wir zu beweisen versuchten, im Frühjahr 430 wieder zum Strategen ernannt worden war, so kann man an die Möglichkeit eines Rechenschaftsprocesses (im eigentlichen Sinne) für das abgelaufene Amtsjahr 431/30 nicht mehr denken.

Man muss aber weiter fragen: sind unsere Nachrichten über den Gang des Processes gegen Perikles mit dem in Athen bestehenden Rechenschastsversahren überhaupt verträglich? Um dies zu erkennen, ist ein näheres Eingehen auf Drakontides' Antrag und den dazu von Hagnon durchgebrachten Zusatz erforderlich. Der Wortlaut des Psephisma, soweit es Plutarch mittheilt (Per. c. 32), ist folgender: Δεχομένου δὲ τοῦ δήμου καὶ προςιεμένου τὰς διαβολάς ούτως ήδη ψήφισμα κυροῦται, Δρακοντίδου γράψαντος, ὅπως οἱ λόγοι τῶν χρημάτων ὑπὸ Περικλέους εἰς τους πρυτάνεις αποτεθείεν, οί δὲ δικασταὶ τὴν ψῆφον ἀπὸ τοῦ βωμοῦ φέροντες ἐν [τῆ] πόλει κρίνοιεν. "Αγνων δὲ τοῦτο μεν άφειλε του ψηφίσματος, κρίνεσθαι δε την δίκην έγραψεν ἐν δικασταῖς χιλίοις καὶ πεντακοσίοις, εἴτ**ε κ**λοπῆ**ς καὶ δώ**ρων, εἴτ' ἀδικίου βούλοιτό τις ὀνομάζειν τὴν δίωξιν. Dass wir in diesen wenigen Zeilen ein Zeugniss von grossem Werth besitzen, wird allgemein zugegeben, denn es geht, wie der erste Blick lehrt, auf eine Urkunde zurück; es ist nicht zu bezweifeln, dass Plutarch den Volksbeschluss der Sammlung des Krateros entnahm. 1) Allein die Nutzbarmachung des Decretes für unseren Zweck wird durch den Umstand beeinträchtigt, dass Plutarch das Actenstück in der unglücklichsten und ungeschicktesten Weise excerpirt und für das Verständniss wesentliche Theile daraus weggelassen hat; es ist einer derjenigen Fälle, an denen man deutlich erkennt, wie wenig er es verstand, die gehaltvollsten Quellen für seine

συνεχῶς τοὺς αὐτοὺς στρατηγεῖν, wodurch dann die Umgestaltung der ganzen Versassung in oligarchischem Sinne angebahnt wurde. Aber so sehr man geneigt sein möchte, von den Einrichtungen der 'Perikleischen Mustercolonie' (Dümmler) auf die Institutionen Athens zurückzuschliessen, so bin ich doch im Zweisel, ob es in diesem Falle angeht und ob man sich für eine ähnliche Bestimmung bezüglich der Continuirung der athenischen Strategie entscheiden dars. Die Thatsache, dass Perikles 15 Jahre hindurch ununterbrochen Strateg war, spricht eher dagegen.

<sup>1)</sup> Cobet, Mnemosyne N. S. I 117 ff.; Krech a. a. O. S. 86 ff.

Darstellung auszunützen und wie gering seine Begabung als Historiker anzuschlagen ist. Was in dem Original noch alles enthalten war, hat Krech zu eruiren versucht1); allein man kann entschieden noch weiter gehen, als er es that. Einen Anhalt dafür haben wir an dem Umstande - und es ist dies ein glücklicher Zufall -, dass das Psephisma zu denjenigen Decreten gehört, in welchen durch ein Amendement Theile des Hauptantrags beseitigt werden; ich hatte Gelegenheit, auf die Eigenthümlichkeiten dieser Beschlüsse und ihre Wichtigkeit für den Urkundenstil in einem anderen Zusammenhang aufmerksam zu machen.2) Da nach einem constanten Gesetz der Formulirung auch diejenigen Theile des ursprünglichen Antrags, welche durch das Amendement aufgehoben werden, mitgetheilt sind und man das Endergebniss der Abstimmung aus ihrer Weglassung oder ihrer geänderten Wiederholung in dem Amendement ersieht, so ergiebt sich eine genaue Entsprechung der einzelnen Glieder zwischen dem Hauptantrag und dem Zusatz. Dadurch wird es in dem in Rede stehenden Falle ermöglicht, auf das durch Plutarchs Unachtsamkeit Verlorene zurückzuschliessen, zumal da wenigstens das Amendement ziemlich unversehrt erhalten geblieben ist. Die Abanderungen, welche Hagnon vorschlug und die gewiss durch die Formel Αγνων είπεν· τὰ μὲν ἄλλα καθάπερ τη βουλή eingeleitet waren, erstreckten sich auf drei Punkte: 1) Da bei ihm eine besondere Bestimmung über die Zahl der Geschworenen vorkommt (der Gerichtshof solle mit 1500 Heliasten besetzt werden)3), so muss auch in dem Hauptantrag etwas darüber gestanden haben. Man wird darin nicht irren, dass Drakontides die Besetzung des Gerichtes mit der üblichen Zahl von 501 Geschworenen in das Auge gefasst hat.4) 2) Damit steht in Zusammenhang, dass nach Hagnon die feierliche Form wegfällt, in welche Drakontides

<sup>1)</sup> a. a. O. S. 90.

<sup>2)</sup> Vgl. meine griechischen Volksbeschlüsse S. 13 ff. Dazu Otto Miller De decretis atticis quaestiones epigraphicae (Breslauer Dissertation 1885), S. 46 ff. Einen speciellen Fall dieser Art habe ich behandelt in den Symbolae Pragenses S. 215 ff.

<sup>3)</sup> Die von Kenyon in der Anm. zu Aristoteles c. 54,2 geäusserte Vermuthung, dass an unserer Stelle die Zahl 1500 verdorben und dafür 501 zu setzen sei, ist mehr als problematisch.

<sup>4)</sup> Duncker S. 462. Dazu Lipsius, AP. 148 und Max Fränkel, Die attischen Geschworenengerichte S. 103.

die Verhandlung und Abstimmung gekleidet wissen wollte. Drakontides hatte beantragt, dass die Gerichtsverhandlung auf der Burg abgehalten werde, also auf geheiligtem Territorium; so erhielten auch freiwillige Versöhnungen zwischen processirenden Gegnern dadurch eine höhere Weihe, dass sie bei dem Erechtheion stattfanden.1) Auf demselben Platze sollte das Geschworenengericht tagen - wohl unter freiem Himmel -, wie die Anordnung über die Abstimmung zeigt, denn unter dem βωμός ist kaum ein anderer als der vor dem Osteingange des Erechtheion befindliche Altar der Athena zu verstehen.2) Für das Heben der Stimmsteine von dem Altar hat Sintenis auf Plut. Them. c. 17 als eine Analogie verwiesen3); näher liegt es, dass der gleiche Vorgang bei der Urtheilsschöpfung des Areopags üblich war. 4) Aber wir begegnen ihm noch öfter<sup>5</sup>); es war also wohl die allgemein gebräuchliche Form der feierlichen Abstimmung, welche bezweckte, die Richter an die Heiligkeit ihres Eides zu erinnern. Da nun nach Hagnons Amendement jene ganze Seite des Versahrens entsiel, so musste auch, was in Verbindung damit stand, die Gerichtsverhandlung von der Burg an einen anderen Ort verlegt werden; und auch in dieser Hinsicht wird der Unterantrag des Hagnon eine Bestimmung getroffen haben, aller Wahrscheinlichkeit nach keine andere, als dass die Heliasten an einer der gewöhnlichen Gerichtsstätten ihres Amtes walten sollten. 3) Ein anderer Punkt, der abgeändert wurde, bezog sich auf die Bezeichnung des Vergehens, dessen Perikles angeklagt werden sollte. Hagnon lässt eine Alternative zu: εἴτε κλοπῆς καὶ δώρων εϊτ' άδικίου βούλοιτό τις όνομάζειν την δίωξιν, also, wie man aus der Disjunctivpartikel ersieht, zwischen zwei Klagen, von denen die eine auf Veruntreuung von öffentlichen Geldern und Bestechung, die zu einem Verbrechen zusammengefasst werden, die andere auf Amtsmissbrauch lautete. Wir werden also schliessen, dass nach Drakontides' Antrag die Klage nur auf eines dieser beiden

<sup>1)</sup> Antiphon  $\pi$ .  $\tau o \tilde{v}$   $\chi o \varrho$ . § 39 (wo natürlich  $\ell \nu$   $\pi \acute{o} \lambda \ell \iota$  zu schreiben ist) und Demosth. 36 § 15.

<sup>2)</sup>  $\dot{\phi}$   $\beta\omega\mu\dot{\phi}s$   $\tau\tilde{\eta}s$  [A $\theta\eta\nu\tilde{a}s$   $\dot{\phi}$   $\mu\epsilon$ ]yas CIA. II 163, Z. 19. 20. Vgl. Thuk. I 126, 10.

<sup>3)</sup> Weidmannsche Ausgabe, zuerst 1851 erschienen.

<sup>4)</sup> Cobet a. a. O. 119 verweist auf Demosth. de cor. § 134.

<sup>5)</sup> Nach dem Beschluss der Demotioniden (Έργημ. ἀρχαιολ. 1898, Sp. 1 ff. erfolgte die Diadikasie bei der Einführung in die Phratrie in derselben Form, ibid. Z. 17. 15. 29. 81—83.

Vergehen gerichtet war; und da liegt es selbstverständlich am nächsten daran zu denken, dass er die erste Alternative ( $x\lambda o\pi \tilde{\eta} c$ καὶ δώρων) bevorzugte, während Hagnon durch den freien Spielraum zwischen zwei Anklagepunkten und daraus sich ergebenden verschiedenen Strafen die Schärfe der Anklage zu mildern versuchte. Dass ein weiterer, für die Beurtheilung des Verfahrens wesentlicher Passus in dem Psephisma nicht sehlen konnte, wird später sestzustellen sein; auch die Erörterung über die Tendenz, welche Hagnon mit diesen Modificationen verfolgte, wollen wir lieber für eine bessere Gelegenheit aufsparen. Hier ist es unsere Aufgabe, eine Orientirung über das rechtliche Verfahren gegen Perikles zu gewinnen und dies dürfte bereits in den Umrissen geschehen sein. Es erhebt sich vor Allem die Frage: wozu wäre ein besonderes Psephisma für den Vorgang nothwendig gewesen, wenn die Anklage einen Zusammenhang mit der Rechenschastsablage hatte, deren Verfahren in Athen bis in die Einzelheiten hinein genau geregelt war? Die Grundzüge der Euthyne sind uns wenigstens in den wichtigsten Punkten bekannt; sie wurden zum ersten Mal von Rudolf Schoell in seiner Schrift , De synegoris atticis' fixirt'), dessen Annahmen (wenn er auch von einer Stelle im Lexicon Cantabr. ausging, deren Autorität jetzt als erschüttert anzusehen ist) durch die athenische Politie des Aristoteles bekräftigt, in Einigem auch berichtigt worden sind (c. 48.54).2) Wir wissen nun freilich nicht, welches Alter der hier geschilderten Form der Euthyne zuzuschreiben ist, es wäre aber Hyperkritik, sie auf das 4. Jahrhundert zu beschränken und zu glauben, dass sie in der voraufgehenden Zeit wesentlich verschieden davon war. Viel wahrscheinlicher ist es, dass das uns bekannte Rechenschaftsverfahren zu gleicher Zeit mit der Gründung der Rechnungsbehörden eingerichtet wurde<sup>3</sup>) und von da ab, Modificationen abgerechnet, die aber den Kern der Sache nicht trafen, unverändert blieb. Der gewöhnliche Gang der Euthyne ist nun, wie man gleich sieht, ganz unvereinbar mit den Vorschlägen des Drakontides. Wie schon bemerkt,

<sup>1)</sup> Vgl. auch Lipsius AP. 112 ff. 257 ff.

<sup>2)</sup> Dazu Lipsius SB. 64 ff.

<sup>3)</sup> Schoell de syneg. 34 setzt die Entstehung der Logisten in die Zeit des Kleisthenes. Da wir jetzt gelernt haben, dass ursprünglich dem Areopag die Euthyne zufiel, so könnte man auch an die Reform des Ephialtes denken, durch die möglicher Weise erst die Euthyne umgestaltet wurde.

bedurfte es zur Einleitung der Rechenschaft gar keines besonderen Psephisma; aber auch die endgültige Entscheidung durch einen Gerichtshof war gesetzlich vorgeschrieben und brauchte nicht erst durch einen Volksbeschluss verordnet zu werden. Ebenso überflüssig ist der erste Passus in Drakontides' Decret ὅπως οἱ λόγοι των χρημάτων ύπὸ Περικλέους εἰς τοὺς πρυτάνεις ἀποτε-Seler, da die Einreichung des Rechenschaftsberichtes nach Ablauf des Amtsjahres für alle Beamten obligatorisch war'); er widerspricht in anderer Hinsicht dem Gesetze, da die Logisten und nicht die Prytanen das Forum bildeten, an welches der Bericht geleitet wurde. Ebensowenig passt das Psephisma zu den γραφαί περί των εύθυνων (Aristoteles A.S. πολ. c. 48, 4/5). Diese Erwägungen sind es wohl gewesen, die Rudolf Schoell einst bewogen haben, die Art des von Drakontides beantragten Vorgehens als eine actio plane inaudita zu bezeichnen<sup>2</sup>) d. h. gerade heraus gesagt, als eine ganz ungesetzliche Handlungsweise, wie wir sie sonst nicht mehr antreffen, denn selbst der Process gegen die Feldherren der Arginusenschlacht hätte damit verglichen eine geringere Ueberschreitung der legalen Schranken dargestellt. Glücklicherweise ist es aber in unserem Falle nicht nöthig, den attischen Demos einer solchen Willkur zu beschuldigen, wenn wir nur die Verbindung des Processes mit der Rechenschaftsablage fallen lassen, die, wie wir eben sahen, durch nichts gerechtfertigt wird. Dass aber auch andere Erwägungen und darunter in erster Linie die Wiederwahl des Perikles gegen die gewöhnliche Ansicht sprechen, ist schon oben auseinandergesetzt worden.

Perikles war also Stratege, als die Anklage gegen ihn erhoben wurde. Gegen Beamte konnte aber während ihrer Amtsführung nur im Wege der Epicheirotonie oder durch Erhebung einer Eisangelie vorgegangen werden<sup>3</sup>); auch in dem letzteren Fall wurde, wenn Rath oder Volk beschlossen die Klage anzunehmen,

<sup>1)</sup> Aeschines Clesiph. § 22.

<sup>2)</sup> de syneg. 15. Aehnlich äussern sich Sintenis (Weidmannsche Ausgabe), G. Gilbert (Beiträge S. 207), Adolf Schmidt (Perikl. Zeitalter 1, 165) und Ernst Curtius, Griech. Gesch. II 416.

<sup>3)</sup> R. Schoell de syneg. att. 23; Lipsius AP. 351. 767. Die von Isler (S. 380) geäusserte Meinung, dass der Process in Form einer πεοβολή eingeleitet wurde, beruht auf einer seitdem widerlegten Anschauung Schoemanns, cf. AP. 337.

der von ihr Betroffene von seiner Stelle suspendirt. Nun trifft es zu, dass sowohl Diodor1) als Plutarch2) die Meldung bringen, Perikles sei von den Athenern abgesetzt worden. Ich weiss zu gut, dass die Neueren die Mittheilung mit einer gewissen Verachtung behandeln3); aber aus der Ausdrucksweise des Thukydides, wie Krüger meinte<sup>4</sup>), kann ihr sicherlich keine Gegeninstanz erwachsen, da dieser Schriftsteller (das ist ja oft hervorgehoben) mit einer gewissen Absichtlichkeit alle technischen Ausdrücke des attischen Staatslebens zu umgehen pflegt. Immerhin räume ich ein, dass die beiden Autoren zu wenig zuverlässig und von zu unklaren Vorstellungen über das öffentliche Recht Athens beherrscht sind, um ihr Zeugniss als feste Stütze zu benützen. Vielmehr ist es auch da unsere Aufgabe zu prüsen, wie sich die überlieserte Form des Processes zu dem verhält, was sowohl über die Epicheirotonie als über den Gang der Eisangelie sonst bekannt ist. Aristoteles' Bericht über die Epicheirotonie ist in den Capiteln 43, 4 und besonders 61, 2 der athenischen Politie enthalten.5) Wir kennen nun eine Anzahl von Apocheirotonien gerade von Strategen, die in das 5. Jahrhundert v. Chr. gehören. Allerdings das älteste Beispiel, welches Themistokles liefern würde, ist nicht mit völliger Sicherheit hierher zu ziehen.6) Dagegen ist an Phrynichos' Absetzung im Winter 412/11 kaum zu zweifeln7), noch weniger an der Apo-

<sup>1)</sup> XII 45, 4: διόπερ ἀποστήσαντες αὐτὸν τῆς στρατηγίας κτέ.

<sup>2)</sup> Per. c. 35: Οὖ μὴν παρέλυσε τὴν ὀργὴν οὖδὲ μετέπεισε πρότερον ἢ τὰς ψήφους λαβόντας ἐπὰ αὐτὸν εἰς τὰς χεῖρας καὶ γενομένους κυρίους ἀφελέσθαι τὴν στρατηγίαν κτλ.

<sup>3)</sup> So Gilbert, Duncker, Beloch (Letzterem blieb es S. 332 vorbehalten, aus den Zeugnissen über die Absetzung gewissermassen das Gegentheil zu folgern). Dagegen spricht sich Holm (Griech. Gesch. 2, 382) für Perikles' Absetzung aus.

<sup>4)</sup> Anmerkung zu c. 65, 2: "Wäre er auch abgesetzt worden (Plut. u. Diod.), so würde Thuk. eine so auffallende Strafe gewiss angemerkt haben".

<sup>5)</sup> Dazu Lipsius SB. 48. 49. Auch c. 59, 2 sind unter καταχειροτονίαs abweichend von Lipsius wahrscheinlich die Entscheidungen des Demos bei den Epicheirotonien zu verstehen.

<sup>6)</sup> Diod. Xl 27, 3: δεξαμένου δὲ τοῦ Θεμιστοκλέους τὰς δωρεάς, ὁ δημος τῶν Ἀθηναίων ἀπέστησεν αὐτὸν ἀπὸ τῆς στρατηγίας και παρέδωκε τὴν ἀρχὴν Ξανθίππω τῷ Ἀρίφρονος. Dezu Hauvette a. a. O. 32.

<sup>7)</sup> Thuk. VIII 54, 3: ἄμα τε διαβαλόντος και Φρύνιχον τοῦ Πεισάνδρου παρέλυσεν ὁ δῆμος τῆς ἀρχῆς και τὸν ξυνάρχοντα Σκιρωνίδην, ἀντέπεμψαν δὲ στρατηγοὺς ἐπὶ τὰς ναῦς Διομέδοντα και Λέοντα.

cheirotonie des ganzen Strategencollegiums mit Alkibiades an der Spitze nach der Schlappe von Notion.1) Auch die Feldherren der Arginusenschlacht wurden, wie die von Xenophon gebrauchte Ausdrucksweise lehrt, abgesetzt. 2) Endlich sind die Verse in Aristophanes' Rittern 260 ff. von Droysen in durchaus überzeugender Weise auf den gleichen Vorgang gedeutet worden.3) Ebenso muss der Rückberufung des Alkibiades von dem sicilischen Feldzug (Thuk. VI 61) dessen Apocheirotonie voraufgegangen sein. 4) Es ist ganz natürlich und vollkommen im Geiste der entwickelten Demokratie, dass das souverane Volk jederzeit das Recht hat, einen Beamten abzuberusen, wann es ihm beliebte. Eine andere Frage ist aber, ob das von Aristoteles geschilderte Epicheirotonieversahren und speciell die der Entsetzung folgende gerichtliche Entscheidung schon damals existirten. Dass es im 5. Jahrhundert überhaupt die regelmässige Epicheirotonie der späteren Zeit gegeben habe, dagegen ist von Wilamowitz mit vollem Rechte Widerspruch erhoben worden ); selbst wenn Lysias 30 § 5 beweisen sollte, was durchaus nicht zwingend ist, dass sie bald nach Euklid im Gebrauche war, so lässt dies für das vorhergehende Jahrhundert keinen Schluss zu. Noch weniger wird man glauben dürfen, dass die Verhandlung vor Gericht zu den ursprünglichen Bestandtheilen der Institution gehörte; ihr Entwicklungsgang kann der Art gewesen sein<sup>6</sup>),

<sup>1)</sup> Xen. Hell. I 5, 16: οἱ δὲ ἐν οἵκφ Ἀθηναῖοι, ἐπειδὴ ἢγγέλθη ἡ ναυμαχία, χαλεπῶς εἶχον τῷ Ἀλκιβιάδη, οἱόμενοι δι' ἀμέλειάν τε καὶ ἀκράτειαν ἀπολωλεκέναι τὰς ναῦς, καὶ στρατηγοὺς εἴλοντο ἄλλους δέκα κτλ; besonders aber Lysias 21 § 7. Diodor XIII 74, 1 und Plut. Alk. c. 36 lassen keine entschiedene Folgerung zu. Gilbert (Beiträge S. 364/5) sieht die Wahlen der neuen Strategen als ordnungsmässig an, was ganz falsch ist; nebenbei bemerkt, ist die von ihm S. 365 geäusserte Anschauung über die Apocheirotonie höchst merkwürdig.

<sup>2)</sup> Xen. Hell. I 7, 1: Οἱ δ' ἐν οἴκφ τούτους μἐν τοὺς στρατηγοὺς ἔπαυσαν πλὴν Κόνωνος· πρὸς δὲ τούτφ εἴλοντο ᾿Αδείμαντον καὶ τρίτον Φιλοκλία; dazu Lipsius AP. 352. Gilbert denkt (Beiträge S. 370) ebenfalls ohne Grund an eine Nichtwiederwahl.

<sup>3)</sup> Uebersetzung des Aristophanes 1, 105. Die Erklärung dieser Stelle bei Kock (Weidmannsche Ausgabe) ist ganz verwirrt.

<sup>4)</sup> Dass die damalige Action gegen Alkibiades von schreiender Ungerechtigkeit war, hat ganz richtig Müller-Strübing, Die attische Schrift vom Staat der Athener (Philol. IV. Suppl.) S. 80 bemerkt.

<sup>5)</sup> Aus Kydathen S. 59.

<sup>6)</sup> Auch bei der Verleihung des Bürgerrechts war der Entwicklungsgang ein ähnlicher.

dass zuerst die Apocheirotonie vorgenommen wurde, wenn es eben der Demos für gut fand, dass daraus die in jeder Prytanie stattfindende Abstimmung hervorging, die zunächst nichts bedeutete, als eine Suspension und nur auf ausdrücklichen Beschluss des Volkes weitere Consequenzen nach sich zog, und dass endlich die Entscheidung eines Dikasterion als letzte Instanz hinzugefügt wurde. Eine ähnliche Vorstellung von dem allmählichen Werden der Epicheirotonie wird wenigstens, abgesehen von den oben citirten Schriftstellern, durch einige Stellen der Redner nahe gelegt, die ein obligatorisches Eingreifen des Gerichts nicht voraussetzen 1); es liegt am nächsten, diese Differenz der Angaben von dem historischen Gesichtspunkt aus zu erklären. Der Terminus ἐπιχειροτονία selbst kommt selten vor; ausdrücklich ist der Epicheirotonie bei einer von Ps. Demosth. 58 § 27 berührten Absetzung gedacht, ein Fall, der in das Jahr 344/3 gehört2) und bei dem nach der Darstellung des Redners die richterliche Entscheidung eingetreten ist.3) Dagegen könnte der Process gegen Timotheos im Jahre 373 als Argument dafür benutzt werden, dass damals eine Apocheirotonie keine Verhandlung des Gerichtes zur Consequenz hatte, denn Timotheos musste sich vor der Ekklesie verantworten; allein dieses historische Factum ist deshalb nicht als bindendes Beweismittel zu verwenden, weil die Form, in welcher die Anklage gegen Timotheos angestrengt wurde, die Eisangelie war.4) Eher lässt eine andere Erwähnung bei Demosthenes (23 § 149) über Iphikrates' Apocheirotonie im Jahre 364 vermuthen, dass sich letztere auf die blosse Suspension des Feldherrn beschränkte. 5) Alles zusammen-

<sup>1)</sup> Darauf macht aufmerksam Lipsius, AP. 351 und SB. 49.

α΄ ετ' οὐ μόνον αὐτὸς ἀπεχειροτονήθη τῶν ἐπιχειροτονιῶν οἰσῶν,
 ἀλλὰ καὶ τὴν ἀρχὴν ἄπασαν ἐποίησεν.

<sup>3)</sup> AP. 350 und Max Goldstaub, De adeas notione et usu in iure publico attico (Breslau 1889), S. 26.

<sup>4)</sup> Apollod. c. Timoth. § 9 ff. (έπειδη δ' ἀπεχειροτονήθη μεν ύφ' ύμων στρατηγος διὰ τὸ μη περιπλευσαι Πελοπόννησον, έπι κρίσει δε παρεδέδοτο είς τὸν δημον κτλ., später κρίναντες έν τῷ δήμφ und στρατηγούντα δ' αἰτὸν ἐπαίσατε). Als Apocheirotonie gefasst von Köhler, Ath. Mittheil. VIII 175.

<sup>5)</sup> Ps. Demosth. 26 § 5 ist wegen des zweiselhaften Charakters der Rede aus der Reihe der Zeugnisse auszuscheiden. Zu erwägen bleibt noch Demosth. 23 § 167, dazu Androtion bei Harp. s. u. Κηφισόδοτος (cf. Schäfer, Demosthenes und seine Zeit <sup>2</sup>1, 159). Allein es wird Kephisodot durch eine Eisangelie belangt und dann vor Gericht gestellt worden sein, vgl. Lipsius AP. 351<sup>422</sup>

genommen glaube ich, wenn auch nicht als sicher, so doch als probabel aussprechen zu dürfen, dass die Form der Epicheirotonie, welche wir bei Aristoteles finden, erst ein ziemlich spätes Erzeugniss ist und keinesfalls in das 5. Jahrhundert zurückreicht. eine Epicheirotonie der Beamten im 5. Jahrhundert kann ebensowenig gedacht werden, wie an die ἐπιχειροτονία νόμων, die ja chenfalls erst im 4. Jahrhundert entstand1); beide Institutionen scheinen eine parallele Entwickelung gehabt zu haben. Für unseren Zweck kommt sie nicht weiter in Betracht; denn selbst wenn Jemand, was kaum geschehen dürfte, einer entgegengesetzten Anschauung von dem Alter dieser Einrichtung huldigen und das von Aristoteles berichtete Verfahren für unsere Zeit acceptiren würde, so ist dessen Anwendung auf den Process des Perikles schon desswegen ausgeschlossen2), weil ganz wie bei der Euthyne ein specielles Psephisma, das eine gerichtliche Verhandlung anordnete, nicht erforderlich gewesen wäre.

So bleibt von den im attischen Process üblichen Klageformen für das Verfahren gegen Perikles allein die Eisangelie übrig. Dass dieselbe in unserem Falle zu erkennen sei, hat Krech behauptet \*); wie es die Natur seiner Erörterung mit sich brachte, konnte er der Begründung nur wenige Worte widmen und es wird unsere Aufgabe bilden, auch da in eingehender Weise die Möglichkeit dieser Auffassung speciell an dem Psephisma des Drakontides zu prüfen. Bevor wir dazu schreiten, möge es gestattet sein, einige Bemerkungen über die Eisangelie und ihre Geschichte voraufzusenden, da dies für das Verständniss des Folgenden unerlässlich ist.

Ueber die wichtigsten Punkte, die sich auf das Versahren der Eisangelie beziehen, ist man zu einem befriedigenden Einverständniss gelangt und es genügt da, einsach auf die letzte ausgezeichnete Darstellung des Gegenstandes zu verweisen. 4) Anders steht es mit

und Rose, Commentationes philologicae, conventui philologorum Monachii congregatorum obtulerunt sodales seminarii philologici Monacensis (1891)

<sup>1)</sup> Rudolf Schoell, Attische Gesetzgebung (Sitzungsberichte d. Münchener Akademie phil. philol. Cl. 1886 l), S. 95 ff. 104.

<sup>2)</sup> An eine Epicheirotonie denkt Marchant a. a. O.

<sup>3)</sup> a. a. O. S. 89.

<sup>4)</sup> Bei Lipsius, AP. 312 ff.

der historischen Betrachtung dieser Klage, bei welcher man gewöhnlich von ihrem letzten Stadium ausgeht, das durch den νόμος εἰςαγγελτικός vertreten wird; und doch ist es unrichtig, der Entwicklung einer Institution jene Form zu Grunde zu legen, die streng genommen schon ihre Erstarrung bedeutet.¹) Nur so ist es möglich gewesen, dass eine Ansicht über das Alter der Eisangelie aufgestellt werden konnte und weite Verbreitung gewann, wie diejenige von Max Fränkel²), deren wesentlicher Inhalt in der Behauptung gipfelt, die Eisangelie hätte im. 5. Jahrhundert noch nicht als ausgebildetes Rechtsverfahren bestanden und man könne von ihr als solchem erst seit dem Archontat des Eukleides sprechen.

Diese Anschauung hält einer eingehenden Prüfung gegenüber nicht Stand. Eine ihrer wesentlichsten Stützen ist die Annahme, dass angeblich eine Stelle (III 5) in der Schrift vom Staate der Athener beweise, im Jahre 424 sei der Terminus εἰςαγγελία überhaupt noch nicht vorhanden gewesen. Allein wie hoch dessen Alter ist, wissen wir jetzt aus Aristoteles, bei dem er schon zur Zeit Solons und zwar in derselben Bedeutung wie später sich findet; Solon wies die Eisangelien über den Umsturz der Verfassung an den Areopag.3) Und wer Aristoteles' Ausdruck - meines Erachtens ohne Berechtigung - als eine Uebertragung der Terminologie seiner Zeit auf eine srühere Periode ansehen und damit Fränkels Annahme retten möchte, den verweise ich darauf, dass wir ein allerdings nur literarisch erhaltenes urkundliches Zeugniss besitzen, welches die Existenz der Eisangelie in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts bestätigt: Krateros kannte die von Leobotes gegen Themistokles eingebrachte Eisangelie.4) Und ein weiteres ebenfalls urkundliches Zeugniss lehrt die wichtige Thatsache, dass sicherlich

<sup>1)</sup> Dieser Vorwurf ist besonders gegen Hagers Quaestionum Hyperidearum capita duo (Leipz. Dissert. 1870) zu erheben, eine Schrift, der sonst Niemand Schaffsinn und Beherrschung des Stoffes absprechen wird.

<sup>2)</sup> Die attischen Geschworenengerichte (Berlin 1877), S. 71 ff.

<sup>3) &#</sup>x27;Aθ. πολ. c. S, 4: καὶ τοὺς ἐπὶ καταλίσει τοῦ δίμου συν[ι]σταμένους εκρινεν, Σόλωτος θέν[τος] κόμον είςα[γγ]ελ[ίας] περὶ αὐτῶν nach der Lesung von Wessely bei Kenyon³. Dazu Bruno Keil, Solon. Versassung S. 105 ff. 112.

<sup>4)</sup> Lexic. Cantabr. im Appendix zu Porsons Photios S. 577: συνομολογεῖ δὲ τοῖς ἱπὸ Θεοφράστου ἡ κατὰ Θεμιστοκλέους εἰςαγγελία, ἥν εἰςήγγειλε κατὰ Κρατερὸν Λεωβώτης ᾿Αλκμαίωνος ᾿Αγουλῆ, θεν, dazu Cobet Mnemos. N. S. I 106 und Krech S. 96. Es war eine εἰςαγγελία προδοσίας cf. Thuk. I 138, 6 (dazu AP. 422). Ueber die historischen Umstände Busolt, Griech. Gesch. 2, 365. 355. 357.

schon vor 424 die Grenze von 500 Drachmen für die Strafgewalt des Rathes fixirt war 1): also muss die Competenz dieser Körperschaft in dem Eisangelieverfahren damals schon ganz genau und in derselben Weise wie später geregelt gewesen sein. Damit kann aber die weitere Ansicht Frankels (S. 76) nicht gehalten werden, im Jahre des Processes gegen die Feldherren der Arginusenschlacht habe eine die Anwendung des Verfahrens bestimmende Norm noch gar nicht existirt. Die gesammte Anschauung Frankels über die Geschichte der Eisangelie ist von dem Feldherrenprocess deutlich beeinflusst: er muss eine lockere Form des damaligen Versahrens annehmen, wenn die von ihm mit so grosser Entschiedenheit verfochtene These (S. 84), es sei damals keine für die Gerichtsverhandlung vor dem Volke wesentliche Bestimmung verletzt worden, aufrecht bleiben soll. Heute dürfte die letztere Meinung kaum mehr von Vielen getheilt werden. Dass in dem erwähnten Process eine schwere Vernachlässigung der Gesetze unterlief, hat Rose bewiesen3); die Folgerungen, die Frankel aus seiner Supposition für die Eisangelie gezogen hat (S. 81), kommen damit in Wegfall. Ein zweites Moment, welches für die Theorie, die sich Fränkel über die Entwickelung der Eisangelie gebildet hat, sicherlich von Gewicht war, ist der Umstand, dass er sich der Anschauung Grotes, die Geschworenengerichte seien erst durch Perikles eingerichtet worden, anschloss und sie weiterzubilden versuchte.") Bei dem jungen Alter der Dikasterien mochte es natürlich erscheinen, dass noch zu Ausgang des 5. Jahrhunderts die Eisangelie keine feste Form gewonnen hatte. Aber auch Grotes Annahme, die seiner Zeit Schoemann mit Glück bekämpste, ist seit der Wiederentdeckung der Aristotelischen Politie der Athener als abgethan zu betrachten. Schon die hier ausgeführten Erwägungen lehren, dass Fränkels Deductionen auf ganz unsicherer Grundlage aufgebaut sind. Dass aber zu der Zeit, die für unsere Zwecke wichtig ist, schon eine Regelung der Eisangelie existirte<sup>4</sup>), darauf führen nicht blos die

<sup>1)</sup> ClA. IV 2, n. 27<sup>b</sup> z. 58 ff. Die Summe von 500 Drachmen kann nur als Maximum aufgefasst werden, vgl. Lipsius AP. 136<sup>306</sup>.

<sup>2)</sup> Comment. Monac. 91. Auch Gilbert (Beiträge S. 379) beurtheilt den Process richtiger als Fränkel.

<sup>3)</sup> S. 67 ff.

<sup>4)</sup> Dies behauptete Bohm, de zisayysklass ad comitia Atheniensium delatis (Dissert. Halle 1874), bei dem aber die Durchführung im Einzelnen unklar und verworren ist.

Zeugnisse über das frühe Vorkommen des Terminus, vielmehr kann auch gezeigt werden, dass kein wesentlicher Gegensatz zwischen dem 5. und dem 4. Jahrhundert in dem Verfahren der Eisangelie bestand. 1) Bis auf den vouoc elcayyeltixoc gab es einzelne Bestimmungen, welche die Anwendung der Eisangelie in den betreffenden Fällen verordneten; erst durch dieses Gesetz ist eine bedeutende Wandlung bewirkt worden, denn durch dasselbe verlor die Eisangelie vollständig den ursprünglichen Charakter eines aussergewöhnlichen Verfahrens, den sie bis dahin stets behalten hatte2), und wurde nicht dem Namen, aber dem Wesen nach eine Klage wie jede andere. Der Zeitpunkt, zu welchem das Gesetz erlassen ward, ist nicht überliefert. Frankel setzt es in das Jahr des Archon Eukleides<sup>3</sup>) und das passt vollkommen zu seiner sonstigen Auffassung. Ich hoffe aber wahrscheinlich machen zu können, dass diese Datirung unrichtig ist und das Jahr des Eukleides für die Eisangelie keine Epoche ausmacht.

Es ist ein für das 4. Jahrhundert allgemein anerkannter Grundsatz, dass der Rath das zuständige Forum für das Einbringen der Eisangelie darstellt. <sup>4</sup>) Nicht anders steht es damit in dem 5. Jahrhundert. <sup>5</sup>) Der Sprecher von Antiphons Choreutenrede, die wahrscheinlich in das Ende des Jahres 412 fällt <sup>9</sup>), hatte in dem vorhergehenden Jahre Ol. 91, 4 gewisse Leute wegen Veruntreuung von Staatsgeldern durch eine Eisangelie belangt, die bei dem Rathe eingebracht wurde (§ 12. 35. 36); im Jahre Ol. 92, 1 zog er als

<sup>1)</sup> Freilich darf man das Versahren nicht in der Weise darstellen wie Fränkel S. 73 ff., der die directe Ueberweisung der Eisangelie von Seiten des Rathes an das Gericht ganz übergeht und meint, dass in jedem Fall die Entscheidung des Rathes vor die Ekklesie gebracht wurde. Dass dies falsch istlehrt ein Blick in den AP.

<sup>2)</sup> Was Lipsius (AP. 315) über die Eisangelie des 5. Jahrhunderts sagt, passt vollkommen auch für diejenige des 4. Jahrhunderts. Dazu stimmen seine Aeusserungen S. 325. 340.

<sup>3)</sup> S. 77. Ebenso Bohm a. s. O. S. 30, Caillemer bei Daremberg et Saglio, Dictionnaire des antiquités s. v. sisayyalia, Busolt, Griech. Staatsalterthümer<sup>8</sup> S. 288. Lipsius äussert sich vorsichtiger (AP. 314); so auch Gilbert (Griech. Staatsalterth.<sup>2</sup> 341).

Ygl. bes. Lysias XXX § 22 und Isokrates XV § 314, Aristot. A9. nol.
 2. 45, 2. Dazu Lipsius, AP. 320.

<sup>5)</sup> Daher ist es begreiflich, dass in der Zeit der Dreiseig die Eisangelien allein von dem Rathe entschieden wurden, cf. Lysias XII 48, XHI 35. 36.

<sup>6)</sup> R. Schoell in den Commentationes Mommeen. 455.

Prytane Finanzbeamte (Poristen, Poleten, Praktoren) ebenfalls vor den Rath (§ 49). Die Eisangelie gegen Alkibiades war an den Rath gerichtet (Isokr. XVI § 6) und einige Stellen bei Aristophanes¹) handeln von Anzeigen an die Bule. Das gewöhnliche, im 4. Jahrhundert herrschende Verfahren ist dann dasjenige, wie es die Ps.-Demosthenische Rede gegen Euergos und Mnesibulos schildert. 3) Falls der Rath die Eisangelie annimmt und den Beklagten für schuldig erklärt, straft er Letzteren entweder in eigenem Wirkungskreise oder weist, wenn die Grösse des Verbrechens seine Competenz überschreitet, die Sache unmittelbar einem Gerichtshofe zur Aburtheilung zu. In der gleichen Weise findet das Vorgehen bei der in Antiphons Choreutenrede erwähnten Eisangelie statt; dass sie zuerst im Rathe verhandelt ward, ist bereits bemerkt, dann wurden die Angeklagten vor Gericht gestellt (§ 38, vgl. § 21. 37).\*) Auch in dem von Lysias (30 § 10 ff.) erwähnten Falle mit Kleophon4) hatte der Rath (es ist wohl dasselbe Verfahren ex offo wie dasjenige des Prytanen in der Choreutenrede) zuerst beschlossen, den Demagogen den Heliasten zu übergeben, dann allerdings in ungesetzlicher Weise den Process allein durchgeführt. ) Auch in dem Amendement des Eudikos zu dem Decrete des Erasinides wird das oben skizzirte Versahren vorausgesetzt CIA. I 59, Z. 38 ff. Eŭδικος είπε· τὰ μὲν [ἄλλα καθάπες Διοκλής. περί] δὲ τῶ[v] δωροδοκησ[άντων ἐπὶ τῷ ψηφίσματι], ὃ ἐψηφίσϑη Ἀπολλ[οδώρω, την βουλην βουλεῦσ]αι ἐν τῆ πρώτη εδ[ρα ἐν τῷ βουλευτηρί]ω, καὶ κολάζειν τῶν [δ]ωρο[δοκησάντων καταψ]ησιζομένην καὶ ἐς δι(κ)ασ[τήριον παραδιδοῦσα]ν ο καθότι ᾶν δοκῆ αὐτῆ. τ[ῶν δὲ δικαστῶν τοὺς] παρόντας ἀποφαίνειν ἅ[ττα έδικάσθη, καὶ ἐάν] τίς τι ἄλλο είδη περὶ τ[ούτων: ἐξεῖναι δὲ καὶ] ἰδιώτη, ἐάν τις βούλητα[ι]; es handelt sich hier nicht

<sup>1)</sup> Acharner v. 379 ff., Ritter v. 475 ff. 625 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Lipsius AP. 320 ff.

<sup>3)</sup> Man sieht also, wie es mit der Bemerkung Fränkels S. 86 (die sich allerdings auf eine andere Anklage bezieht, diejenige gegen Antiphon) steht: ,darin, dass dieser (der Rath) sie sogleich an das Gericht und nicht zunächst an das Volk weist, ist eine wesentliche Abweichung von dem späteren Verfahren'. Im Allgemeinen ist diese Ansicht unrichtig und auch auf den Process des Antiphon trifft Fränkels Erklärung nicht zu.

<sup>4)</sup> Darüber Schwartz, Rhein. Mus. N. F. 44, 114.

<sup>5)</sup> Cf. auch Rauchenstein zu Lysias 13, § 12.

<sup>6)</sup> So nach Lipsius' Ergänzung, AP. 322849.

um eine Bestimmung über die Modalitäten der Anklage gegen die der Bestechung Beschuldigten, wie Kirchhoff¹) und Lipsius (a. a. 0.) meinen, denn diese waren durch die Vorschriften der Gesetze gegeben, sondern an den Hinweis auf die gewöhnliche Norm wird, was die Hauptsache ist, ein Zusatz über die Aufforderung zur Zeugenaussage angeknüpft.2) In dem Process des Antiphon und seiner Genossen<sup>3</sup>), der ausdrücklich als Eisangelie bezeichnet ist (vita § 11. 20, vgl. auch die Rolle der Thesmotheten § 23), beschliesst der Rath nach dem erhaltenen Psephisma (vita § 22 ff.) unmittelbar die Ueberweisung an das Gericht; doch möchte ich hier mit Rücksicht darauf, dass bei diesem Factum seiner Wichtigkeit wegen wohl auch die Ekklesie mitgesprochen haben wird, der Annahme von Lipsius beipflichten, dass damals dem Rath für sein Vorgehen besondere Vollmacht von dem Volke ertheilt wurde. 4) Die Beispiele aus der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts stimmen nun vollkommen mit den eben angeführten überein. Ich verweise auf die Rede des Lysias gegen die Getreidehändler (gehalten wahrscheinlich um 387/6), welche für den genaueren Gang eines solchen Processes ungemein lehrreich ist. 5) Noch wichtiger ist, der Zeit wegen, Lysias' Rede gegen Nikomachos; denn sie fällt in das Jahr 399, also bald nach dem Archontate des Eukleides, und da musste man doch erwarten, wenn wirklich zu dieser Zeit eine so wesentliche Veränderung in dem Eisangelieverfahren stattgefunden hätte, wie Frankel meint, davon Spuren in ihr zu finden. Allein in diesem Process ist gar keine Abweichung von den Formen des 5. Jahrhunderts zu merken, er spielt sich in der gleichen Weise wie früher vor Rath und Gericht ab (cf. § 7).6) Endlich habe ich schon früher bemerkt, dass die Apollodorische Rede gegen Euergos und Mnesibulos (aus 353/2) als typisches Bild für den gewöhnlichen Gang eines solchen Processes gelten kann.

Freilich nur für den gewöhnlichen Gang. Wenn der Rath eine bei ihm angebrachte Eisangelie für zu wichtig hielt, als dass sie in der üblichen Weise entschieden werde, war es ihm unbe-

<sup>1)</sup> Monatsberichte der Berliner Akademie 1861, S. 607.

<sup>2)</sup> Vgl. die Note 12 zu Dittenbergers Syll. 43.

<sup>3)</sup> Bei Fränkel (vgl. S. 568 A. 3) nicht glücklich behandelt.

<sup>4)</sup> AP. 322349.

<sup>5)</sup> cf. AP. 312. 323.

<sup>6)</sup> Ueber die Klage gegen Nikomachos cf. AP. 268. 312.

nommen, der Ekklesie einen Antrag über deren weitere Behandlung vorzulegen. Es ist kaum möglich, für diesen Fall eine Strafgrenze zu statuiren, nach deren Ueberschreitung der Rath verpflichtet war sich an das Volk zu wenden, sondern er muss da für seine Entschliessungen freien Spielraum besessen und seine Erwägungen nach dem Inhalt und den begleitenden Umständen des Verbrechens eingerichtet haben. Das waren die eigentlichen "Staatsprocesse", deren Begriff bis zur Fixirung durch das spätere Eisangeliegesetz ein ganz dehnbarer war und mit Rücksicht auf das Wohl und die Interessen des geschädigten Gemeinwesens dehnbar sein musste. Es liegt in dem Wesen des Verhältnisses zwischen Rath und Gemeindeversammlung, in der, wie wir durch die Untersuchungen über die attischen Psephismen gelernt haben, doppelten Möglichkeit von Vorschlägen des Rathes, dass die Bule auch in einer solchen Sache keinen materiellen Antrag zu stellen brauchte, sondern sich mit einem formellen Probuleuma begnügte, durch welches überhaupt die Verhandlung der Ekklesie über die Klage eingeleitet ward. So wurde es wahrscheinlich zu Ansang des Processes der Arginusen-Feldherren gehalten: aus Xenophons Erzählung (Hellen. I 7, 1 ff.) geht nichts weiter hervor, als dass der Rath die apocheirotonirten Strategen verhaftete und vor das Volk stellte; von einem Antrag, der von ihm ausging, horen wir nichts und erst in der Ekklesie wird beschlossen την βουλην προβουλεύσασαν είς ενεγκείν, δτω τρόπω οί ανδρες κρίνοιντο. Auch das Probuleuma des Rathes der Weiber in Aristophanes' Thesmophoriazusen v. 371 ff. ist rein formeller Natur'), indem es die Discussion darüber eröffnet, wie mit Euripides verfahren werden soll2), ohne einen concreten Vorschlag zu machen. Ganz adaquat ist die Rolle der Bule, wenn die Eisangelie nicht bei ihr, sondern direct bei der Ekklesie eingebracht ward; wurde sie von letzterer angenommen, so musste der feststehenden Regel des attischen Staatsrechts gemäss über das weitere Vorgehen erst ein Antrag des Rathes eingeholt werden. Was aber für die Art unserer Betrachtung wichtig ist, auf eine solche gemeinsame Entscheidung von Rath und Volk treffen wir sowohl vor als nach Eukleides. Auch da ist es natürlich öfter vorgekommen, dass die Ekklesie beschloss,

<sup>1)</sup> Miller de decretis atticis S. 8.

<sup>2)</sup> v. 377 ff.: καὶ χρηματίζειν πρῶτα περὶ Εὐριπίδου, ὕ τι χρὴ παθεῖν Ικεῖνον κτλ.

der Process solle vor Gericht durchgeführt werden. 1) Ganz allgemein spricht davon Aristophanes, Wespen v. 590 ff.2); wir kennen ein historisches Factum dieser Art, das sich kurz vor der Einsetzung der 30 ereignete (Lysias XIII § 35).3) Auch über Phrynichos ist auf Antrag des Kritias nach seiner Ermordung Gericht gehalten worden, wie man aus der Ausdrucksweise des Psephisma (Lyk. Leocr. § 113/4, dazu vita des Antiphon § 24) und der Thatsache, dass in demselben eine Strasschätzung vorkommt, schliessen darf, vor einem Dikasterion. Im 4. Jahrhundert scheint die Ueberweisung durch die Volksversammlung an die Gerichte vorherrschend gewesen zu sein4), so wie Demosthenes 24 § 9 es schildert: αλλά πρώτον μέν βουλής κατεγνωκυίας, είτα τοῦ δήμου μίαν ήμέραν όλην έπὶ τούτοις αὐτοῖς ἀναλώσαντος, πρὸς δὲ τούτοις δικαστηρίοιν δυοίν είς ένα και χιλίους έψηφισμένων. In der Art hat sich wahrscheinlich auch der Process gegen Timotheos, Iphikrates, Menestheus während des Bundesgenossenkrieges abgespielt; sie wurden durch eine Eisangelie belangt), für welche ich einer Wendung bei Deinarch halber an ein Verfahren nicht vor dem Volke, sondern vor Heliasten denken möchte ); doch wird der Demos, da es sich um eine Haupt- und Staatsaction drehte, die Instruirung bestimmt haben. Es war aber ganz dem Ermessen des Volkes überlassen, nach Belieben und nach der Wichtigkeit der Sache zu beschliessen, dass die Klage nicht von den Richtern abgeurtheilt, sondern die Entscheidung von ihm selbst gefällt werden sollte. Die letztere Form der Eisangelie, die Verhandlung des Processes vor der Ekklesie, ist am bekanntesten,

<sup>1)</sup> Auf die Verhandlung der Eisangelie vor Gericht bezieht sich auch die öfter angezogene Stelle der Schrift vom Staate der Athener III 5 (cf. AP. 3253).

έτι δ' ή βουλή χω δημος όταν κοίναι μέγα πράγμ' ἀπορήση, έψή φισται τοὺς ἀδικοῦντας τοῖσι δικασταῖς παραδοῦναι.

V. 593 spielt auf eine Eisangelie προδοσίαs an.

<sup>3)</sup> Dazu Schwartz, Rhein. Mus. N. F. 44, 115.

<sup>4)</sup> Lipsius, AP. 140. 325.

<sup>5)</sup> Vgl. die Stellen bei Rehdantz, *Vitae Iphicratis Chabriae Timothei* S. 224 ff. und Schäfer, Demosthenes<sup>2</sup> I 174, der aber das Verfahren falsch beurtheilt (AP. 258<sup>181</sup>), wenn er an einen Rechenschaftsprocess denkt. Dasselbe gilt von Judeich, Kleinasiatische Studien S. 291. Beloch spricht sich (II. S. 363 ff.) nicht klar aus; seine Datirung ist richtig.

Deinarch I 14 — III 17 (ἐφέρετε τὴν ψῆφον). So auch Rehdantz
 a. a. O. 228 n. 61.

sie wird aber, nicht zum Vortheil für die Erkenntniss, bei der Betrachtung dieser Dinge meistens zu sehr in den Vordergrund gerückt. Es genügt eine blosse Erinnerung an die geschichtlichen Beispiele dieser Art von Processen, wenigstens für das 5. Jahrh.: das berühmteste derselben ist das Vorgehen gegen die Feldherren der Arginusenschlacht. Miltiades ist in derselben Weise verurtheilt worden') und der von Antiphon de caede Herod. § 69. 70 berührte Fall mit den der Veruntreuung beschuldigten Hellenotamien gehört wohl ebenfalls hierher2), gerade so wie der von Lykurg erwähnte Process προδοσίας des Hipparch<sup>3</sup>) und das Vorgehen gegen Aristarchos, das allein aus Xenophon (Hell. I 7, 28) bekannt ist. Auch eine Anspielung des Aristophanes 1) weist auf das gleiche Verfahren hin. Dass es aber auch in dem 4. Jahrh. zu öfteren Malen anzutreffen ist, darauf hat vor Kurzem Rose hingewiesen. 5) Von den durch ihn zusammengebrachten Fällen sind die wichtigsten derjenige des Ergokles und der anderen Mitfeldherren des Thrasybul®) im Jahre 389 oder 388 (Lysias or. 28, in der Volksversammlung verhandelt, ibid. § 9 und 29 § 2) und der des Epikrates und der übrigen Gesandten bei Demosthenes 19 § 276. 277, welcher zeitlich nicht näher zu fixiren ist, aber jedesfalls nach 403 gehören muss.7) Auch der Process des Timotheos im Jahre 3738) ist von Rose mit vollem Rechte hierher gestellt worden; wie aus der Rede Apollodors (Ps.-Demosth. 49

<sup>1)</sup> Herod. VI 136 (Busolt, Griech. Gesch. 2, 87). Die Miltiades ertheilte ausserordentliche Vollmacht (c. 132) ist wohl aus seiner Ernennung zum στρατηγὸς αὐτοκράτωρ zu erklären, eine Stellung, deren Begriff Hauvette Les stratèges S. 79 richtig begrenzt.

<sup>2)</sup> Vgl. bes, και ό ἀνὴρ ἀπελύθη ὑπὸ τοῦ δήμου τοῦ ὑμετέρου κτέ.

<sup>3)</sup> Lyc. Leocr. § 117 "Ιππαρχον γάρ τον Τιμάρχου ούχ έπομείναντα την περί της προδοσίας εν τῷ δήμφ κρίσιν, ἀλλ' δρημον τον ἀγῶνα ἐάσαντα, ϑανάτφ τοῦτον ζημιώσαντες κτλ. Das Ereigniss ist in das 5. Jahrh. zu setzen, weil bei Andocides de myst. § 51 von dieser Stele schon gesprochen wird.

<sup>4)</sup> Ritter v. 710: ελξω σε πρὸς τὸν δημον, ενα δώς μοι δίκην.

<sup>5)</sup> a. a. O. S. 92 ff. Die von Lipsius AP. 138. 323 ausgesprochene Ansicht, dass die Beispiele für Ueberweisung der Eisangelie von dem Rathe an das Volk nur dem 5. Jahrhundert angehören, wird darnach nicht mehr aufrechterhalten werden können.

<sup>6)</sup> Von Beloch unrichtig gefasst, vgl. Judeich, Kleinasiat. Studien S. 97.

<sup>7)</sup> Wahrscheinlich auch Nikophemos und Aristophanes (bei Rose a. a. O.).

<sup>8)</sup> Schäfer, Demosthenes 21, 59 ff.

§ 9 ff., besonders παρεδέδοτο εἰς τὸν δῆμον αἰτίας τῆς μεγίστης τυχών und κρίναντες ἐν τῷ δήμφ ἀπεκτείνατε) hervorgeht, wurde der Feldherr apocheirotonirt¹) und heimberufen, um von der Ekklesie abgeurtheilt zu werden. Von Rose nicht berücksichtigt ist das Verfahren der Athener gegen die schuldigen Trierarchen im Jahre 361 (Demosth. 51 § 8)²), welches Lipsius in überzeugender Weise aufgehellt hat.³)

Die vorstehenden Aussührungen werden genügen, um meine zu Anfang aufgestellte Behauptung zu rechtfertigen, es sei das Eisangelieverfahren im 5. und im 4. Jahrhundert - wenigstens für die erste Hälfte des letzteren mag dies gelten - in den Grundzügen das gleiche gewesen. Dann ist es aber auch nicht glaublich, dass, wie Fränkel annimmt, der νόμος είςαγγελτικός aus dem Jahre des Eukleides stamme, denn die durch das Gesetz angebahnte Wandlung müsste doch in unserer Ueberlieferung deutlichere Spuren hinterlassen haben. Wir treffen aber gerade auf das Gegentheil, denn das Gesetz selbst wird von keinem Redner vor Hypereides als bestehend erwähnt; und doch hätte sich die Gelegenheit es anzuziehen, wenn es schon früher existirte, öfter als einmal ergeben, besonders in den Reden des Lysias, von denen einige in Eisangelien gehalten sind, andere bei Gelegenheit auf ähnliche Processe zu sprechen kommen. Nicht minder ist in der Rede gegen Euergos und Mnesibulos, die ziemlich spät fällt (353) und, wie bemerkt, eine werthvolle Quelle für das Verfahren darstellt, mit keinem Worte des νόμος είςαγγελτικός gedacht. Ja, Hypereides ist überhaupt der einzige Schriftsteller, durch den wir von dem Gesetze Kunde haben, wenn man von einer Stelle in Lykurgs Leocratea (§ 59) absieht, deren Fassung deutlich genug auf dessen aus der Rede für Euxenippos (c. 23) bekannte Formulirung zurückweist. Das älteste Zeugniss für die Anwendung des späteren Eisangeliegesetzes ist, so viel ich sehe, die Klage des Hypereides gegen Philokrates aus dem Jahre 3434) (Hyp. pro Eux. c. 39. 40), deren Inhalt sich ausdrücklich auf die Vorschriften desselben stützt. Aber in viel frühere Zeit wird die Entstehung des

<sup>1)</sup> Dies geschah aber nur ein einziges Mal (von Beloch II. 361 gegen Schäfer betont).

<sup>2)</sup> Ueber die historischen Umstände Schäfer, Demosthenes 2 133.

<sup>3)</sup> AP. 327363.

<sup>4)</sup> Schäfer, Demosthenes 211 367 ff.

νόμος είςαγγελτικός nicht heraufgerückt werden können. gegen spricht das oben aus der Rede gegen Euergos und Mnesibulos geschöpfte Argument, nicht minder auch ein Indicium, das zwei andere Reden darbieten. Apollodor c. Timotheum § 67 (aus dem Jahre 362) und Demosthenes in der Leptinea (bekanntlich 355/4) § 135 berufen sich übereinstimmend auf eine gesetzliche Bestimmung, es solle im Wege der Eisangelie angeklagt und mit dem Tode bestraft werden ἐάν τις τὸν δῆμον ὑποσχόμενος ἐξαπατήση. ) In dem Eisangeliegesetze bei Hypereides sucht man diesen Passus vergeblich, was doch nur in der Art erklärt werden kann, dass bei dessen Erlass die citirte Vorschrift nicht mit aufgenommen oder mit anderen Worten von da ab ausser Wirksamkeit gesetzt - vielleicht durch eine andere Fassung ersetzt - wurde. Es wird daher zu der Zeit der beiden Reden der νόμος εἰςαγγελτικός noch nicht in Kraft gewesen sein. Auch die Thatsache, dass im Jahre 357/6 die Volksversammlung den Rath beauftragte, ihr über die Bestrafung derjenigen, die in das Gebiet von Eretria einbrachen, ein Probuleuma vorzulegen (CIA. II 65 = S. I. G. 87), spricht gegen die Wahrscheinlichkeit, dass damals schon der Kreis derjenigen Verbrechen fest begrenzt war, die durch Eisangelie geahndet wurden. Alle diese Momente zusammengenommen geben den Schluss an die Hand, dass das bei Hypereides citirte Eisangeliegesetz ungefähr um die Mitte des 4. Jahrhunderts entstanden sei.2) Man könnte

<sup>1)</sup> Apollodor I. I. δε οὖν οὕθ' ὑμᾶε ἢσχύνθη ἐξαπατῆσαι ὑποσχόμενος, νόμων ὄντων, ἐάν τις τὸν δῆμον ὑποσχόμενος ἐξαπατήση, εἰςαγγελίαν εἶναι περὶ αὐτοῦ κτλ Demosthenes a. a. (). ἔστιν ὑμῖν νόμος ἀρχαῖος, τῶν καλῶς ἀρκοῦντων ἔχειν, ἐάν τις ὑποσχόμενός τι τὸν δῆμον ἐξαπατήση, κρίνειν, κᾶν ἀλῷ, θανάτφ ζημιοῦν.

<sup>2)</sup> Dazu stimmt auch die von Lipsius AP. 228 vorgebrachte Erwägung. Gegen den Ansatz des Eisangeliegesetzes auf das Jahr des Eukleides spricht noch Folgendes. In dem Gesetz ist der Versuch auf Umsturz der Demokratie inbegriffen (Hyper. pro Euxen. c. 22. 23), während nach dem Psephisma des Demophantos (Andoc. de myst. § 96 ff.), das nur um wenige Jahre älter ist als 403, ein dahingehendes Verbrechen summarisch bestraft werden soll. Es ist nicht glaublich, dass sich ein solcher Umschwung in den Anschauungen über diesen Punkt in verhältnissmässig so kurzer Zeit vollzogen haben sollte, um so weniger glaublich, als die Tyrannis der Dreissig dazwischen liegt und als nach der Argumentation des Andoc. § 95 (ovtos yàq thoùlever tai vair verachten) die Bestimmungen des Psephisma des Demophantos auf die Dreissig angewendet werden konnten; jedesfalls beweist Letzteres, dass zu seiner Zeit das Decret zu Rechte bestand.

versucht sein gegen dessen Bündigkeit auf den Beginn der Euxenippea des Hypereides zu recurriren, wo einige Eisangelien aus früherer Zeit') so angeführt werden, als ob sie nach demselben Gesetze zu beurtheilen seien (c. 18, bes. Z. 17 ff.); eher wird man das Richtige mit der Annahme treffen, Hypereides habe hier die später fixirten Kategorien von Vergehen auf die älteren Verhältnisse angewendet. Auffallend ist ferner (vgl. Roses Zusammenstellung a. a. O.), dass die Fälle, da die Ekklesie selbst Urtheil spricht, nach der Mitte des 4. Jahrhunderts ganz aufhören; mit Sicherheit ist nach dieser Zeit eine einzige Verhandlung der Art, die über Phokion bekannt, aber die Darstellung Plutarchs (Phoc. c. 34), welcher wir die genauere Kenntniss verdanken, lehrt zu Genüge, dass das damalige Vorgehen ungesetzlich und tumultuarisch gewesen ist. Wahrscheinlich hat sich seit der Zeit, da der νόμος ελςαγγελτικός erlassen wurde, der Brauch festgesetzt, dass die Gemeindeversammlung die Eisangelien, die an sie gelangten, regelmässig den Gerichten zuwies.

Aus den vorgebrachten Erwägungen resultirt nun ohne Weiteres, welche Bedeutung einem Psephisma, wie das von Drakontides beantragte war, in dem Verfahren der Eisangelie zukam. Bereits Schoemann definirte die Natur und den Inhalt eines solchen Volksbeschlusses in ganz richtiger Weise.<sup>2</sup>) Um es noch einmal kurz zusammenzufassen, so konnte die Eisangelie entweder an den Rath gelangen und dieser schlug, wenn er es für nöthig hielt, darauf der Volksversammlung vor, in welcher Art gegen den Angeklagten einzuschreiten sei.<sup>3</sup>) Oder die Eisangelie war bei dem Volke eingebracht und die Ekklesie hatte dem Rath den Auftrag ertheilt, ein Probuleuma über die weitere Behandlung vorzulegen.<sup>4</sup>) Mit Beidem ist, soweit die erhaltenen Reste ein Urtheil gestatten, der Beschluss des Drakontides ganz gut vereinbar: man kann ihn als

<sup>1)</sup> Schäfer, Demosth. 12, 133 ff.

<sup>2)</sup> Schoemann de comitiis Alheniensium S. 204, bes. 209: definiebatur igitur illo psephismate primum, a quibus et quomodo reus in iudicium ducendus, dein quo tempore iudicium habendum, a quibus et quo crimine accusandus, denique condemnatus, qua poena afficiendus esset. Vgl. auch S. 181

<sup>3)</sup> So ist es z. B. in dem von Lysiss XIII 35 erzählten Falle zugegangen, vgl. Schwartz, Rhein. Mus. N. F. 44, 115.

<sup>4)</sup> Schoemann a. a. O. 207109 (dazu CIA. II 65).

Probuleuma des Rathes ansehen, das auf eine Anzeige an den letzteren hin gefasst ward oder es ist dieses Probuleuma durch ein specielles Mandat des Volkes hervorgerusen worden. Bei der letzten Alternative wurde Drakontides' Antrag dem Probuleuma des Kallixenos entsprechen (Xenophon Hell. I 7, 7.9); bei der ersteren ware an den Rath eine auf κλοπή δημοσίων χρημάτων καὶ δωροδοχία lautende Eisangelie gelangt und dieser hätte darauf vorgeschlagen, Perikles von dem Amte zu suspendiren und ihn anzuhalten, einen Rechenschaftsbericht einzureichen. Im Falle, dass die Bule nach Prüfung des Berichtes die Anklage für begründet fände, habe eine Verfolgung vor Gericht einzutreten. Dennoch möchte ich aus bestimmten Anzeichen glauben, dass eine dritte Möglichkeit den beiden eben berührten Eventualitäten vorzuziehen sei. Die Stellung des Rathes als Aussichtsbehörde über die Beamten und seine sich auf Letztere erstreckende Strafgewalt war schon früher bekannt') und ist durch Aristoteles Ann. nod. c. 45, 2 aufs Neue bestätigt worden. Leider sind die Angaben des Philosophen über das an ein Einschreiten des Rathes sich anschliessende Rechtsversahren durchaus nicht klar und widerspruchslos 2) und können zunächst nur für seine eigene Zeit Gültigkeit beanspruchen. Wie aber Aristoteles selbst diese Processe in Verbindung mit der Eisangelie berührt, so lehren auch die geschichtlichen Beispiele, die wir kennen, dass ein solches Einschreiten des Rathes vollkommen in Form einer Eisangelie erfolgte und ihr daher auch an rechtlicher Wirksamkeit gleichgestanden haben wird ob dafür auch die Bezeichnung ,Eisangelie' angewendet wurde, ist nicht sicher, aber man kann es sich für die von dem Rathe in diesen Fallen an das Volk gerichteten Anzeigen ganz gut denken. Einige von den in früherem Zusammenhang erwähnten Processen haben damit begonnen, dass der Rath aus eigener Initiative beschloss, gegen Beamte oder Private vorzugehen: so nach der Choreutenrede des Antiphon (§ 45. 49. 50) auf den Antrag eines Prytanen gegen Finanzbehörden (worauf die Sache an das Gericht kommt), so geschah es ferner mit Kleophon (Lysias 30, § 10 ff.); und selbst das Verfahren gegen die Strategen der Arginusenschlacht wird damit eingeleitet, dass die Bule, nachdem sie deren Bericht

<sup>1)</sup> AP. 134 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. den Anhang S. 593 ff.

entgegengenommen hatte, auf Antrag des Timokrates den Beschluss fasste, sie in Fesseln zu legen und dem Volke zu übergeben (Xen. Hellen. I 7, 3). Wenn nun die Untersuchung gegen Perikles von dem Rathe ausging, so ist ein sonst schwer zu erklärender Passus in Drakontides' Antrag verständlich, der Absatz ὅπως οἱ λόγοι των χρημάτων ύπὸ Περικλέους εἰς τοὺς πρυτάνεις ἀποτε-Θείεν. Dass diejenigen Beamten, gegen welche das Eisangelie-Verfahren angestrengt ward, verhalten wurden ihre Rechnungen vorzulegen, wird auch sonst gemeldet, sodass man mit der ohnedem durch die Natur der Dinge gebotenen Annahme nicht irren wird, es sei dies eine feststehende Regel gewesen; wir hören dies bei Timotheos' Anklage im Jahre 3731) und Ergokles sowie seine Genossen erhielten bei ihrer Abberufung den Auftrag, über die von den Bundesstädten erhobenen Gelder Bericht zu erstatten.2) Auffallend ist in dem vorliegenden Psephisma, dass die Prytanen als diejenigen bezeichnet werden, welchen Perikles seine Rechnungsablage zu unterbreiten hat - eine Anordnung, die sich aber begreifen lässt, wenn die Untersuchung von dem Rathe eingeleitet und letzterer zu deren Fortführung von der Volksversammlung ermächtigt wurde; das Endergebniss der Untersuchung musste dann in der Entscheidung der Bule Ausdruck finden, ob Perikles vor Gericht zu stellen sei oder nicht. Die Controlbefugniss des Rathes über die Behörden erstreckte sich hauptsächlich, wie die Aristotelische 'Αθηναίων πολιτεία (c. 45, 2) hervorhebt, auf ihre finanzielle Gebahrung; zur Zeit, da Aristoteles seine Schrift verfasste, wurde diese Aufsicht durch die aus der Mitte der Bule erlooste Logistencommission ausgeübt (c. 48, 3).3) Seit wann letztere bestand, wissen wir nicht, aber die Vermuthung dürfte nicht zu kühn sein, dass sie im 5. Jahrh. noch nicht existirte ihre Creirung hängt jedesfalls mit der monatlichen Rechnungsablage der Behörden zusammen, die ebenfalls eine spätere Procedur ist —, sondern die Functionen, welche ihr zusielen, in früherer

<sup>1)</sup> Apollodor c. Timoth. § 12 (έπειδή δ' ἀποχειροτονηθείς έν τῷ λόγφ ἀπήνεγκεν κτλ.); 16 (φοβούμενος . . . . μὴ πύθοιντο ὅτι, ας έν τῷ λόγφ ἀπήνεγκε χιλίας δραχμάς κτλ.); 49 (καὶ σὲ ἐδει αἰτῶν λόγον ἀποδοῦναι).

<sup>2)</sup> Lysias c. Ergocl. § 5 άλλως τε καὶ έπειδη τάχιστα ύμεῖς έψηφίσασθε τὰ χρίματα ἀπογράψαι τὰ έκ τῶν πόλεων εἰλημμένα καὶ τοὺς ἄρχοντας τοὺς μετ' έκείνου καταπλεῖν εὐθύνας δώσοντας κτέ.

<sup>3)</sup> Lipsius SB. 65 ff.

Zeit von dem Ausschusse des Rathes, den Prytanen, ausgeübt wurden. Meine Ansicht, dass der Rath die Anklage gegen Perikles erhob, wird noch durch eine andere Erwägung empfohlen. Es ist schon von den Früheren bemerkt worden, dass wir über die angeblichen Ankläger des Perikles nichts Sicheres wissen. 1) Was Plutarch in diesem Punkte mittheilt (Perikl. c. 35): Ἐπεγράφη δὲ τῆ δίκη κατήγορος, ώς μὲν Ἰδομενεὺς λέγει, Κλέων, ώς δὲ Θεόφραστος, Σιμμίας ὁ δὲ Ποντικός Ήρακλείδης Δακρατίδαν είρηκε (vgl. auch Praec. rei publ. ger. 805 C) lehrt nichts weiter als dass ihm dafür keine urkundliche Ueberlieferung zu Gebote stand.2) Es ist nun mit überwiegender Wahrscheinlichkeit anzunehmen, dass, falls es eine Anklageschrift von irgend welcher Seite immer gegeben hätte, Krateros sie in seiner Sammlung gebracht haben würde, wie ihm ja Plutarch die Eisangelie des Thessalos gegen Alkibiades verdankt (Alk. c. 22)3); letzterem Autor die Stupidität zuzumuthen, er habe die wichtige Urkunde übersehen und sich dafür an minderwerthige Quellen gehalten, wäre doch zu viel. Wenn aber die Anklage eine officielle war. so kann natürlich von einer Eisangelie als Actenstück und von speciellen Klägern nicht die Rede sein, denn für die letzteren trat der Rath ein. Wer also die Klage gegen Perikles vor Gericht geführt hat, ist nicht mit Bestimmtheit zu sagen; die Behauptung Fränkels, dass bei der Eisangelie stets von der Volksversammlung Anwälte durch Cheirotonie gewählt worden seien4), lässt sich aus den Quellen nicht rechtfertigen. 5) Man kann daran denken, dass Drakontides, welcher bei der Angelegenheit eine entscheidende Rolle spielte, die Vertretung der Anklage übernahm; noch wahrscheinlicher ist es aber, dass die Prytanen als Repräsentanten des Rathes es thaten oder dass der Rath zu diesem Zweck Synegoren ernannte.6) Wenn aber die hier entwickelte Ansicht über die Rolle des Rathes bei der Anklage gegen Perikles das Richtige trifft, so folgt daraus, dass die in Bezug auf das Psephisma des Drakontides

<sup>1)</sup> Müller-Strübing, Aristophanes S. 573 ff., Beloch a. a. O. 332.

<sup>2)</sup> Cobet, Mnemosyne N. S. 1 120.

<sup>3)</sup> Cobet II. 110 ff., Krech a. a. O. S. 30 ff.

<sup>4)</sup> Geschworenengerichte S. 74.

<sup>5)</sup> Lipsius AP. 327.

<sup>6)</sup> Aehnlich vita des Antiphon § 23.

öfter ausgesprochene Anschauung hinfällig wird, wonach sein Antrag nur bezweckt habe, den modus procedendi in einer schon schwebenden Sache zu regeln.1) Vielmehr wird man sich den Gang der Dinge in folgender Weise vorstellen müssen. Der Rath beschliesst, von Drakontides veranlasst, gegen Perikles eine Untersuchung einzuleiten und macht der Ekklesie eine Reihe von Vorschlägen, für deren Inhalt wir unsere früher versuchte Reconstruction des Psephisma herbeiziehen dürfen: an erster Stelle muss der Antrag gestanden haben, Perikles zu suspendiren (Apocheirotonie), was schon durch den Passus über die Einreichung der Rechnungen an die Hand gegeben wird; mit einer eigentlichen Anklage konnte aber erst nach einer genauen Prufung des Rechenschaftsberichtes vorgegangen werden, welche durch die Prytanen vorgenommen werden sollte. Natürlich hatte der Rath nach Untersuchung des Sachverhalts und bevor er die Angelegenheit dem Gerichte übergeben konnte, über Schuld oder Unschuld des Angeklagten schlüssig zu werden und dies muss durch einen Absatz des Psephisma, den Plutarch übergangen hat, ersichtlich gemacht worden sein. Ich vermuthe daher, dass vor der uns nur zum Theil erhaltenen Verordnung über das gerichtliche Versahren (es ist ausgefallen, welche Verbrechen die Anklage umfassen sollte) eine Bestimmung gestanden haben wird ähnlich derjenigen, deren Fehlen, wie Rose mit Recht betont2), bei dem Process der Arginusenfeldherren die Ungesetzlichkeit des Vorgehens begründete und die etwa folgendermassen lautete: ἐὰν δοκῆ Περικλης ἀδικεῖν (ἐὰν ἡ βουλὴ ψηφίσηται ἄδικεῖν Περικλέα) oder Aehnliches. Worauf die eventuelle Klagführung des Rathes vor Gericht sich beziehen sollte, darüber habe ich bereits (S. 559) aus der Fassung des Decrets bei Plutarch eine Vermuthung aufgestellt: sie hätte sich nach Drakontides auf κλοπή δημοσίων χρημάτων und δωροδοχία erstreckt. Die Verbindung von Klagen, die auf mehrere Vergehen gerichtet waren, kommt öfter vor³), so bei Alkibiades⁴)

<sup>1)</sup> Müller-Strübing, Aristophanes S. 591 ff., Beloch S. 333, Duncker S. 462; auch Krech, a. a. O. S. 87. Gegen Müller-Strübing wendet sich Stahl, Rhein. Mus. N. F. 40, 442.

<sup>2)</sup> Commentationes Monac. 91.

<sup>3)</sup> Ich sehe ganz ab von Lykurg, der dem Leokrates ein ganzes Register von Verbrechen vorrückt (§ 147).

<sup>4)</sup> Cf. Schoemann De comitiis S. 190.

und bei Ergokles.1) Die angeführten Verbrechen waren zugleich, wie wir Aristoteles ('Aθην. πολ. c. 54, 1. 2) entnehmen, diejenigen, die bei Urtheilen über die Amtsführung am häufigsten in Betracht kamen. Dass sie auch bei der Anklage gegen einen Strategen nicht befremden2), dafür brauche ich nur auf die gangbarste Darstellung über die sinanziellen Functionen des Amtes zu verweisen3); es ist bekannt, wie viel Gelder zu Kriegszeiten durch ihre Hände gingen. Allein ein sehr gewichtiger Umstand unterscheidet die Anklage des Perikles von den gewöhnlichen Strategenprocessen. Ich bin an einer früheren Stelle zu der nothwendigen Consequenz gelangt, dass Perikles durch seine fünfzehnmalige Wiederwahl zum Strategen factisch während dieser ganzen Zeit unverantwortlich war; die Iterirung des Amtes machte eine Euthyne unmöglich. Wenn daher jetzt zu einer Prüfung seiner amtlichen Thätigkeit und speciell seiner finanziellen Führung geschritten wurde, so konnte sich diese nicht allein auf das letzte Jahr seiner Strategie beziehen, sondern musste deren gesammte Dauer von dem Zeitpunkt ab, da er sie ununterbrochen bekleidete, umfassen, zu einer Untersuchung seiner Wirksamkeit von Anbeginn werden. Wie leicht aber da ein Anlass zur Anklage sich sinden konnte, wenn nicht Alles in den Rechnungen auf das Genaueste stimmte, liegt auf der Hand. 4) Daraus ersieht man am besten, zu welch' einem Staatsprocess ersten Ranges die Untersuchung gegen Perikles mit Nothwendigkeit führen musste, ja dass bei der damaligen Stimmung in Athen die

<sup>1)</sup> Auch Letzterem wird  $\varkappa \lambda o \pi \hat{r}_i$  und  $\delta \omega \rho o \delta o \varkappa i \alpha$  vorgeworfen (Lysias 28 § 3. 11, 29 § 5).

<sup>2)</sup> Vgl. übrigens Aristophanes' Wolken v. 591, zusammengehalten mit v. 591 ff.

<sup>3)</sup> Hauvette, Les stratèges athéniens S. 130 ff.

<sup>4)</sup> So konnte δωροδοκία durch die Spartaner wegen der Art der Kriegführung ganz gut behauptet werden. Ich lasse absichtlich die Geschichte mit dem ἐς τὸ δέον ἀνήλωσα aus dem Spiele, obwohl mehrere Gelehrte die Anklage des Perikles darauf aufgebaut haben; so Oncken, Athen und Hellas 2, 71 ff., Isler l. l. 376 ff., Müller-Strübing, Aristophanes S. 567, Ad. Schmidt, Perikl. Zeitalter 1, 165 ff.; Die Sache ist zu unsicher (v. Wilamowitz, Kydathen S. 61) und dazu erscheint der Erfinder der Geschichte Ephoros gewesen zusein (vgl. Meiners in den Dissertationes philol. Halenses XI 310 ff.); aber sie geht auf ein geflügeltes Wort zurück, wie Aristophanes' Wolken v. 859 lehren. Man kann daran denken, dass es von Seiten des Perikles bei der Verhandlung vor Gericht gefallen ist, z. B. auf die Frage nach der Verwendung eines bestimmten Geldbetrages.

Einleitung einer solchen Untersuchung die Anklage mit Sicherheit in sich schloss. Dass es sich bei einer Klage auf die beiden erwähnten Verbrechen für Perikles einfach um eine Affaire auf Leben und Tod handelte1), lehrt eine weitere Erwägung.  $(A9\eta v. \pi o \lambda. c. 54, 2)$  nennt als Strafe  $x \lambda o \pi \tilde{\eta} s$  oder  $\delta \omega \rho o \delta o x l \alpha s$ den zehnfachen Betrag (τὸ δεκάπλουν) der unterschlagenen Summe oder der angenommenen Bestechung. Wir haben aber Zeugnisse. dass es bei beiden Verbrechen eine Alternative der Strafe gab und dass ausser der angegebenen Busse auch der Tod verhängt wurde. 2) Der Widerspruch in den Quellen kann dahin ausgeglichen werden, dass die Geldstrafe, welche Aristoteles angiebt, im Euthynenprocesse verhängt wurde, dass aber im Eisangelieverfahren auch auf Todesstrafe erkannt werden konnte.3) Wenn bei der Eisangelie auch streng genommen von einer Strafschärfung nicht zu sprechen ist, so war doch in dem Falle, dass sie schätzbar behandelt wurde4), die Möglichkeit gegeben, eine höhere Strafe auszusprechen. Wie man aus Platon ersieht<sup>5</sup>), ist in dem Process des Perikles von dem Ankläger d. h. wohl hier von dem Rathe oder dessen Vertretern der Strafantrag auf Tod gestellt worden, für welchen ein Theil der Geschworenen gestimmt zu haben scheint. Es ist daher erklärlich, dass Hagnon die Schärfe des Vorgehens durch seinen Unterantrag zu mildern suchte, der es vorschrieb, dass an die Richter auch eine auf adixiov gerichtete Frage gestellt werden sollte. Für dieses geringere Vergehen des , Amtsmissbrauches (6) war eine viel mildere Busse, nämlich der einfache Strafbetrag festgesetzt (Aristoteles c. 54, 2); dies ergiebt die Folgerung, dass auch im Eisangelieverfahren die Strafanträge sich innerhalb bescheidenerer Grenzen bewegten und jedesfalls die Schätzung auf Tod ausgeschlossen war. Bejahten die Heliasten die Frage auf adixlov, so war Perikles schon eines glimpflicheren Ausganges sicher.

<sup>1)</sup> Auch Beloch S. 333.

<sup>2)</sup> Für κλοπή vgl. ausser der auf Perikles bezüglichen Alternative bei Platon noch Lysias 30 § 25 (wohl auch 28 § 3); Ergokles wurde zum Tode verurtheilt und hingerichtet, ib. 29 § 2. Für δωφοδοκία Deinarch I § 60, III § 5; den Tod allein erwähnt Letzterer II § 3 und 4, nur das Zehnfache derselbe II § 17.

Diese probable Lösung geht auf Lipsius zurück, wenigstens bei κλοπή (AP, 455752).

<sup>4)</sup> Lipsius AP. 227 ff., auch 329.

<sup>5)</sup> Platon Gorgias 515 E (ολίγου δε και θανάτου ετίμησαν).

<sup>6)</sup> Lipsius SB. 64. 65.

Damit habe ich die Tendenz berührt, welche Drakontides sowohl mit dem von ihm versassten Probuleuma des Rathes als Hagnon mit seinem Amendement verfolgten, eine Frage, die ost und in ganz entgegengesetztem Sinne debattirt und manchmal durchaus unrichtig aufgefasst worden ist. 1) Dass Drakontides, auf dessen Antrag die Bule die Untersuchung aufnahm oder wenigstens die entscheidenden Beschlüsse fasste, damit nicht eine dem Perikles freundliche Absicht verband, wie z. B. Müller-Strübing behauptete, braucht nicht gesagt zu werden. Es zeigt jede Einzelheit in seinem Psephisma von seiner feindseligen Gesinnung und davon, dass er den Zweck verfolgte, Perikles' Stellung gegenüber dem Versahren zu erschweren und ihm jede Aussicht auf einen Freispruch oder eine mildere Bestrafung abzuschneiden. Auf die gewichtigste Bestimmung dieser Art. bezüglich der Anklage habe ich eben aufmerksam gemacht; auch das ist Perikles ungünstig, dass Untersuchung und Anklage gewissermassen in einen Act zusammengefasst werden. Aber auch der übrige Theil seiner Vorschläge stimmt dazu: schon dass die Verhandlung nicht vor der Volksversammlung stattfinden sollte, die trotz aller Verstimmungen noch immer von dem Nimbus des bisher so geseierten Staatslenkers hingerissen werden konnte und deren Entscheidung nicht vorauszuberechnen war; die Einsetzung eines Gerichtshofes, der eine möglichst geringe Anzahl von Mitgliedern umfasste, welche von den Anklägern eher zu übersehen und leichter zu beeinslussen waren2); endlich die ungewöhnlich feierliche Art der Abstimmung, ihre Einkleidung in religiöse Formen, welche die Bestimmung hatte, jeden einzelnen Heliasten an seine Verantwortlichkeit -- gegenüber den Göttern und gegenüber der Stadt - für den Ausfall des Processes zu mahnen. Es ist ein Rassinement in den Vorschlägen, ein Fanatismus der Verfolgung in ihnen, der widerlich berührt und abstösst; man schaudert zurück vor einem Uebermass des politischen Hasses, der alles menschlichen Empfindens baar nur nach der Vernichtung des grossen Staatsmannes strebte, dem Athen so

<sup>1)</sup> So von Müller-Strübing, Aristophanes S. 593 ff., Stahl im Rheio. Mus. N. F. 40, 442, Adolf Schmidt, Perikl. Zeitalter 1, 163. 164, E. Curtius, Griech. Gesch. 25, 856; ebenso von Joh. Gust. Droysen, Uebersetzung des Aristophanes 13, 259 und in dieser Zeitschr. IX 3.

<sup>2)</sup> είδιαφθορώτεροι γαρ (οί) όλίγοι τῶν πολλῶν είσιν καὶ κέρδει καὶ χάρισιν sayt Aristoteles (Αθην. πολ. c. 41, 2).

viel zu verdanken hatte. Hagnons Abanderungen verfolgten dagegen den Zweck, das strenge Verfahren zu mildern und abzuschwächen, so viel es eben möglich war1): die Alternative der Schuldfrage auf das leichtere Vergehen adintov, die Beseitigung der feierlichen Form der Urtheilsfindung, die Verstärkung des Dikasterion auf die Zahl von 1500 - eine grössere Menge mochte für einen milderen Richterspruch leichter zu gewinnen sein. Es galt für Perikles' Anhänger, da der Process selbst nicht mehr vermieden werden konnte, zu retten was zu retten war. Allein selbst im Falle, dass die Sache für den Angeklagten verhältnissmässig gunstig ausgehen sollte, sein Leben erhalten blieb und er nur mit einer Geldbusse davon kam, war es nach der Absicht seiner Feinde mit Perikles' Rolle für immer vorbei; mit der Strase für  $\kappa\lambda o\pi\eta$  und für  $\delta\tilde{\omega}\varrho\alpha$  war Atimie verknüpft²) und es damit Perikles unmöglich gemacht, ferner ein öffentliches Amt zu bekleiden. Und geschah das Unerwartete, wurde Perikles freigesprochen, so war es noch immer möglich, dass die Entscheidung des Gerichtes ihn wenigstens der Strategie entkleidete und ihm die politische Leitung entzog; so geschah es später im Jahre 373 mit Timotheos. 3) Mit dieser Tendenz der beiderseitigen Anträge ist im Allgemeinen auch die politische Stellung der Proponenten zu vereinen.4) Ich sehe wenigstens kein Hinderniss, Drakontides mit demjenigen Manue gleichen Namens zu identificiren, von dem das Psephisma herrührt, durch welches die Oligarchie im Jahre 404 eingerichtet wurde und der darauf selbst Mitglied der Dreissig war<sup>5</sup>); dessenungeachtet kann er ganz gut Strateg auf der 433 nach Korkyra gesendeten Flotte gewesen sein (CIA. I 179). Damit will ich nicht behaupten, dass Drakontides für die damalige Zeit den Oligarchen beizuzählen sei; vielleicht hat er ähnlich wie Kritias seine Parteistellung gewechselt und sich früher als extremer Demokrat hervorgethan. Dagegen lässt, was wir von Hagnon wissen, die Annahme zu, dass er freundliche Gesinnungen gegen Perikles hegte 1);

<sup>1)</sup> Gut hervorgehoben von Duncker S. 463; auch von Beloch I. I. S. 333.

<sup>2)</sup> Andoc. de myst. § 74.

<sup>3)</sup> Apollodor c. Timoth. § 10.

<sup>4)</sup> Beloch S. 334, 335.

<sup>5)</sup> Lysias 12 § 73, Aristoteles Aθην. πολ. c. 34, 3.

<sup>6)</sup> Das hat schon Wilhelm Wattenbach in seiner Dissertation De Quadringentorum Athenis factione (Berlin 1842) S. 21 gesehen; Müller-Strübing

er war ein gemässigter, einsichtsvoller Mann, dem das Wohl des Vaterlandes höher stand als Parteibestrebungen und der, obschon nichts weniger als ein Anhänger der fortgeschrittenen Demokratie, die Verdienste des Perikles unbefangen zu würdigen wusste. Weitere Combinationen über die Stellung der damaligen Parteien zu Perikles' Process auszuspinnen¹), etwa über die Rolle, die Kleon dabei zufiel, halte ich für müssig, da wir nicht den geringsten Anhaltspunkt für derlei Ausstellungen besitzen; die Grundlage für dieselben bietet meistens die Angabe Plutarchs (Perikl. c. 35) über die Ankläger, deren mangelnde Zuverlässigkeit ich bereits kurz hervorhob. Es werden wohl die Ultras beider Seiten bei dem Sturze des Perikles zusammengewirkt, die gemässigt und patriotisch Denkenden, welche die schwere Krisis, die dem Staate bevorstand. klar voraussahen, ihnen widerstrebt haben; zwischen beiden stand die grosse Masse, die in ihrer Erbitterung über die materiellen Verluste und die durch den Krieg auferlegten Lasten, einer Erbitterung, die sich gegen den Leiter des Staates kehrte, den Ersteren als willenlose Gefolgschaft anheimfiel.

Wie sehr aber der politische Kampf hin- und herwogte und bald die eine, bald die andere Richtung die Oberhand gewann, ersieht man aus den verschiedenen Stadien, welche die Angelegenheit durchmachte, ganz deutlich. Der Rath war in der feindseligsten Weise gegen Perikles vorgegangen, nicht nur dadurch dass er zu dem Process den Anlass gab, sondern auch durch die für Perikles äusserst gefährlichen Vorschläge, die er an das Volk richtete. In der Ekklesie, in der über das Probuleuma debattirt wurde, gelang es dagegen Hagnon, in Folge einer günstigeren Strömung die Annahme von Abänderungen durchzusetzen, die für Perikles eine wesentliche Erleichterung des Verfahrens gegenüber den Absichten des Rathes bedeuteten. Ueber den weiteren Verlauf und den Ausgang des Processes hat Krateros kein Actenstück mitgetheilt<sup>2</sup>), doch finden wir einen vollgültigen Ersatz dafür an der

kommt (Aristophanes S. 715) von einem ganz anderen Ausgangspunkt ebenfalls zu dem Schluss, dass Hagnon ein Anhänger des Perikles war. Ueber Hagnons Stellung zur Demokratie giebt Xen. Hellen. II 3, 30 genügenden Aufschluss.

<sup>1)</sup> Wie noch Beloch versuchte S. 24 ff. Auch Marchant (a. a. O.) zieht Kleon herein.

<sup>2)</sup> R. Schoell, Process des Phidias S. 6.

schon öfter angezogenen Stelle in Platons Gorgias 515 E, die das Hauptzeugniss in diesem Punkte darstellt. Nach ihr ist Perikles κλοπῆς (wir werden hinzusetzen: καὶ δώρων) schuldig gesprochen worden, der Antrag auf Todesstrafe wurde jedoch von den Geschworenen nicht gebilligt1) und dafür über den Angeschuldigten eine Geldstrafe verhängt (schon Thuk. Il 65, 3). Das Amendement des Hagnon hat also nach der Richtung hin, dass Perikles nur wegen des Vergehens àdixiou belangt werden sollte, seine Schuldigkeit nicht gethan; doch sind die Heliasten bei ihrer Abstimmung von dem richtigen Gefühle geleitet worden, es nicht zu dem Aeussersten kommen zu lassen. Freilich musste Perikles seine Rettung mit dem Opfer einer schweren, fast unerschwinglichen Geldstrafe erkaufen, auf welche er oder seine Freunde bei der Gegenschätzung beantragten. Ueber deren Höhe variiren die Angaben: Plutarch (Perikl. c. 35) berichtet, als mindeste Summe seien 15, als höchste 50 Talente überliefert, Diodor spricht (XII 45, 4) von 80 Talenten; 50 Talente waren es auch nach Ps.-Dem. 26, § 6 und Suidas s. v. τάλαντα. Die Differenz hat Loeschcke in ansprechender Weise durch eine Verschreibung in den Handschriften der Primärquelle erklärt3); jedesfalls, sieht man, mangelte auch da ein urkundliches Zeugniss über die Strafe des Perikles. Wir werden nicht irren, wenn wir 50 Talente als ihre Höhe annehmen<sup>3</sup>), da dieser Betrag der Geldbusse gerade bei einer Reihe ähnlicher Processe bezeugt ist4) und daher als üblicher Strafsatz gegolten haben wird: so bei Miltiades (Herod. VI 136, Plutarch, Kimon c. 4) und Demosthenes (Plutarch, Demosth. c. 26). 5)

<sup>1)</sup> Es ist im Widerspruch mit diesem Zeugniss, wenn Duncker S. 463 die Verurtheilung des Perikles wegen αδικίου annimmt.

<sup>2)</sup> Historische Untersuchungen, Arnold Schäfer gewidmet S. 331.

<sup>3)</sup> Das geht auch aus der Anspielung in Aristophanes Wespen v. 669-671 hervor:

κάθ' οὖτοι μεν δωροδοκοῦσιν κατὰ πεντήκοντα τάλαντα ἀπὸ τῶν πόλεων, ἐπαπειλοῦντες τοιαυτὶ κάναφοβοῦντες, δώσετε τὸν φόρον, ἢ βροντήσας τὴν πόλιν ὑμῶν ἀνατρέψω

die sich nur auf den Process des Perikles bezogen haben kann; auf den Genannten weisen die letzten Worte ganz deutlich hin (Müller-Strübing, Aristophanes S. 368 Note).

<sup>4)</sup> Vgl. Boeckh, Staatshaushaltung 13, 454. 455.

<sup>5)</sup> Schäfer, Demosthenes III<sup>2</sup> 342. 343. Auch Demosthenes wurde vor einen Gerichtshof von 1500 Mitgliedern gestellt (Deinarch I 107).

Die Frage nach der Schuld oder Unschuld des Perikles zu erörtern, wird man mir erlassen; wenn je, so gilt für das Verfahren gegen ihn, was Rudolf Schoell über die rein politische Natur solcher Processe ausgesprochen hat. 1) Das war schon Thukydides' Ansicht, wenn er Perikles selbst sagen lässt, er sei φιλόπολίς τε καὶ χρημάτων κρείσσων (II 60, 5) und in dem ihm gewidmeten Nachrufe ihn als χρημάτων διαφανῶς ἀδωρότατυς γενόμενος bezeichnet (II 65, 8). 2)

Mit seiner Verurtheilung ist aber die letzte Episode aus dem Leben des Perikles nicht abgeschlossen. Thukydides berichtet über das Nachspiel mit der lapidaren Kürze, die ihn auszeichnet und die in diesem Fall noch markanter hervortritt als sonst (II 65, 4): ίστερον δ' αὖθις οὐ πολλῷ, ὅπερ φιλεῖ ὅμιλος ποιεῖν, στρατηγὸν είλοντο καὶ πάντα τὰ πράγματα ἐπέτρεψαν, ὧν μὲν περί τὰ οἰχεῖα Εκαστος ήλγει ἀμβλύτεροι ήδη ὅντες, ὧν δὲ ή ξύμπασα πόλις προςεδείτο πλείστου άξιον νομίζοντες είναι. Wenn Thukydides den Umschwung dem für die grosse Menge charakteristischen raschen Wechsel der Gesinnung zuschreibt, so ist sein Urtheil, das von seiner bekannten Abneigung gegen den Demos dictirt wird, nicht von Einseitigkeit freizusprechen. Wir haben ja gesehen, wie sich der Kampf der Parteien in dem Beschlusse über die Einleitung des Processes wiederspiegelt; es ist selbstverständlich, dass er auch nach der Entscheidung weiter gegangen ist und dass die Perikles freundlich Gesinnten Alles aufgeboten haben werden, um wieder den Einfluss in die Hand zu bekommen. Auch stellt man sich den Wechsel zu radical vor, wenn man glaubt, dass mit Perikles' Verurtheilung die von ihm vertretene Richtung der Politik vollständig beseitigt war. Die Action der Gegner hatte sich zunächst allein gegen seine Person gerichtet und war durch seinen Sturz befriedigt; dafür aber, dass ausser ihm auch seine Amtsgenossen, das Gesammtcollegium der Strategen, abgesetzt worden wären, haben wir nicht die geringste

Process des Phidias S. 43. 44. Damit findet auch die von Oncken (Jahrb. f. cl. Philologie 1871, 789) aufgestellte Aporie eine richtigere Lösung, als er selbst es versuchte.

<sup>2)</sup> Es gehören diese Wendungen zu den nicht seltenen polemischen Bemerkungen des Geschichtschreibers, auf die ich in meiner sonst in Vielem versehlten Erstlingsschrift, Thukydideische Quellenstudien 'S. 21 ff. hingewiesen habe.

Andeutung in der Ueberlieferung; es ist gar nicht wahrscheinlich, dass die feindlichen Parteien ihre Kraft dadurch zersplitterten, dass sie sich gegen zu Viele wendeten. Es ist auch ganz unverdient, wenn man der Kriegführung nach Perikles' Sturz alles Mögliche vorwirst'); an Energie hat es ihr nicht gemangelt, wohl aber an Die Folge dessen, dass Perikles' Ueberlegung und Einheit. 2) Freunde wieder das Uebergewicht erhielten, war, dass das an Perikles begangene Unrecht gut gemacht ward. Wann Perikles' Wiederwahl erfolgte, darüber spricht Thukydides sich nur in einer Umschreibung aus; die Worte Plutarchs (Perikl. c. 37) und Diodors (XII 45, 5) lassen keine Folgerung zu. Einige der Neueren haben an eine ausserordentliche Wiederwahl gedacht3), zumeist bewogen durch Thukydides'  $v\sigma\tau\epsilon \rho\sigma\nu$  ov  $\pi\sigma\lambda\lambda\tilde{\phi}$ ; wie vieldeutig dieser Ausdruck ist, springt in das Auge, aber er kann ebenso gut ein halbes Jahr bedeuten als nur einige Tage, wie die Anhänger der erwähnten Anschauung meinen. Es ist mir nicht klar, wie die aufgestellte Ansicht mit den staatlichen Einrichtungen Athens zu vereinen ist; wenn Perikles seines Amtes durch den Process entkleidet wurde, so war für seine Stelle eine Nachwahl nöthig und ist ein Anderer an seiner Statt zum Strategen ernannt worden. Es wäre daher im Falle einer ausserordentlichen Wiederwahl des Perikles nothwendig gewesen, denjenigen, der an seine Stelle getreten war, abzusetzen die Unmöglichkeit eines solchen Actes braucht nicht betont zu werden; oder Perikles wäre als Elfter in das Feldherrencollegium eingetreten, was ebenso undenkbar ist. Wenn Isler meint, dass die Ersatzwahl für Perikles zufälliger Weise sich hinauszog und währenddem die Umkehr der Athener erfolgte4), so stellt er sich einen solchen blitzschnellen Umschwung der Geister gar zu leicht vor. Die Aenderung in den Gesinnungen des athenischen Volkes wird nicht so rasch erfolgt sein und sich nicht ohne heftige Kämpfe der Parteien vollzogen haben; das Terrain für deren Entscheidung waren aber die Strategenwahlen. Ich glaube also, dass Perikles bei den nächsten Archairesien im Frühjahr (etwa März 429)

<sup>1)</sup> Curtius, Griech. Gesch. 25, 417.

<sup>2)</sup> Hans Delbrück, Die Strategie des Perikles S. 134.

<sup>3)</sup> Isler a. a. O. S. 382 ff., Grote V<sup>2</sup> 432 ff. Curtius scheint dieser früher (2<sup>3</sup>, 749) ausdrücklich ausgesprochenen Anschauung auch jetzt noch zu folgen (2<sup>3</sup>, 417).

<sup>4)</sup> S. 383. Aehnlich Adolf Schmidt, Perikl. Zeitalter 1, 174.

gegen Pheidias in zeitliche Verbindung gesetzt ist, dem Letzteren unmittelbar folgt. Ich habe schon früher hervorgehoben, wie Rudolf Schoell die gänzliche Unzuverlässigkeit und unhistorische Willkur nachwies, mit welcher Ephoros die Vorgeschichte des peloponnesischen Krieges wiedergab. Es scheint, dass er auf eigene Faust nicht blos den Process des Pheidias und die Untersuchung gegen Perikles, sondern auch die Anklagen der Aspasia und des Anaxagoras, Ereignisse, die in Wahrheit weit auseinander lagen, in ein Jahr zusammengezogen und unmittelbar vor Beginn des peloponnesischen Krieges gestellt hat, nur um seine These zu erweisen, Perikles habe Athen in den Krieg gestürzt, damit er allen Verlegenheiten und speciell der Nothwendigkeit, Rechenschaft über die von ihm verwendeten Gelder zu geben, entgehe. Allerdings kann in unserem Falle nur eine Vermuthung ausgesprochen, nicht wie es Schoell bei Pheidias gelang, aus dem Vergleich mit der Auffassung der Komödie ein directer Erweis erbracht werden. Allein die gleiche Erwägung, die schon gegen die Möglichkeit eines in dieser Zeit gegen Perikles selbst gerichteten Versahrens angesührt wurde, spricht auch gegen die Wahrscheinlichkeit, dass die beiden anderen Processe sich damals abgespielt hätten. Perikles erscheint bei Thukydides in den Verhandlungen vor dem Kriege als der von dem vollen Vertrauen der Bürgerschaft getragene Leiter der athenischen Politik, dessen Rathschlägen der Demos in den wichtigsten Fragen ohne Zaudern und Beschränkung Folge leistet. glaublich, dass Angriffe, die, wenn auch nur indirect gegen ihn gerichtet, doch seine Stellung auf das Tiefste zu erschüttern geeignet waren, mit Aussicht auf Erfolg in einem Augenblick unternommen werden konnten, der keine Umtriebe duldete und mit gebieterischer Nothwendigkeit zu einer vollständigen Zusammenfassung aller Kräfte des Staates zwang? Die Antwort darauf mag Sache des subjectiven Gefühles sein — mir erscheint nach meinem Empfinden eine Bejahung als ausgeschlossen. Freilich ist zuzugeben, dass wir keine Handhabe besitzen, um diese Processe mit einiger Probabilität einer bestimmten Phase der politischen Laufbahn des Perikles zuzuweisen und uns im Allgemeinen damit begnügen müssen, dass sie in eine frühere Zeit gehören, als Ephoros es schildert. Aber dass Perikles' Staatsleitung von vorttbergehenden Krisen nicht unberührt geblieben ist, dafür haben wir an der richtigen Datirung des Pheidiasprocesses ein unwiderlegliches Zeugniss.

erkennt, wie Thukydides im Rechte ist, wenn er Perikles' Laufbahn mit seiner Verurtheilung für abgeschlossen ansieht und an dieser Stelle seines Werkes eine zusammenhängende Würdigung des grossen Staatsmannes einfügt.

Damit bin ich an das Ende meiner Untersuchung gelangt. Ich möchte nur noch eine Frage auswerfen, die nicht unmittelbar mit dem mir vorgesetzten Thema zusammenhängt, aber einige Berührungspunkte mit ihm darbietet. Sie betrifft den Zeitpunkt der Processe gegen Anaxagoras und gegen Aspasia. Die neuere Geschichtschreibung setzt, so viel ich sehe, ausnahmslos beide Ereignisse in die dem Ausbruch des peloponnesischen Krieges unmittelbar voraufgehende Zeit, etwa in die Jahre 432 oder 431.1) Diese zeitliche Fixirung beruht allein auf der Autorität von Plutarch (Perikl. c. 32) und Diodor (XII 39).2) Es ist allerdings gewiss, dass Ersterer das auf Anaxagoras' Verfolgung bezügliche Psephisma des Diopeithes aus Krateros' Συναγωγή nahm³) — von der Anklage gegen Aspasia möchte ich nicht dasselbe glauben4) -, aber damit ist Krateros ebensowenig wie bei dem Antrag des Drakontides als Zeuge für die chronologische Einordnung des Vorgangs erwiesen; was ich zu Anfang über den Mangel einer Datirung bei den damaligen Decreten oder über die Unfähigkeit Plutarchs von einer solchen Gebrauch zu machen sagte, gilt auch für diese Urkunde. Die Uebereinstimmung in den Berichten der beiden Autoren beweist vielmehr hier ebenso wie für die Geschichte von dem Verfahren gegen Pheidias, dass die Quelle, auf welche diese Anordnung zurückgeht, Niemand anderer sein kann als Ephoros. Dazu kommt, dass bei Diodor und Plutarch das Einschreiten gegen Anaxagoras (bei Plutarch auch gegen Aspasia) mit dem Processe

<sup>1)</sup> Grote V<sup>2</sup> 361 ff. 364 ff., Curtius, Griech. Geschichte II<sup>5</sup> 396 ff., Adolf Schmidt, Perikl. Zeitalter 1, 158 ff. (Anm. 2 bezeichnet er diese Chronologie als vollkommen gewiss) 162 f., Beloch l. l. S. 21, Duncker S. 345 ff. (nach S. 335 Note 1 war es der Winter 433/2), Nissen, Histor. Ztschr. N. F. 27, 412. 413, Zeller, Philosophie der Griechen I<sup>4</sup> 867.

<sup>2)</sup> Letzterer erwähnt den Process gegen Aspasia nicht.

<sup>3)</sup> Cobet, Mnemosyne N. S. 1 117, Krech a. a. O. S. 84 ff.

<sup>4)</sup> Die noch von Krech S. 20 ff. vertretene Ansicht, als ob Krateros' Werk alle möglichen Gattungen von Urkunden enthalten habe, ist aus den Fragmenten nicht zu erweisen und schon durch den Titel des Buchs zu widerlegen; es wird doch hauptsächlich Psephismen in sich begriffen haben.

gegen Pheidias in zeitliche Verbindung gesetzt ist, dem Letzteren unmittelbar folgt. Ich habe schon früher hervorgehoben, wie Rudolf Schoell die gänzliche Unzuverlässigkeit und unhistorische Willkür nachwies, mit welcher Ephoros die Vorgeschichte des peloponnesischen Krieges wiedergab. Es scheint, dass er auf eigene Faust nicht blos den Process des Pheidias und die Untersuchung gegen Perikles, sondern auch die Anklagen der Aspasia und des Anaxagoras, Ereignisse, die in Wahrheit weit auseinander lagen, in ein Jahr zusammengezogen und unmittelbar vor Beginn des peloponnesischen Krieges gestellt hat, nur um seine These zu erweisen, Perikles habe Athen in den Krieg gestürzt, damit er allen Verlegenheiten und speciell der Nothwendigkeit, Rechenschaft über die von ihm verwendeten Gelder zu geben, entgehe. Allerdings kann in unserem Falle nur eine Vermuthung ausgesprochen, nicht wie es Schoell bei Pheidias gelang, aus dem Vergleich mit der Auffassung der Komödie ein directer Erweis erbracht werden. Allein die gleiche Erwägung, die schon gegen die Möglichkeit eines in dieser Zeit gegen Perikles selbst gerichteten Verfahrens angeführt wurde, spricht auch gegen die Wahrscheinlichkeit, dass die beiden anderen Processe sich damals abgespielt hätten. Perikles erscheint bei Thukydides in den Verhandlungen vor dem Kriege als der von dem vollen Vertrauen der Bürgerschast getragene Leiter der athenischen Politik, dessen Rathschlägen der Demos in den wichtigsten Fragen ohne Zaudern und Beschränkung Folge leistet. Ist es glaublich, dass Angriffe, die, wenn auch nur indirect gegen ihn gerichtet, doch seine Stellung auf das Tiefste zu erschüttern geeignet waren, mit Aussicht auf Erfolg in einem Augenblick unternommen werden konnten, der keine Umtriebe duldete und mit gebieterischer Nothwendigkeit zu einer vollständigen Zusammenfassung aller Kräfte des Staates zwang? Die Antwort darauf mag Sache des subjectiven Gefühles sein - mir erscheint nach meinem Empfinden eine Bejahung als ausgeschlossen. Freilich ist zuzugeben, dass wir keine Handhabe besitzen, um diese Processe mit einiger Probabilität einer bestimmten Phase der politischen Laufbahn des Perikles zuzuweisen und uns im Allgemeinen damit begnügen müssen, dass sie in eine frühere Zeit gehören, als Ephoros es schildert. Aber dass Perikles' Staatsleitung von vorübergehenden Krisen nicht unberührt geblieben ist, dafür haben wir an der richtigen Datirung des Pheidiasprocesses ein unwiderlegliches Zeugniss.

## Anhang.

Zu S. 542. Ich will wenigstens mit ganz kurzen Worten angeben, warum ich mich in dem während der letzten Jahre so lebhast geführten Streite über die Chronologie des Thukydides ganz entschieden auf die Seite derjenigen stelle, welche wie Wilamowitz1) und Holzapfel<sup>2</sup>) die Frühlings- und Jahresepoche des Thukydides nicht an die Nachtgleiche (oder den letzten Anthesterion nach Ungers jetziger Ansicht) knupfen, sondern in die ersten Tage des März (Ueberfall von Plataiai am 9. März jul. 431) versetzen: 1) Es ist den Gegnern dieses Ansatzes trotz alles Drehens und Deutelns nicht gelungen, das wichtige Zeugniss des Thukydides zu entkrästen (II 19), dass der Angriff auf Plataiai 80 Tage vor der Weizenreise (τοῦ θέρους καὶ τοῦ σίτου ἀκμάζοντος) stattgefunden habe. Nach einer anerkannten Autorität\*) , beginnt die Ernte in Attika im Mittel Mitte Mai und endet je nach den Lagen spätestens Mitte Juni. Im Allgemeinen reift die Gerste etwas früher und wird zuerst geschnitten, etwas später oder auch gleichzeitig der Weizen'. Darnach kann man den Beginn der Ernte durchschnittlich auf Ende Mai bestimmen 1); 80 Tage zurückgerechnet, ergeben die erste Hälfte des März als Beginn des Krieges. Es ist merkwürdig, aber nicht erfreulich zu sehen, wie selbst angesehene Gelehrte sich um diese unansechtbare Thatsache herumdrücken, nur um ihre Lieblingsansicht von dem Zusammenfallen des Thukydideischen Jahresanfangs mit der Frühlingsgleiche nicht preisgeben zu müssen. Sowohl die Voraussetzung August Mommsens\*), Thukydides werde die allgemeine Getreidereife meinen und diese sei nicht wenig später anzusetzen, als der Versuch von Unger<sup>6</sup>), die Zeugnisse des Alterthums zu den heutigen Verhältnissen in Gegensatz zu bringen und den Termin der Weizenreife in die Zeit zwischen Anfang Juni und Anfang Juli herabzurücken, und seine weitere Argumentation<sup>7</sup>),

<sup>1)</sup> Curae Thucydideae S. 8 ff.

<sup>2)</sup> Beiträge zur griechischen Geschichte S. 58 ff.

<sup>3)</sup> Th. v. Heldreich bei August Mommsen, Griechische Jahreszeiten 5, 571.

<sup>4)</sup> Holzapfel a. a. O. 50; ähnlich Müller-Strübing, Jahrb. f. cl. Philol. 1883, 590 ff.

<sup>5)</sup> Chronologie S. 367.

<sup>6)</sup> Philologus 44, 645 ff.

<sup>7)</sup> Jahrb. f. cl. Philol. 1890, 179 ff.

bei der er nur selbsterdachte Aenderungen des Ackerbaubetriebs dafür in das Treffen führt, verdienen keine andere Bezeichnung als die von Willkürlichkeiten, die einer vorgefassten Meinung zu Liebe begangen werden. Ludwig Herbst hinwiederum hat alle möglichen Angaben über die Ernte in den griechischen Landschaften zusammengetragen 1), um τοῦ σίτου ἀκμάζοντος auf die Zeit der Sommerwende zu bringen, nur ist ihm leider gerade die für Attika massgebende Bestimmung entgangen. 2) Hesiod und Thukydides' Zeitgenosse Aristophanes, beide Vertreter der populären Anschauung, lassen den Frühling Ende Februar oder Anfang März eintreten. mit dem Spätaufgang des Arktur und der Ankunft der Weihe und der Schwalbe.2) Man muss es selbst nachlesen, wie Unger3) sich mit diesen unbestreitbaren Facten abzufinden weiss; freilich passt dies ganz wohl in eine Abhandlung, die beweisen will, dass sämmtliche griechische und römische Autoren den Frühling mit der Nachtgleiche begannen und dafür z. B. als Argument bringt, dass Sappho die Nachtigall als Frühlingsboten begrüsse! Wie sehr die Frühlingsepoche Hesiods, die mit der Wiedereröffnung der Schifffahrt zusammenfällt, zu der Wiederaufnahme der kriegerischen Operationen besonders zur See und daher auch zur Eintheilung nach Kriegsjahren passt, braucht nicht bemerkt zu werden. 3) Busolt hat darauf aufmerksam gemacht 1), dass nach der Schatzurkunde CIA. IV n. 179 (S. 31, vgl. jetzt S. 160), B Z. 9 ff. die von Thukydides III 91, 1 erwähnte Sendung des Demosthenes περί Πελοπόννησον in die 7. Prytanie des Jahres Ol. 88, 2 - etwa in die Zeit vom 8. März bis 15. April 426 - fiel; da Thukydides von dem Anfang des 6. Kriegsjahres bis zu dieser Schiffsausrüstung eine Reihe von Unternehmungen erzähle, sei Ungers Aufstellung, dass das Sommerhalbjahr 426 erst am 9. April begonnen habe, unmöglich. So unbestreitbar Busolts Beweissührung ist, sie lässt eine Erweiterung zu. Auch wenn man die Grenze des Sommersemesters bis zu der Nachtgleiche (26. März jul.) vorschiebt, geht es schwer an, die in den Capiteln 89 und 90 berichteten Ereignisse in die verhältnissmässig kurze Zeit von da bis zu dem 15. April zusammenzudrängen,

<sup>1)</sup> Philologus 46, 529 ff.

<sup>2)</sup> Müller-Strübing, Jahrb. f. cl. Philol. 1883, 586.

<sup>3)</sup> Jahrb. f. cl. Philol. 1890, 162. 380.

<sup>4)</sup> Vgl. diese Zeitschrift XXV 325. 326.

um so mehr als nach der Ausdrucksweise des Geschichtschreibers (c. 89 in. τοῦ δ' ἐπιγιγνομένου θέρους, nicht θέρους εὐθύς) der Einfall der Peloponnesier dies Mal erst einige Zeit nach dem Anfang der Sommerhälfte stattfand. Dann ist die Vermuthung Busolts<sup>1</sup>), man habe Z. 12 τριακοστή τής πρυτανείας zu ergänzen, Demosthenes sei also erst so spät, am 30. Tage der Prytanie abgefahren, ganz problematisch und wohl nur aus der Interpretation des Thukydides gefolgert (auch Busolt scheint die Frühlingsgleiche als Sommeranfang anzunehmen); es kann auch ein vorher fallender Tag eingesetzt werden - man sieht aber, wie sehr diese nicht zu verschmähende Möglichkeit für einen früheren Ansatz der Frühlingsepoche wichtig ist. Hier kommt die bis zur Stunde von der Mehrzahl der Forscher getheilte Theorie über die Chronologie des Thukydides in Zwiespalt mit einem urkundlichen Datum, das nicht auf die Seite zu schieben ist. - Natürlich darf man nicht pedantisch ein für alle Mal den gleichen Tag als Beginn des Thukydideischen θέρος festnageln; dass der Jahrespunkt schwankte und der Jahresanfang sich öfter verschob, das hat Wilamowitz mit Recht betont, denn es wird durch eine unbefangene Lecture des Schriftstellers gelehrt. Es war auch bei der Art der Ueberlieferung, die Thukydides benützen musste, gar nicht anders möglich; dass er daher mit einer gewissen Freiheit oder wenn man es zu sagen vorzieht, mit einiger Willkür verfahren musste, gestehen auch die Anhänger der entgegengesetzten Meinung zu.2) Dass aber im Allgemeinen gesagt werden darf, der Thukydideische Sommer hebe in der ersten Hälfte des März an, lassen hoffentlich die eben vorgeführten Argumente als glaublich erscheinen.

Zu S. 576. Wie wenig befriedigend das Cap. 45 der 'Aθηναίων πολιτεία ist, in dem Aristoteles von der Strafgewalt des Rathes handelt, dies scheint bereits Lipsius gefühlt zu haben. 3) Die Einwendungen, welche gegen dasselbe zu erheben sind, treffen sowohl die historische Begründung als die Schilderung des thatsächlichen Zustandes. Um mit dem Letzteren zu beginnen, so stellt Aristoteles

<sup>1)</sup> a. a. O. S. 576.

<sup>2)</sup> August Mommsen, Chronologie 3871, H. L. Schmitt, Quaestiones chronologicae ad Thucydidem pertinentes (Dissert. Lips. 1882), S. 70.

<sup>3)</sup> SB. 61. 62. Hermes XXVIII.

im § 1 die Sache so dar, dass der Rath das Recht, selbständige Strafen zu verhängen, nicht mehr besass, sondern nur ein Praejudicium abgeben durfte, welches durch das Erkenntniss eines Geschworenengerichtes bestätigt werden musste. Im Grossen und Ganzen stimmt dies zu dem, was wir aus den übrigen Quellen über die Competenz der Bule wissen¹), wenn wir von der allerdings nicht unwesentlichen Einzelheit absehen, dass der Rath bis zu der Grenze von 500 Drachmen in eigenem Wirkungskreise Straferkenntnisse verhängen konnte. Bei den weitergehenden Fällen ist ein Strafantrag von Seiten des Rathes zwar nicht als regelmässig zu betrachten, kommt aber zu wiederholten Malen vor2), sodass also nach dieser Richtung hin Aristoteles' Worte nicht zu beanstanden sind. Worauf sich die strafrechtliche Wirksamkeit des Rathes bezog, sagt er im folgenden Absatz: theils hing sie mit seiner Aussicht über die Beamten zusammen, theils wurde sie im Eisangelieversahren ausgeübt. Merkwürdig ist nun, dass Aristoteles im Widerspruch mit seiner eben gemachten Aeusserung hier auf einmal bemerkt, die in solcher Weise gefällten Urtheilssprüche des Rathes seien nicht endgültig, sondern von ihnen Appellation an die Gerichte gestattet gewesen: κρίνει δὲ τὰς ἀρχὰς ἡ βουλή τάς πλείστας, μάλισθ' όσαι χρήματα διαχειρίζουσιν ού χυρία δ' ή χρίσις, άλλ' ἐφέσιμος εἰς τὸ διχαστήριον, dann weiter unten ἔφεσις δὲ καὶ τούτοις (bei Eisangelien) ἐστὶν εἰς τὸ δικαστήριον, έαν αὐτῶν ή βουλή καταγνῷ; also an die Stelle der ordnungsmässigen Entscheidung eines Dikasterions setzt er die Möglichkeit, die Berufung an dasselbe zu ergreifen. Man kann keinen Augenblick zweiselhaft sein, welche von den beiden Nachrichten der Wahrheit näher kommt; dass die an erster Stelle gebrachte Schilderung vorzuziehen ist, beweisen die Reden des Lysias und die Apollodorische Rede gegen Euergos und Mnesibulos, beweist die Ausbildung der Eisangelie, wie sie oben skizzirt wurde. Ich halte es für angemessener, auf diesen Widerspruch bei Aristoteles offen hinzuweisen, als wie Alexander Pridik es jüngst versuchte3), ihn dadurch aus der Welt zu schaffen, dass er Epecis in c. 45,2 nicht als Appellation, sondern als "Ueberweisung" fasst und den

<sup>1)</sup> Lipsius, AP. 134 ff.

<sup>2)</sup> AP. 136. 322.

<sup>3)</sup> De Cei insulae rebus (Berlin 1892) S. 110 ff.

Ausdruck ἐφέσιμος εἰς τὸ δικαστήριον dem gerade früher vorkommenden (§ 1) εἰσάγειν (τοὺς θεσμοθέτας) εἰς τὸ δικαστή-Quov gleichsetzt.1) Er muss dabei annehmen2), dass Aristoteles dasselbe Wort, auch wenn es sich auf die gleiche Sache bezieht, an verschiedenen Orten in verschiedenem Sinne gebraucht habe. Eine kurze Zusammenstellung aus der attischen Politie lehrt, dass Pridiks Anschauung unmöglich zu billigen ist. Wenn man dabei von der Bedeutung, welche das Zeitwort ἐφιέναι (εἰς τὸ δικαστήριον) besitzt, ausgeht, so zeigt sich, dass es an den beiden Stellen, wo es vorkommt, ,appelliren' heisst (c. 42, 1. 53, 2); dass dies die technische Bedeutung des Ausdrucks war, dafür liefert die Demotioniden-Inschrift ein weiteres Zeugniss. 3) Emeaus els ro δικαστήριον findet sich in der Politie ausser in c. 45, 2 noch: c. 9, 2. 53, 6. 55, 2. Davon bedeutet c. 53, 6 gewiss Appellation (es bezieht sich zurück auf § 2 αν δ' δ ετερος έφη των αντιδίκων είς τὸ δικαστήριον κτλ.); was c. 9 anlangt, so ist es bis jetzt Niemandem beigefallen, die Befugnisse, welche Solon den Geschworenengerichten zutheilte, anders zu fassen als in eben demselben Sinne<sup>4</sup>), zumal da aus Plutarch (Solon c. 18) das Gleiche zu folgern ist. Darnach ist es nicht abzuweisen, dass auch in den Capiteln 55 und 45 ¿peais mit ,Appellation' wiedergegeben werden muss. Damit ist, wie ich meine, Pridiks Ansicht widerlegt. Die Beobachtung, dass nicht alle Nachrichten des Aristoteles in diesem Capitel ohne Weiteres zu acceptiren sind, ist bezüglich eines zweiten Punktes schon von anderer Seite gemacht worden; die § 1 enthaltene Angabe, dass dem Rathe zu derselben Zeit wie die Strafgewalt auch das δεῖν genommen wurde (ὁ δὲ δημος άφείλετο της βουλης τὸ θανατοῦν καὶ δεῖν καὶ χρήμασι ζημιοῦν κτέ.) steht, wie Bruno Keil hervorhebt'), im Widerspruch mit dem Satze in c. 48, 1 καὶ ταῦτα εἰσπράτ[τειν ἡ βο]υλὴ καὶ δησαι [χυρ]ία χατά τοὺς νόμους ἐστίν. Sie ist aber auch mit den sonstigen Quellen nicht verträglich; für das 4. Jahrhundert

<sup>1)</sup> Nicht blos Lipsius (SB.), sondern auch die Uebersetzer Kaibel-Kiessling und Poland verstehen unter dem angeführten Ausdruck , Appellation '.

<sup>2)</sup> a. a. O. S. 111 oben.

<sup>3)</sup> Ἐφημερὶς ἀρχαιολ. 1888, Sp. 1 ff. Z. 30 ff. 38 ff. 95. 100.

<sup>4)</sup> Lipsius SB. 42, Bruno Keil, Solonische Verfassung S. 150. Ich verweise auch da auf die Uebersetzer.

<sup>5)</sup> a. a. O. S. 231 Note.

widerspricht ihr der Buleuteneid (Demosth. 24 § 144)¹), für die Zeit vor Eukleides sind einige historische Fälle Gegeninstanz.²)

Auch was Aristoteles über die im Laufe der geschichtlichen Entwicklung erfolgte Verminderung der Strafgewalt des Rathes mittheilt, ist nicht in sich geschlossen und lässt weiteren Zweifeln und Fragen Raum übrig. Er äussert sich an zwei Stellen darüber, das erste Mal c. 41, 2 bei der Charakteristik der elften und letzten μεταβολή der athenischen Verfassung: ένδεκάτη δ' ή μετα την άπὸ Φυλής καὶ ἐκ Πειραιέως κάθοδον, ἀφ' ής διαγεγένηται μέχρι της νῦν ἀεὶ προσεπιλαμβάνουσα τῷ πλήθει τὴν έξουσίαν. άπάντων γάρ αὐτὸς αύτὸν πεποίηκεν ὁ δῆμος κύριον, καὶ πάντα διοικείται ψηφίσμασιν καὶ δικαστηρίοις, έν οἰς ό δημός έστιν ό κρατών. και γαρ αί της βουλης κρίσεις είς τὸν δημον ἐληλύθασιν. Hier ist die Sache so dargestellt, als ob dem Rathe die Strafgewalt erst nach dem Jahre 403 entzogen worden ware<sup>3</sup>), ein Satz, den Aristoteles braucht, um seine aus theoretischen Gesichtspunkten hervorgegangene Ansicht zu rechtfertigen, dass in dieser Periode die Demokratie bis zum Aeussersten ausgebildet wurde; aber die Behauptung selbst ist willkürlich.4) Anders äussert er sich darüber in c. 45, 1. Hier wird die Veranderung') mit einer aetiologischen Anekdote in Verbindung ge-

<sup>1)</sup> Οὐδὲ δήσω Αθηναίων οὐδένα, δε ἂν έγγυητὰς τρεῖς καθιστη τὸ αὐτὸ τέλος τελοῦντας, πλὴν ἐάν τις ἐπὶ προδοσία τῆς πόλεως ἢ ἐπὶ καταλύσει τοῦ δήμου συνιών άλῷ, ἢ τέλος πριάμενος ἢ ἐγγυησάμενος ἢ ἐκλέγων μὴ καταβάλλη.

<sup>2)</sup> Die Feldherren des Arginusenprocesses (Xen. Hell. I 7, 3), Kleophon (Lysias 30 § 10). Dann Aristophanes' Thesmophoriazusen v. 930 ff. 943. Ueberhaupt vgl. zu der Frage Lipsius AP. 135. 139.

<sup>3)</sup> In der That haben auch einige Neuere aus der Stelle diese Folgerung gezogen, so Stahl im Rhein. Mus. N. F. 46, 487 und Bauer, Literarische und historische Forschungen zu Aristoteles Admenten molitale S. 23. Die Ansicht des Letzteren, diese Combination sei durchaus zuverlässig, ist unmöglich.

<sup>4)</sup> Dass die Angabe daneben in ihrer Allgemeinheit falsch ist, bemerkt mit Recht Bruno Keil a. O. 231 Note. Wenn aber, wie derselbe meint, es bei der Minderung der Macht des Rathes (von c. 45, 1. 2, das er heranzieht, muss abgesehen werden) sich nur um die Befugnisse gedreht hätte, welche c. 45, 3. 49, 3 (auch c. 55, 2) erwähnt werden, so sind letztere doch verhältnissmässig zu unbedeutend, um das Archontatsjahr des Eukleides als Epoche zu bezeichnen.

<sup>5)</sup> Die Uebersetzung von Anfang c. 45, 1 bei Kaibel-Kiessling: "In früheren Zeiten hatte der Rath die souveräne Befugniss besessen [in einzelnen Fällen]

bracht, die aus dem Bestreben, den Beinamen o and sov svπάνου zu erklären, entsprungen ist und über deren problematischen Werth Rühl ganz richtig urtheilt. 1) Jedesfalls setzt hier Aristoteles die Umwandlung vor den Anfang der elften μεταβολή, in verhältnissmässig frühe Zeit, die er nicht näher begrenzt, denn er sagt einfach  $\eta$  dè  $\beta ov \lambda \dot{\eta}$   $\pi \rho \dot{\sigma} \tau e \rho v$   $\dot{\eta} v$   $\nu v \rho \dot{\alpha}$   $\nu \alpha \lambda$   $\nu \rho \dot{\gamma}$ μασιν ζημιώσαι και δησαι και αποκτείναι.2) Dass aber diese so ungemein wichtige Verschiebung der Competenzen zwischen Bule, Gerichten und Volksversammlung schon vor dem Jahre 403 vor sich ging, ist eine feststehende Thatsache der athenischen Verfassungsgeschichte, die durch die Strafgrenze des Rathes in dem eleusinischen Decrete, durch Antiphons Choreutenrede, schliesslich durch Alles, was wir über die Eisangelie im 5. Jahrhundert wissen, sichergestellt ist. Natürlich knüpfte sie sich nicht an das von Aristoteles erzählte Geschichtchen mit Lysimachos; wir besitzen ja die Reste eines leider ganz verstümmelten Gesetzes (CIA. L 57), welches sich wahrscheinlich auf diese Reform bezieht.3) Es gab also, wie wir sehen, für diese wichtige Veränderung eine ganz vorzügliche Quelle an den Urkunden - nur hat Aristoteles sie leider bei Seite gelassen und an ihre Stelle eine thörichte Anekdote gesetzt. Die ganze Erörterung über die Strafgewalt des Rathes

Bürger in Geldstrasen zu nehmen' u. s. w., entspringt dem Bestreben zu vermitteln.

<sup>1)</sup> Der Staat der Athener und kein Ende S. 694. Nur hätte er viel besser gethan, die Geschichte einfach fallen zu lassen als den Versuch einer Erklärung zu wagen. Es berührt merkwürdig, wenn man sieht, wie achtungsvoll die Forscher diese Geschichte behandeln (so Lipsius SB. 61, Busolt, Griechische Staatsalterthümer<sup>2</sup> S. 253); wer würde sie berücksichtigen, wenn sie z. B. bei Diodor stünde?

<sup>2)</sup> πρότερον gebraucht Aristoteles öfter, wenn er über den genauen Zeitpunkt nicht unterrichtet ist, in welchen irgend eine Veränderung fiel. So z. B. bei der Wahl der Strategen c. 61, 1: χειροτονοῦσι δὰ καὶ τὰς πρὸς τὸν πόλεμον ἀρχὰς ἀπάσας, στρατηγοὺς δέκα, πρότερον μὲν ἀφ' (ἐκάστης) φυλῆς ἔνα, νῦν δ' ἐξ ἀπάντων; die Aufhebung der Phylenwahl muss vor 441 fallen, vgl. Busolt, Griech. Staatsalterth. S. 2214. Die Wendung findet sich noch c. 3, 5. 20, 5. 45, 3. 54, 3. 55, 2. 55, 4. 56, 3. 56, 4. 60, 2 (entsprechend ist ἔκρινεν δέ ποτε κτέ. c. 49, 3). Zuzugeben ist, dass an einigen dieser Stellen die Wendung nicht auf einen Mangel der Quelle deutet, vielmehr ist die Angabe des Datums nicht immer von Wichtigkeit.

<sup>3)</sup> Lipsius, SB. 61. Die Zeit des ursprünglichen Erlasses ist unbestimmt; man könnte an Ephialtes' Reform denken.

## 598 H. SWOBODA, UEBER DEN PROCESS DES PERIKLES

und deren Wandlungen hängt bei ihm überhaupt in der Luft und ist mit dem, was er an einzelnen Stellen des ersten Theiles seiner Schrift über die Geschichte der Gerichtsbarkeit in Athen mittheilt nicht in eine nur leidliche Verbindung zu bringen. Wie sie sich in früherer Zeit zu der Machtvollkommenheit der Archonten, des Areopags, der Geschworenengerichte verhielt, wie sie entstand und aus welchen Anfängen sie sich herausbildete, welche Rolle diese Frage in den Verfassungskämpfen spielte, darüber wäre es sehr erwünscht, nur einige Worte der Aufklärung zu erhalten, nicht minder über den Zeitpunkt, wann der Rath statt des Areopags das Forum für die Eisangelien wurde. Statt dessen werden wir, ohne vorher von dem Rath als Gerichtsbehörde gewusst zu haben erst im c. 45 mit einer ziemlich unvermittelten und viele Zweisel übrig lassenden Auseinandersetzung überrascht. Es ist die hier gemachte Beobachtung für mich einer der deutlichsten Fingerzeige, dass die athenische Verfassungsgeschichte des Aristoteles - wie schon wiederholt ausgesprochen wurde -, einzelne Punkte abgerechnet, nicht mit der Benützung von urkundlichen Quellen gearbeitet ist.

Prag.

١

HEINRICH SWOBODA.

## ZUR GESCHICHTE DER CAESARISCHEN ZEIT.

## I. Die Zahl der römischen Provinzen in Caesars Zeit.

Die Entwickelung der römischen Provinzen steht in engem Zusammenhang mit derjenigen der Prätur. Die Umgestaltung, welche diese Ordnungen unter Caesars kurzem Regiment und während der ersten Triumviralzeit erfahren haben, in genügender Weise aufzuklären wird schwerlich je gelingen, da es unmöglich ist die auf Dauer berechneten Anordnungen der Machthaber von den sie stets durchkreuzenden exceptionellen zu scheiden; doch wird es nicht überslüssig sein was darüber vorliegt, zu sammeln und zu sichten.

Die in den Jahren 701—3 getroffene Anordnung, dass zwischen dem städtischen Oberamt und der Statthalterschaft ein Intervall von mindestens fünf Jahren stattzufinden habe, ist späterhin von Augustus seinen Einrichtungen zu Grunde gelegt worden'); Caesar aber hat sie beseitigt und die alte Continuität wieder hergestellt²), zugleich aber die Dauer der Statthalterschaft für den gewesenen Consul auf zwei Jahre festgesetzt, während für den gewesenen Prätor die sullanische Jahrfrist beibehalten wurde.³) Die Zahl der Prätoren hat der Dictator, nachdem im Jahre 708 zehn und im Jahre 709 vierzehn fungirt hatten, für das Jahr 710 auf sechzehn festgesetzt⁴), und wenigstens die letztere Zahl ist dadurch sichergestellt, dass bei der Verloosung der prätorischen Statthalterschaften, welche M. Antonius in einer Sitzung des Senats Ende November oder Anfang December dieses Jahres, unmittelbar vor seinem Abzug nach Gallien,

<sup>1)</sup> Staatsrecht 23, 242.

<sup>2)</sup> Staatsrecht 2, 242 A. 3.

<sup>3)</sup> Dio 43, 25 unter dem J. 708; Cic. Phil. 1, 8, 19. 2, 42, 109. 5, 3, 7. 8, 9, 28. Drumann 1, 117. 3, 624.

<sup>4)</sup> Dio 43, 49: στρατηγοί έκκαίδεκα ἦσαν. Dass diese Einrichtung eine dauernde sein sollte, legt sein Zusatz nahe: καὶ τοῦτο καὶ ἐπὶ πολλὰ ἔτη. Dieselbe Prätorenzahl setzt er 43, 51 für das folgende Jahr an. Vgl. Staatsrecht 23, 202.

in Gemässheit der caesarischen Anordnungen vornahm, vierzehn Prätoren concurrirten, wozu die zwei schon früher an M. Brutus und Cassius vergebenen Statthalterschaften hinzutreten. 1) Es geht daraus zugleich hervor, was für die politischen Verhältnisse dieser Zeit nicht unwichtig ist, dass noch Ende November der Consul Antonius mit den Prätoren Brutus und Cassius nicht geradezu gebrochen hatte, sondern sie als Statthalter der beiden ihnen vom Senat zugetheilten Provinzen anerkannte; wie denn in der That die Initiative des neuen Bürgerkrieges wahrscheinlich nicht von Antonius ausgegangen ist, sondern von diesen Prätoren, indem sie sich in den Besitz der ihnen früher zugedachten Provinzen Makedonien und Syrien setzten. - Wenn die Festsetzung der Prätorenzahl als normale betrachtet und mit der oben erwähnten Anordnung über die Dauer der Staatthalterschaften combinirt wird, so führt dies, da nach der letzteren in jedem Jahr vier Consulare, die zwei des vorletzten und die zwei des letzten Jahres als Statthalter fungirten, auf eine Gesammtzahl von zwanzig Statthalter-Indess wird man, zumal da es völlig ungewiss ist, in wie weit Caesar selbst als Consul sich diesen seinen Anordnungen unterworfen hat, darauf verzichten müssen zu ermitteln, welche Anordnung hinsichtlich der Zahl der Prätoren und der der Statthalterschaften Caesar als definitive betrachtet hat. Dagegen ergiebt sich als effective Zahl der für 711 in Aussicht genommenen Statthalterschaften die Zahl achtzehn; denn ausser den sechzehn Prätoren des Vorjahres nahmen auch die beiden Consuln desselben, Antonius und Dolabella, Statthalterschaften in Anspruch, während von den beiden überlebenden Consuln des Jahres 709 C. Trebonius und C. Caninius Rebilus das Gleiche nicht überliefert ist und

<sup>1)</sup> Cicero Phil. 3, 10 berichtet eingehend über diese provinciarum retigiosa sortitio, bei welcher fünf sofort ablehnten, vier dem Senat die Entscheidung anheimstellten, fünf endlich annahmen. Allerdings werden statt dieser letzten fünf sechs Namen überliefert, indem es in den Handschriften heisst: qui sunt reliqui, quos sors divina delectet? L. Annius (so der Vat., T. Antonius die geringere Klasse), M. Antonius. o felicem utrumque! nihit enim maluerunt. Aber mit Recht ist von C. Bardt (quaest. Tullianae. Berlin 1866 p. 42) und von Anderen bemerkt worden, dass dies unmöglich richtig sein kann; M. Antonius kann unter den Loosenden nicht gewesen sein, sondern wird zu dem Annius in einem besonderen Nahverhältniss gestanden haben, beispielsweise in seiner cisalpinischen Statthalterschaft sein Nachbar durch das Loos geworden sein — M. Antoni vicinus würde passen.

mit Wahrscheinlichkeit angenommen werden kann, dass diese bei der Vertheilung der Provinzen für 711 nicht in Betracht kamen.

Achtzehn ist nun in der That auch die Zahl der damals vorhandenen Statthalterschaften. Zu den zehn sullanischen<sup>1</sup>)

- 1. Sicilien
- 2. Sardinien
- 3. Hispania citerior
- 4. Hispania ulterior
- 5. Makedonien
- 6. Africa
- 7. Asia
- 8. Gallia Narbonensis
- 9. Kilikien
- 10. Gallia cisalpina

kommen weiter die folgenden acht

- 11. Bithynien
- 12. Kyrene
- 13. Kreta
- 14. Syrien
- 15. Illyricum
- 16. Gallia comata
- 17. Africa nova
- 18. Achaia.

Dass die Zahl der Provinzen unter Caesar nicht grösser war, kann als ausgemacht gelten; dagegen sind die hier aufgeführten sämmtlich gut beglaubigt.

Dass Kyrene und Kreta damals selbständige Provinzen gewesen sind, geht am bestimmtesten hervor aus den Verhandlungen über die Competenzen der Prätoren des Jahres 710 Brutus und Cassius, welche, so bekannt sie sind, nicht richtig aufgefasst zu werden scheinen. Balbus meldet dem Cicero, dass der Senat am 5. Juni den Getreidekauf dem Brutus in Asia, dem Cassius in Sicilien auftragen werde; und über diese Asiatica curatio wird dann in einer Conferenz der Parteiführer und ihrer Damen in Antium am 8. Juni berathen.<sup>2</sup>) Diese Aufträge, provinciae legatoriae, Competenzen

<sup>1)</sup> Staatsrecht 2, 199. 201.

<sup>2)</sup> Cicero ad Att. 15, 9. 11.

mehr eines Legaten als eines Statthalters, sind wohl zu unterscheiden von den legalen prätorischen provinciae sowohl des Amt- wie des Folgejahrs; für das Amtjahr hatten Brutus und Cassius die beiden städtischen Competenzen übernommen und dass jene Aufträge nicht die Provinzen des Folgejahrs sind, geht auf das bestimmteste daraus hervor, dass deren Feststellung in derselben Senatssitzung erfolgen sollte.¹) Unmöglich können diese Angaben, von denen die zweite nach der Senatssitzung gemacht wird, auf irrige Gerüchte zurückgeführt werden<sup>2</sup>); wie denn auch, wenn einmal, sei es immer zum Schein, ein derartiger Auftrag ertheilt ward, dafür leistungsfähige und Italien benachbarte Provinzen, wie die oben genannten sind, nothwendig gefordert werden. Aber zur Ausführung kamen jene Aufträge nicht. Schon als Brutus mit seiner Gattin und seiner Mutter Servilia so wie mit seinem Schwager Cassius und dessen Gemahlin, der Tochter der Servilia in Antium politischen Rath pflogen, hatte Servilia, so zu sagen das Familienhaupt der Tyrannentödter, sich anheischig gemacht eine Abänderung dieser schimpslichen Verfügung im Senat zu bewirken, und es muss dies geschehen sein. Denn vor dem September dieses Jahres ist dem Brutus mit proconsularischem Rang die Provinz Kreta zugewiesen worden3), offenbar für das Folgejahr, jedoch wahrscheinlich mit der Bestimmung, dass er sie schon im eigentlichen Amtjahr solle übernehmen können. Gleichzeitig und in gleicher Weise wird Cassius die Provinz Kyrene zugetheilt worden sein. 1) Die Auswahl der beiden geringfügigsten Provinzen ist sicher das Werk der Gegenpartei; immer aber waren es doch Statthalterschaften, die sie erhielten. Die Angabe der Geschichtschreiber, dass der Dictator für 711 dem Brutus Makedonien, dem Cassius Syrien bestimmt habe<sup>5</sup>), lässt sich damit vereinigen durch die an sich wahrscheinliche Annahme, dass Caesar für das Jahr 711 sich über die Loosung hinwegzusetzen und diesen beiden

<sup>1)</sup> Cicero ad Att. 15, 7: ait (Balbus) codem tempore decretum iri, ut et iis (Bruto et Cassio) et reliquis praetoriis provinciae decernantur.

<sup>2)</sup> Dies ist Drumanns Ansicht 1, 139.

<sup>3)</sup> Cicero Phil. 2, 39, 97. 11, 12, 27. Uebereinstimmend Appian b. c. 3, 12. 16. 36. 4, 57. Plutarch Brut. 19. Dio 45, 32. 46, 23. 49, 21. Irrig nennen Andere bei Appian 3, 8 dafür Bithynien.

<sup>4)</sup> Appian 3, 8. 12. 16. 36. Ungenau nennt dafür Plutarch Brut. 19 Africa, irrig Dio 47, 21 Bithynien, jene Anderen bei Appian 3, 8 Kreta und Kyrene.

<sup>5)</sup> Appian 3, 2. 7. 16. 35. 36. Plutarch a. a. O. Dio a. a. O.

Prätoren jene Provinzen zuzuweisen gedachte. Schwerlich aber hatte er diese Absicht schon formell zum Ausdruck gebracht; denn hätte die von Antonius vorgenommene Sortition eine definitive Anordnung Caesars umgestössen, so würde Cicero dieselbe nicht spöttisch als gewissenhafte bezeichnet, sondern dies nachdrücklich gerügt haben. Es gehört zu den Ungeheuerlichkeiten dieses irrationellsten aller Bürgerkriege, dass ihn die Mörder Caesars geführt haben in Vertheidigung der ihnen von dem Ermordeten zugedachten Statthalterschaften Makedonien und Syrien. — Die Vereinigung der beiden kleinen Provinzen Kreta und Kyrene zu einer Statthalterschaft ist erst unter Augustus eingetreten. 1)

Dass Illyricum noch unter Caesars Proconsulat mit dem cisalpinischen Gallien zu einer Statthalterschaft vereinigt war, ist bekannt; unter seiner Dictatur ist der illyrische Statthalter selbstständig.<sup>2</sup>)

Dass Numidien nach der Schlacht bei Thapsus von Caesar als Provinz geordnet ward, ist gut bezeugt<sup>3</sup>) und wird durch den zwischen den Statthaltern der beiden africanischen Provinzen, dem für die Senatspartei eintretenden der alten Provinz Q. Cornificius und dem den Triumvirn anhängenden Statthalter von Neu-Africa T. Sextius<sup>4</sup>) bestätigt. Bestand hat die Provinz nicht gehabt, da Augustus dem Sohne Jubas die angestammte Herrschaft zurückgab.

Achaia endlich hat bis zum Ausgang des 7. Jahrh. der Stadt unter dem Statthalter von Makedonien gestanden, erscheint dagegen seit der ersten Kaiserzeit unter den senatorischen Provinzen. 5) Dass es Caesar gewesen ist, der Griechenland von Makedonien getrennt hat, zeigen die Angaben Ciceros 9) über die Verwaltung des Ser. Sulpicius Rufus, die sicher mit der von Makedonien nichts zu schaffen hat und ganz wie selbständige Statthalterschaft auftritt, ohne dass Veranlassung wäre eine ausserordentliche Anordnung darin zu erkennen.

- 1) Marquardt Handb. 1, 461.
- 2) Marquardt Handb. 1, 298 und meine dort angeführten Ausführungen.
- 3) bell. Afric. 97. Dio 43, 9. Handb. 1, 466.
- 4) Drumann 2, 619.
- 5) Strabon a. E.: Dio 53, 12. Handb. 1, 330.
- 6) ad fam. 6, 6, 10: (Caesar) Brutum Galliae praefecit, Sulpicium Graeciae. Ders. 4, 4, 2: to.. scribis hoc Achaicum negotium non recusavisse. Das. 13, 17—29.

Dass auch in der städtischen Amtführung die vierzehn oder sechzehn Prätoren in ähnlicher Weise ausgestattet wurden, ist nicht unmöglich, obwohl der Wechsel der Zahl einen strengen Parallelismus mit der Zahl der bestehenden grossen Gerichtshöfe auszuschliessen scheint. Unsere Kenntniss der römischen Prozessordnungen gestattet uns aber nicht die Frage, welche Quästionen damals unter selbständiger prätorischer Leitung standen, auch nur mit annähernder Sicherheit zu beantworten.

#### II. Ciceros erster Brief an Trebonius.

Für die Zeitbestimmung des ersten Briefes Ciceros in der Reihe der an C. Trebonius gerichteten (15, 20) giebt zunächst Anhalt die darin erwähnte Zusendung des orator an einen Freund des Trebonius Namens Sabinus. Die Schrift ist veröffentlicht nach dem in den ersten Monaten des Jahres 708 (46) vor der africanischen Katastrophe geschriebenen Brutus, noch während der Verwaltung Galliens durch M. Brutus (10, 4) und allem Anschein nach nach Caesars Rückkehr aus Africa in den Monaten Juli bis October dieses Jahres (O. E. Schmidt, der Briefwechsel des Cicero S. 265). In dieser Zeit, unmittelbar nach Vollendung der Schrift, dürste auch der fragliche Brief geschrieben sein. In der That ist die gewöhnliche Datirung des Briefes auf die ersten Monate nach Caesars Ermordung nicht zutreffend. Wenn Cicero darin sagt, dass sonst die politischen Nachrichten aus Rom in die Provinzen gingen, jetzt aber umgekehrt der Freund vielmehr ihm zu berichten habe: tu . . . crebris nes lütteris appellato atque si ita (überliefert ist ita si), idem fiet a nobis. .... olim solebant, qui Romae erant, ad provinciales amicos de re publica scribere, nunc tu nobis scribas oportet, res enim publica istic est, so passt dies durchaus nicht auf die bewegten Frühlingsmonate des Jahres 710, vortrefflich aber auf die letzte Hälfte des Jahres 708, als der spanische Krieg bevorstand. Nach der abermaligen Schilderhebung der Pompeianer in Africa und der Abberufung des caesarischen Statthalters der spanischen Südprovinz Q. Cassius war Trebonius von Caesar zu dessen Nachfolger ernannt worden; während seiner Reise von Rom nach Corduba hat Cicero diesen Brief an ihn gerichtet. Wenn in demselben vorausgesetzt wird, dass Trebonius unterwegs mit (M.) Brutus zusammentreffen werde, so lässt dies sich nicht wohl auf Trebonius asiatische Reise 710 beziehen, obwohl sie sich allenfalls irgendwo in Italien treffen konnten (vgl. ad Att. 14, 10, 1); auf der früheren spanischen musste er dem Statthalter des cisalpinischen Gallien begegnen. Wenn Cicero ihn auffordert mitzutheilen, iter tuum cuiusmodi sit, ubi Brutum nostrum¹) videris, quam diu simul fueris, deinde, cum processeris longius, de bellicis rebus, de toto negotio, ut existimare possimus, quo statu simus, so ist das Reiseziel Spanien und die res bellicae der Ausstand der baetischen Truppen. Geschichtlich ist es nicht unwichtig hieraus zu entnehmen, dass Trebonius Eintressen in der Provinz und der Rücktritt und der Tod seines Vorgängers (bell. Alex. 64; Dio 43, 29) nicht Ende 707, sondern erst im Verlauf des Jahres 708 stattgefunden haben. Wie nach dem Aufstand gegen Cassius die Dinge in Spanien sich weiter entwickelten und welche Rolle Trebonius persönlich dabei gespielt hat, ist aus den uns vorliegenden Berichten nicht mit Bestimmtheit zu entnehmen; nach diesem Briefe scheint es, dass Caesar die Lage der Dinge von Ansang an sehr ernsthaft aufgefasst hat und schon als Trebonius in die Provinz ging, man dem Ausgang der spanischen Verwickelung in Rom mit Spannung entgegensah.

Es knupft sich an diesen Brief eine kleine litterarische Frage. Dass der darin verspottete Candidat, welcher zu Wahlzwecken seinen plebejischen Beinamen abgeworfen und sich den vornehmeren Sabinus zugelegt hatte, eben derselbe ist, welcher als post Sabinus, ante Quinctio in den vergilischen Catalecten (10[8]) figurirt, hat nach Victorius Bücheler (Rhein. Mus. 38, 518) gezeigt und wird nicht füglich bezweiselt werden können. Dass dies kein anderer ist als der bekannte P. Ventidius, Consul 711, hat ebenfalls Victorius vermuthet, und wohl mit Recht; wenn Bücheler, übrigens geneigt beizustimmen, doch Einwendungen erhebt: hie Picens origine fuisse traditur, non ex Transpadanis coloniis, denique Bassus est, non Sabinus, so lassen diese sich entkrästen. Allerdings stammte Ventidius aus dem picenischen Asculum, aber weder Cicero noch der Verfasser des Scherzgedichtes äussern sich über die Herkunft ihres Sabinus. Empor kam Ventidius nicht in Picenum, sondern im cisalpinischen Gallien; er nahm Staatsfuhren in Entreprise und trat in dieser Stellung zu Caesar als dem Statt-

<sup>1)</sup> So bezeichnet Cicero den M. Brutus regelmässig, s. B. ad fam. 12, 1, 1 im Gegensatz zu D. Brutus.

halter beider Gallien in Beziehungen, die ihn dann in die Aemterlaufbahn führten. Gellius berichtet 15, 4: victum . . . sordide invenisse comparandis mulis et vehiculis, quae magistratibus qui sortiti provincias forent praebenda publice conduxisset: in isto quaestu notum esse coepisse C. Caesari et cum eo profectum esse in Gallias. Besser kann, wenn der satirische Hohlspiegel in Anschlag gebracht wird, nichts passen zu dem mulio celerrimus, sive Mantuam opus foret volare sive Brixiam, dem Kutscher der Cremona frigida et lutosa Gallia. Was dann den Beinamen anlangt, so führt Ventidius in den officiellen Listen überhaupt keinen, wie dies bei den homines novi häufig ist; den Beinamen Bassus geben ihm allein Gellius a. a. O. und Eutropius 7, 5, und rechte Geltung hat er schwerlich gehabt. Solche Interpolationen der Fasten treten namentlich ein, wo die guten Quellen kein Cognomen setzen, während es andererseits sich durch sich selbst erklärt, dass das fictive Cognomen Sabinus wohl in der Wahlagitation verwendet ward, aber seinen Weg in die officielle Nomenclatur nicht fand.1) Wenn man sich daran erinnert, dass selbst Plancus an Cicero schreibt (ad fam. 10, 18,3): Ventidii mulionis castra despicio und weiter der consularischen Gratulation: nam mulos qui fricabat, consul factus est (Gellius a. a. O.), so kann, wie dies auch Bücheler mit Recht geltend macht, dieser historische mulio nicht wohl einen Doppelgänger gehabt haben und müssen der Brief wie das Scherzgedicht auf Ventidius bezogen werden. In jenem, geschrieben im Sommer oder Herbst des Jahres 708, können nur die Comitien spätestens dieses Jahres gemeint sein; und wenn Vatinius nach Gellius Bericht durch Caesars Einfluss in amplissimum ordinem pervenit, das heisst die Quästur erlangte, und darauf zum Volkstribun bestellt ward, so wird Cicero wohl die letztere Wahl im Sinne haben. Der Verfasser des Scherzgedichts kann, da er vom curulischen Sessel spricht, nur an die Prätur oder das Consulat denken, welche beiden Aemter Ventidius im Jahre 711 bekleidet hat. Die Datirung des Gedichts auf das Jahr 710 scheint danach gesichert.

<sup>1)</sup> Dergleichen begegnet auch sonst. L. Antonius der Bruder des Triumvir schöpfte sich, wenn Dio (48,5) recht berichtet, den Beinamen Pietas, von dem die Fasten nichts wissen. Ebenso gab sich ein Genoss des Triumvir L. Trebellius den Beinamen Fides (Cicero Phil. 6, 5, 11).

#### III. Zum bellum Hispaniense.

Bei den folgenden überwiegend kritischen Bemerkungen habe ich sowohl eine von Herrn Dr. Graeven für mich angefertigte Collation der Florentiner Handschrift (A) Ashburnham 33 saec. X/XI benutzt, wie auch die mir von Herrn Meusel gefälligst mitgetheilte Revision der wichtigsten von den bisherigen Herausgebern benutzten Handschriften T (Paris 5764 saec. XII), V (Wien 95 saec. XII), U (Vatican 3324 saec. XII). Mit Hülfe dieser sich gegenseitig theils stützenden, theils berichtigenden Texte1) lässt sich die allen zu Grunde liegende Urhandschrift mit genügender Sicherheit restituiren; die Abweichungen der uns vorliegenden von dieser sind in den folgenden Erörterungen nur da angeführt, wo sie mehr sind oder sein können als Fehler des einzelnen Schreibers, was nicht häufig der Fall ist. Die gemeinsame Grundlage aber war bereits so heillos zerrüttet, dass in zahlreichen Fällen auf eine auch nur den Historiker befriedigende Herstellung des ursprünglichen Textes verzichtet werden muss. Für die Prüfung und Sichtung meiner Vorschläge bin ich meinem Freunde Vahlen mehrfach Dank schuldig geworden.

- c. 1, 4. de Cn. Pompeio darf nicht gestrichen werden. Dass Gnaeus die Caesarianer zur Verantwortung zieht, versteht sich von selbst; aber er vergreift sich auch an den Führern seiner eigenen Partei, wenn ihr Reichthum ihn reizte; und offenbar stand die örtliche Aristokratie der wohlhabenden Provinz auf seiner Seite.
- c. 1, 5. ita paucis (so AT, pacis UV) commoda obtenta: eo maiores augebantur copiae. Für obtenta eo haben die Handschriften hoste hortato. Die incorrecte Gemination der Vermehrung wird diesem Schriftsteller zu belassen sein.
- c. 2, 1. legatique Cordubenses qui a Cn. Pompeio discessissent. Es sind die aus Corduba vertriebenen Caesarianer gemeint; gefordert wird Cordubensium oder Cordubenses eorum qui a Pompeio discessissent.
- c. 2, 2. Die mit Recht von Nipperdey angenommene Lücke muss dem Sinne nach etwa in folgender Weise ausgefüllt werden: simulque quod tabellariis, qui a Cn. Pompeio dispositi omnibus locis

<sup>1)</sup> Von einer fünften unvollständigen Handschrift Laurent. 68, 8 saec. XI hat H. Rostagno kürzlich (studi italieni di filologia classica 2, 135) die Varianten veröffentlicht; dieselbe geht mit U und ist werthlos.

essent, qui certiorem Cn. Pompeium de Caesaris adventu facerent, [ipse suum eius adventus metum significasset].

- c. 3, 5. litusque (so A, quem TUV) vis tempestatis ita obscurabat. Dies scheint eine der wenigen Stellen zu sein, in denen A allein (mit den interpolirten, die aus litus gemacht haben aditus) die alte Corruptel bewahrt hat. Was in derselben steckt, wage ich nicht zu entscheiden; man erwartet etwa visum que cuius que vis tempestatis adeo obscurabat, ut vix proximum agnoscere posset. Dass der einzelne Soldat gemeint ist, zeigt proximus.
- c. 4, 2 wird falsch interpungirt: qui simul in conspectum oppidi se dederunt (so U wohl aus Conjectur, sederunt ATV), cum equis recipiuntur, hoc (das Aussitzen der Infanteristen) a Cordubensibus nequaquam poterat animum adverti.
- c. 5. Die Erzählung kann nur so verstanden werden, dass Caesar, am linken Ufer des Baetis anrückend, durch Steinschüttungen eine Brücke herstellt und der am rechten Ufer gelegenen Stadt Corduba gegenüber sein Lager schlägt: ponte facto copias ad castra tripartito traduxit: ten deb at (so Kramer, tenebat die Hdschr.) adversus oppidum: e regione ponit trabes, ut supra scripsimus; der Stadt gegenüber legt er die Brückenbalken, ut supra scripsimus weist zurück auf ponte facto. Bipartito huc (hoc Tu) cum Pompeius cum suis copiis venisset, ex adverso pari ratione castra ponit. Das Wort bipartito braucht nicht zu dem vorigen Satz gezogen und auch nicht emendirt zu werden. Dann wird um die Brücke gestritten und beide Theile suchen von ihren Lagern, von den verschiedenen Ufern aus, befestigte Linien zu derselben zu führen, um sich deren Besitz zu sichern.
- c. 5, 7. 6, 1. Caesar sucht das feindliche Heer zur Schlacht zu zwingen, die Pompeius verweigert: diebus compluribus cupiebat Caesar, si qua condicione posset, adversarios in aequum locum deducere et primo quoque tempore de bello decernere, cum id (die Hdschr. id cum) animadverteret adversarios minime velle. quos quoniam ab Ulia (a nia die Hdschr.) retraxerat, ut (ut fehlt in A, wenn die Collation richtig ist) in aequum deduceret, copiis flumine traductis noctu iubet ignes sieri magnos. Dies ist wohl richtig: nachdem Caesar seinen ersten Zweck, den Entsatz von Ulia erreicht hat, überschreitet er den Fluss unter Abbrennung seines Lagers am rechten User, um sich gegen die Städte der Pompeianer am linken zu wenden. Weiter muss es wohl heissen: contra

(ita die Hdschr.) firmissimum eius praesidium Ateguam proficiscitur. Die folgenden lückenhaften und verdorbenen Worte können dem Sinne nach etwa so gelautet haben: id cum Pompeius ex perfugis rescisset, qua die facultatem [nactus est, relinquens montes] et angustias carra complura multosque (multos T) lanistas (lanystas A, lanistos T) retraxit (retaxit T) et ad Cordubam se recepit. Der Marsch nach Corduba steht dem Pompeius offen. Dass er bisher auf unwegsamem Terrain stand, fordert das Bestreben Caesars ihn in aequum locum zu bringen. Die lanistae, wenn sie richtig sind, rücken dem Gegner vor, dass sein Heer zum grössten Theil aus Sclaven bestand (34, 2.4, vgl. 7, 5).

- c. 6, 3.4. Cui de Pompeio cum nuntius esset adlatus eo die proficisci, cuius in adventum praesidii causa Caesar complura castella occupasset . . . . hic . . . incidit. So zum Theil nach einem Vorschlag Vahlens. Ueberliefert ist proficiscitur cuius, was nicht richtig sein kann, denn nicht Caesar marschirt, sondern Pompeius. Auch zeigt die weitere Erzählung, dass die Pompeianer an diesem Tage schon unterwegs sind.
- c. 6, 4. in stationes in excubitu sieht nach Glossem aus; in stationes wohl zu streichen.
- c. 7, 2. haec loca sunt montuosa et natura impedita ad rem militarem, quae planitie dividuntur, Salso flumine, proxime tamen Ateguam ut flumen sit. Circiter passuum (passus die Hdschr.) Il milia e regione oppidi in montibus castra habuit posita Pompeius. Für impedita haben die Handschriften edita: dass ein Berg ,von Natur' hoch ist, kann selbst diesem Schriftsteller nicht zugetraut werden und ebenso wenig, dass ein hoher Berg besonders zum Schlagen sich eignet. Die Parallelstelle 8, 1, welche Vahlen dagegen geltend macht: loca sunt edita et ad castrorum munitiones non parum idonea dürfte doch mit dem wunderlichen Ausdruck editus ad rem militarem kaum zusammenzustellen sein; eher könnte danach edita in idonea geändert werden, da impeditus und idoneus je nach dem verschiedenen Standpunkt des Angriffs und der Vertheidigung auf dasselbe hinauskommen und der Schreiber bei seiner infantia sich stetig selber wiederholt. Für e regione ist überliefert ex ea regione, wo is keine Beziehung hat und ferner die 2 Milien wohl passen für die Entfernung des pompeianischen Lagers von der Stadt, während für die Entfernung der Stadt von dem flumen proximum bei diesen engen Verhältnissen 2000 Schritt viel zu viel sind.

Hermes XXVIII.

- c. 7, 5. Ueber die Bedeutung der legio vernacula vgl. diese Zeitschr. XIX 13. Aber mit Unrecht habe ich dort mit dieser Stelle die zwei varronischen Legionen b. c. 2, 18 in Verbindung gebracht: diese sind vielmehr aus den römischen Bürgern ausgehoben, während die legio vernacula eine aus geborenen Nichtbürgern gebildete Legion bezeichnet. Im bell. Alex. 53 fg. tritt nur eine legio vernacula auf, und ebenso bei unserem Verfasser weiterhin 10, 4. 12, 1. 20, 2. 4. 5; man könnte die Lesung beanstanden und hier vorschlagen duae fuerunt vernacula et II quae a Trebonio transfugerant, um dieser Schwierigkeit zu entgehen. Die legio secunda Pompeiana 13, 3 und bell. Alex. a. a. O.
- c. 7, 5. una facta ex coloniis quae (colonis qui A) fuerunt in his regionibus. Colonie im Rechtssinne kann in Baetica zu dieser Zeit hüchstens Corduba gewesen sein; ohne -Zweifel ist das Wort hier im factischen gebraucht von Ortschaften wie Italica und Gades mit starker römischer Bevölkerung, wenn auch ohne römisches Stadtrecht. Dasselbe wird auch anzunehmen sein hinsichtlich der so oft bei Cicero und bei den Historikern erwähnten Colonien der von Antonius und Caesar unter die Waffen gerufenen caesarischen Veteranen; Capua und die sonstigen wenigen eigentlichen Colonien Caesars sind darunter wohl hauptsächlich, aber schwerlich ausschliesslich verstanden (vgl. CIL. X p. 369). Das Perfect fuerunt ist auffallend, erklärt sich aber auch am erträglichsten in der Weise, dass dem Schriftsteller dabei der factische Bestand der römischen Bewohnerschaft im Sinn gelegen hat, da dieser ja dem Wechsel unterworfen war.
- c. 8, 3. omnia loca, quae sunt ab oppidis remota, turribus et munitionibus retinentur, sic ut in Africa: rudere, non tegulis teguntur. So muss wohl die Interpunction geändert werden; der Verfasser scheint sagen zu wollen, dass die Sitte die einzeln liegenden Landhäuser burgartig zu befestigen Spanien und Africa gemeinsam ist, aber die Deckung dort aus Ziegeln, hier aus Steinschutt hergestellt wird.
- c. 10, 3. Der Abmarsch des Pompeius nach Corduba, der hier berichtet wird, findet nicht statt, wie die weitere Erzählung zeigt; er scheint bloss das Lager gewechselt und der Schreiber unseres Journals sich über den Charakter der Bewegung getäuscht zu haben. Es ist dies bezeichnend für die successive Aufzeichnung des Berichtes-
- c. 11, 2. sie ut omnigenus (omne genus quibus Hdschr.) ignis per iactus solitus est mitti. Vahlen bemerkt dazu, dass omne genus stehen bleiben könne, wenn man es in gleichem Sinne erkläre.

- c. 12, 2. et Trebonio transfugae erant statt transfugerant.
- c. 12, 6. hi (l die Hdschr.) cum eruptionem facere coepissent, tamen virtute militum nostrorum qui etsi inferiore loco premebantur tamen ist reine Wiederholung und vielleicht zu streichen. Vgl. 16, 4.
- c. 13, 3. se scutum esse posituros statt positurum; ein einzelner Soldat genügt hier nicht.
  - c. 13, 6. permagna pars hominum statt fere magna.
- c. 14, 1. eius praeteriti temporis (tem A) ist wohl Rest einer Bemerkung über die Fortsetzung der 13, 1 erwähnten Schanzarbeit, etwa opus continuans praeteriti temporis Pompeius trans stumen (vom Standpunkt des Pompeius aus) castellum constituit.
  - c. 14, 2. nostrorum equitum ist zu tilgen.
- c. 14, 4. qui cum aliquo loco a nostris recepti essent, ut consuessent, eximia (statt ex simili) virtute, clamore facto aversati sunt proelium facere. Der Conjunctiv consuessent ist incorrect, aber ebenso setzt unser Autor fuisset 11, 2 (wo fuit A), fuissent 22, 2.3.6.
- c. 15, 1. dimisso equo darf nicht gestrichen werden, da die folgende Erzählung sich um abgesessene Reiter dreht; bei id quod in hoc accidit proelio ist gemeint: ut par haberetur, nicht das Gegentheil.
- c. 15, 6. Die hospites sind die in Ategua lebenden Römer. Eben diese senden dann Botschaft an Caesar.
- c. 16, 4. Dies ist unverständlich, die Rückbeziehung auf einen vorher nicht genannten cuniculus wahrscheinlich vom Erzähler verschuldet; der seltsame Bericht, dass der Mörder selbst von der Fortführung der Schlächterei abmahnt, mag auf Schreibfehler beruhen. Vielleicht ist unum zu schreiben statt Iunium.
- c. 18, 1. Die zerrüttete Erzählung lief wohl darauf hinaus, dass einer der Abgesandten der römischen Einwohnerschaft Miene machte dem mitgesandten Lusitaner nicht in die Stadt zu folgen, darauf dieser Gewalt brauchte und nun zwei der römischen Gesandten sich zu Caesar flüchteten. Correctur ist nicht möglich; gestanden kann etwa haben: remissis legatis cum ad portam venissent Tiberius et (et fehlt, in V hinter tib. leerer Raum von 5 Buchst.) Tullius et cum introeuntem Catonem hic (intro euntem c. antonius Ildschr.) insecutus non esset, revertit ad portam u. s. w. Für die Machtstellung der römischen Einwohnerschaften in den spanischen Städten ist diese Erzählung (neben 19, 5) bezeichnend.

- c. 15, 4. 5. servus . . . . in Pompei castra discessit et indicium glande scriptum misit, per quod certior fieret Caesar, quae in oppido ad defendendum compararentur. ita litteris acceptis cum in oppidum revertissent (so A, -tisset TVU), mittere glandem inscriptam solebant ist sicher verdorben; der Sclave dessen Hinrichtung 20, 3 berichtet wird, kann nicht das zu misit gehörige Subject sein. Es ist entweder missum oder Aehnliches für misit zu schreiben, oder es fehlt etwas. Am Schluss fehlt nach solebant das, was auf diese Mittheilungen geschah, und zwar, da litteris acceptis dies fordert, im caesarischen Lager.
- c. 22, 8. eumque (eum qui A) non amplius a(sses) VII accipere so wird wohl XVII (sedecim U) aufzulösen sein. Dies ist, auf den As von 1/16 Denar herechnet, ein Jahressold von 160 Denaren, was zu passen scheint. Marquardt Handb. 2,95.
- c. 25, 2. Wohl so zu interpungiren: simulque vociferantibus legionariis cum locum efflagitarent ut consueti insequi (existimare posses paratissimos esse ad dimicandum), nostri . . bene longe sunt egressi. Die Handschrift A hat hier mit den interpolirten ex consuetudine insequenti für ut consueti insequi; nachher posse speratissimos TUV, posses paratissimos (wenn die Collation nicht trügt). A.
- c. 25, 6. ita avidi cupidique suarum quisque partium virorum fautorumque voluntatis (Ildschr. voluntas) habebatur scheint erträglich; ex vor partium fehlt in A wie in T.
- c. 26, 1. milia XIII und milia XII (die Hdschr. haben statt XII alle O-C  $\overline{\text{CI}}$ ) sind wohl  $\thickapprox \overline{\text{III}}$  und  $\thickapprox \overline{\text{II}} = denarium tria und duo milia. Das Denarzeichen ist an der zweiten Stelle nicht zu verkennen und milia oder mit Schreiberauflösung des Querstrichs.$
- c. 26, 6. profectu (Hdschr. profecto) nostro commeatu privati necessario ad dimicandum descendent (descendunt AV). Noster commeatus kann nicht wohl bezeichnen, was es nach dem Zusammenhang bezeichnen müsste, die von den caesarischen Belagerungstruppen aus dem Gebiet der pompeianisch gesinnten Städte bis dahin bezogene Verpflegung; profectus im Sinne von profectio, Abmarsch passt zu 27, 3.
- c. 27. Pompeius castra movit et contra Hispalim (spalim ATU, sparim V) in oliveto constituit. Sevilla liegt von Ucubi mindestens tünf Tagemärsche westlich, während das gleich nachher erwähnte Ventipo, dessen Lage feststeht, von Ucubi nur etwa zwei Tagemärsche entfernt ist. Entweder ist der Stadtname verdorben oder

die Präposition; in der Richtung auf Sevilla kann Pompeius allerdings abmarschirt sein, aber nicht Hispalis gegenüber Lager geschlagen haben. Der folgende Bericht zeigt, obwohl übel redigirt, dass Pompeius, als er ,contra Hispalim' Stellung nahm, noch in nächster Nähe von Ucubi stand, dieses mit der Nachhut besetzt hielt und diese anwies die Stadt einzuäschern und ihm dann in die castra maiora zu folgen. Auch die Stadt, die, weil sie ihm ihre Thore geschlossen hat, niedergebrannt wird, kann nur (vgl. 20,1) Ucubi sein; es ist Caesar, nicht Pompeius, der vom Flusse Salsus aus (23, 1) Pompeius nachfolgend, nach Ventipo, zwei Tagemärsche südlich vom Salsus, und von da nach Carruca rückt. Wenn fortgefahren wird: hinc itinere facto in campum Mundensem (so A. undensem TUV) cum esset ventum, castra contra Pompeium constituit, so scheint mit der jetzt über die Lage dieser verschollenen Stadt herrschenden Meinung weder dieser Bericht in Einklang gebracht werden zu können noch die über die Lage Mundas anderweitig vorliegenden Zeugnisse. Wenn Strabon (3, 2, 2) sagt: Ett δὲ ἐν αἶς οἱ Πομπηίου παῖδες κατεπολεμήθησαν, Μούνδα καὶ Ατέγουα καὶ Οὔρσων καὶ Τοῦκκις καὶ Οὐλία καὶ Αἴγουα(?): άπασαι δ' αὖται Κορδύβης οὐκ ἄπωθεν• τρόπον δέ τινα μητρόπολις κατέστη τοῦ τόπου τούτου [Μούνδα] · διέχει δὲ Καρτηίας [ή Μούνδα] σταδίους χιλίους καλ τετρακοσίους, so darf der evidente Fehler der Ueberlieferung nicht in den Zahlen gesucht werden, sondern es ist durch Interpolation auf Munda übertragen, was von Corduba gesagt war, dass es als Hauptstadt von Baetica gilt (vgl. bei unserm Autor 3, 1: Cordubam tenebat, quod eius provinciae caput esse existimabatur) und 1400 Stadien = 175 Milien von Carteia entfernt ist (vgl. denselben 32, 5: Carteiam contendit, quod oppidum abest a Corduba milia passuum CLXX). Dagegen ist die bei den zugleich genannten uns sonst bekannten Städten zutressende Angabe, dass sie um Corduba liegen, für Munda ebenso unansechtbar wie unvereinbar mit der Ansetzung des Ortes bei den Haras de Monda unweit Ronda, das ausserhalb des Flussgebiets des Baetis liegt und durch ansehnliche Gebirge von demselben getrennt ist. Aehnliche und noch grössere Schwierigkeiten macht die Angabe des Plinius (h. n. 3, 1, 12): huius (Astigitani) conventus sunt reliquae coloniae immunes Tucci ... Iptuci ... Ucubi ... ... Urso ..., inter quae fuit Munda cum Pompeio filio rapta. Einmal kann der Bezirk von Ecija sich unmöglich südwärts bis

Ronda erstreckt haben; zweitens können die Worte des Plinius nichts anderes heissen, als dass Munda zwischen Ucubi und Urso lag, also etwa am mittleren Lauf des Singilis (Jenil), was in jeder Hinsicht, auch zu der Erzählung in unserer Schrift vortrefflich passt, wogegen, wenn man Munda nach Ronda setzt, der Marsch von Ventipo im Gebiet des Jenil in das des Guadalete geradezu abenteuerlich herauskommt. Endlich die weitere Meldung (c. 41, 5). dass, da es für die Belagerung von Urso an Holz fehlte, dies von der den Tag zuvor genommenen Stadt Munda herbeigebracht ward. fordert dieselbe Oertlichkeit. Die Localforschung geht davon aus, dass von den zwei in der Neuzeit Monda genannten Ortschaften, der einen unweit der Küste westlich von Carteia und derjenigen bei Ronda, die erstere sicher nicht zutrifft, und darin kann ihr nur beigetreten werden, nicht aber in dem Köhlerglauben, dass damit die zweite nicht minder unmögliche Annahme möglich werde. Die Stadt, zerstört nach der Schlacht, ist verschollen, aber sicher im Singilisgebiet zu suchen.

- c. 28. 29. Es ist vermuthlich die Schuld des subalternen Berichterstatters, dass Pompeius Anerbieten zu schlagen bald als Maske hingestellt wird, bald als ernstlich gemeint, so dass die Gegner und Caesar selbst die Entscheidungsschlacht erwarten. Wahrscheinlich durfte und wollte Pompeius nicht schlagen, wurde aber durch seine Erklärungen an die Provinzialen dazu gedrängt wenigstens sich zum Kampf aufzustellen und Caesar zwang ihn dann Ernst zu machen.
- c. 29, 6. qui tamen a munitione oppidi longius non audebant procedere: immo se ibi (in quo sibi Hdschr.) prope murum adversariis constituebant.
- c. 32, 1. praeterea pars evasit (hoc habuit Hdschr.) ex fuga hac, qui oppidum Mundam sibi (mundamis ibi AT) constituissent praesidium.
- c. 33, 3. totius seditionis caput: das sinnlose vor caput eingesetzte familiae et libertinorum ist aus dem folgenden anticipirt.
- c. 34, 2. qui in Caesaris adventum cives caedere coeperunt. So etwas muss für descendere gestanden haben. Nachher ist wohl repugnaretur turres zu schreiben statt repugnarentur res.
- c. 35, 2. clam quendam Philonem gehört zum Vorigen; das von Nipperdey angenommene Anakoluth scheint mir unstatthaft.
- c. 38, 2. ita lectica a turre cum (a turrem quem ATU, ad turrem quam V) esset ablatus, in ea ferebatur Lusitanis (lusitanus Hdschr.) more militari.

#### IV. Die römischen Consulare des Jahres 710 d. St.

In dem Schreiben Ciceros (ad fam. 12, 2) aus dem Herbst des Jahres 710, worin er dem Cassius über die Septembersitzungen des Senats berichtet, spricht er zunächst von den gegen Antonius von Piso (Consul 696), P. Servilius (Consul 706) und ihm selbst abgegebenen Voten, welche diesen drei Consularen die Theilnahme an den weiteren Senatssitzungen unmöglich gemacht hätten, und fährt dann fort: nec est praeterea, quod quicquam expectes. Tuus enim necessarius adfinitate nova delectatur itaque iam non est studiosus ludorum infinitoque fratris tui plausu dirumpitur. alter item adfinis novis commentariis Caesaris delenitus est. sed haec tolerabilia: illud non ferendum, quod est qui vestro anno filium suum consulem futurum putet ob eamque causam se huic latroni deservire prae se ferat. L. Cotta (Consul 689) und L. Caesar (Consul 690) kämen nicht mehr in den Senat, Ser. Sulpicius (Consul 703) sei abwesend; reliquos exceptis designatis (Hirtius und Pansa; Plancus und D. Brutus waren abwesend) ignosce mihi si non numero consulares. Es ist nicht unwichtig und auch einigermassen möglich, die Namen der hier nicht ausdrücklich genannten Männer zu ermitteln. Es waren damals am Leben die folgenden Consulare1), wobei die in dem Brief ausdrücklich genannten so wie die aus anderen Gründen ausgeschlossenen in Klammern gesetzt sind.

- [L. Aurelius Cotta, Consul 689.]
- [L. Iulius Caesar, Consul 690.]
- [M. Tullius Cicero, Consul 691.]
- [C. Antonius M. f. Consul 691 muss schon von Caesar aus dem Exil zurückgerufen sein, da er am 1. Jan. 710 im Senat sass (Cicero Phil. 2, 37.39) und vor dem Sept. d. J. auf Veranlassung

<sup>1)</sup> Für die hier nicht aufgeführten vor dem Jahre 710 zum Consulat gelangten Personen ist der Tod vor diesem Jahr constatirt. Dass C. Cassius Longinus Consul 681 im Herbst 710 nicht mehr lebte, geht aus Phil. 2, 6, 13 hervor; danach waren die Consulare des J. 691 im Herbst 710 alle todt bis auf zwei, Cotta und Caesar. Was Appian 4, 28 von einem bei den Proscriptionen des Jahres 711 umgekommenen Consular Varus berichtet, muss auf einem Irrthum beruhen. L. Volcacius Tullus (Consul 688) wird von Cicero a. a. O. 2, 5, 12) ausdrücklich unter den Verstorbenen aufgeführt. P. Servilius Isauricus, Consul 674, ist kurz vor oder im Jahre 710 gestorben (Cicero a. a. O.; Dio 45, 16).

seines Neffen sich um die Censur in einer Weise bewarb, quae et risus hominum et querellas moveret (das. 98). Diese Bewerbung führte, wie Cicero hinzufügt, nicht zur Wahl; aber unter dem Triumvirat im J. 712 gelangte der alte Mann in der That zur Censur (fasti Colot. CIL. 1<sup>2</sup> p. 64). Wenn Cicero dem Neffen vorwirft, dass er den Oheim nicht unter den übrigen Verbannten restituirt habe (Phil. 2, 22, 55. 38, 98), so läuft dies wohl auf eine Silbenstecherei hinaus: er wird dies unterlassen haben, weil ihn bereits Caesar auf andere Weise restituirt hatte. Dass er zu den drei von Cicero bezeichneten Consularen nicht gehört, ist evident.]

- [L. Calpurnius Piso, Consul 696.]
- L. Marcius Philippus, Consul 698.
- Cn. Domitius Calvinus, Consul 701.
- [M. Valerius Messalla, Consul 701, nach seiner Verurtheilung im J. 703 im politischen Leben nicht weiter erwähnt.] 1)

[Ser. Sulpicius Rufus, Consul 703.]

- C. Claudius Marcellus, Consul 704.
- L. Aemilius Paullus, Consul 704.
- [P. Servilius Isauricus, Consul 706.]
- Q. Fufius Calenus, Consul 707.
- [P. Vatinius, Consul 707, damals in Illyricum.]
- [M. Aemilius Lepidus, Consul 708, damals in Gallien.]
- C. Caninius Rebilus, Consul 709.
- [C. Trebonius, Consul 709, damals in Asia.] Gross ist also die Auswahl nicht.

Der in dem Brief zuerst bezeichnete Consular gilt seit Manutius allgemein (so auch Borghesi opp. 4, 68) für M. Lepidus, aber augenscheinlich mit Unrecht, da dieser sich damals nicht in Rom befand. Er kann nur dessen Bruder sein, L. Aemilius Paullus. Die nova affinitas beruht auf der in demselben Jahre vollzogenen Verlobung seines Neffen mit der Tochter des Antonius (Drumann 1, 518). Die Andeutung, dass er ansehnliche Spiele gegeben, kann auf seine Bauten bezogen werden. Warum die Huldigung, die dem Volkstribun L. Cassius an den Apollinarspielen dargebracht

<sup>1)</sup> Er ist 55 Jahre hindurch Augur gewesen (Macrobius sat. 1, 9. 14), hat also die Verurtheilung, die das Priesterthum nicht nahm, lange überlebt; aber dem öffentlichen Leben muss er fern geblieben sein. Der bei Caesar einige Mal erwähnte Offizier dieses Namens ist sicher ein anderer.

ward (Phil. 1, 15, 36), ihm besonders ärgerlich war, weiss ich nicht. Auch von näherer Beziehung zu Cassius finde ich sonst keine Spur.

Der zweite dieser Consulare, in dem Borghesi a. a. O. den Paullus findet, dürfte C. Marcellus sein. Antonius Mutter war eine Julia, die Schwester des L. Caesar Consuls 690; die Gattin des C. Marcellus Octavia Enkelin einer anderen Julia, der Schwester des Dictators Caesar. Dass diese Verschwägerung eine recht entfernte ist, wird durch die politische Bedeutung des julischen Hauses aufgewogen. In einer seiner Invectiven (Phil. 3, 6, 17) sagt Cicero dem Antonius: qui evenit, ut tibi Iulia nata (die Hdschr. natus) ignobilis videatur, cum tu eodem materno genere soleas gloriari? wo die Tochter derselben Schwester des Dictators gemeint ist. Dass Marcellus von Antonius während seines Consulats Geld oder anderweitige Zuwendungen angenommen habe, findet sich sonst nicht.

Bestätigend tritt hinzu, dass Cicero über Paullus wie über Marcellus anderweitig mit dem ihrer politischen Nullität angemessenen Wohlwollen sich äussert, also das haec tolerabilia auf sie passt.

Als den dritten hat Bardt (quaestiones Tullianae Berlin 1866, S. 41) in seiner eingehenden Erörterung dieser Stelle den L. Marcius Philippus erkannt. Sein Sohn findet sich in dem Verzeichniss der Prätoren des Jahres 710 (Cicero Phil. 3, 10, 25); er war also in diesem Amt College des Brutus und des Cassius und somit für sie alle das rechte Consulatjahr dasselbe. Demnach konnte der Vater wohl daran denken den Sohn mit jenen in Concurrenz zu bringen. Auch war Philippus politisch nicht ohne Einfluss; seine Mittelstellung tritt in dem Vermittelungsversuch während des mutinensischen Krieges (Phil. 8, 10, 28; ad fam. 12, 4, 1, vgl. ad Att. 16, 14, 2) zu Tage. Dies erklärt, dass er in jenem Brief übler wegkommt als seine Collegen.

Also bleiben für die ganz schlechte Kategorie, die als Consulare nicht zählen, ausser C. Antonius übrig Domitius Calvinus, Fufius Calenus und Caninius Rebilus, das heisst drei ausgesprochene Caesarianer. Von diesen wird in den Berichten aus den Jahren 710 u. 711 Calenus öfter genannt; der anderen beiden geschieht keine Erwähnung, doch liegt kein Grund vor ihre damalige Anwesenheit in Rom in Zweifel zu ziehen, und unser Brief fordert sie. Auch in einem

#### 618 TII. MOMMSEN, GESCHICHTE DER CAESARISCHEN ZEIT

wenig späteren Schreiben an Plancus (ad fam. 10, 6, 3: complures in perturbatione rei publicae consules dicti, quorum nemo consularis habitus nisi qui animo extitit in rem publicam consulari) gelten dem Schreiber die Consulan der caesarischen Monarchie nur insoweit als Consulare, als sie, wie dies Servilius that, gut optimatisch Farbe halten.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

#### EINE URKUNDE ZUR ATTISCHEN GENEALOGIE.

Im vorigen Sommer habe ich im Museum zu Kastri (Delphi) eine Inschrift copirt und abgeklatscht, welche nach der Aussage des Phylax vor kurzer Zeit gefunden und damals noch nicht vollständig gereinigt war; sie ist meines Wissens bisher noch nicht publicirt, und ich hoffe durch ihre Veröffentlichung Niemanden in seinen Vorrechten zu verletzen. Die Inschrift scheint mir interessant und wichtig genug, um sie, wenn auch nur mit kurzen Bemerkungen begleitet, hier schon mitzutheilen, bevor ich eine grössere Arbeit, zu der sie den Grund und den Anlass gegeben hat, fertig gestellt habe. Sie steht auf zwei zusammengehörenden Steinen, von welchen die Randslächen oben und unten noch zum Theil erhalten sind (also 0,38 hoch); nach der zum Theil vollständig erhaltenen Rücksläche kann man auch die Dicke der Steine bestimmen (0,48); ganz abgebrochen ist nur die linke Seitenfläche des einen und die rechte des anderen Steines; die Vorderseite auf dem rechten Stein ist oben ganz beschädigt; auch wo die Steine zusammenstossen, sind einige Buchstaben abgebrochen. In der folgenden Abschrift (siehe S. 620) ist mit dem Verticalstriche die Steingrenze bezeichnet.

Die drei Columnen ABC scheinen mir zusammenzugehören, weil sie alle gleich liniirt sind (unter und über den Zeilen) und dieselben Schriftzüge zeigen; in etwas verschiedener Schrift sind nur Z. 8 und 16 in A geschnitten; sie zeigen denselben Charakter, wie die 2 Zeilen, welche ganz frei links von A stehen.

Auf diesem freien Feld beginnen ungefähr von der Mitte die Linien für ABC, mehr links aber bis zum Bruch sieht man die Enden von anderen Linien, welche mit den vorhergenannten nicht zusammenstimmen und also für eine andere Inschrift bestimmt waren, welche weiter links von A auf demselben Steine gestanden hat. **ΟΕΠΙΤΑΣΑΠΛΡΧΑΞ** 

**AM**\$IKPATHEET

্

ΔΙΟΝΥΣΙΟΣΕΡΜΑΦΙΛΟΥ

ΔΙΟΝΥ ΣΙΟΣ ΣΩΤΟΥ

ANTICONOSKAI

ALVIIL D D VI INDA

EPMA¢I/108KAI

ΕΚΤΕΤΡΑΠΟΛΕΏΝ

NIKIAENIKIOY

ETEYNEIDON

**ΦΙΛΩΤΑΔΗΣ** 

DEMISTOKAHEDE PASTOY

AINEIAEHPAKAEIDOY MANTIEXAPMYAOE APMYAOY 8 ΕΚΠΥΡΡΑΚΙΔΩΝ EKKHPYKΩN ΠΥΘΑΙΣΤΑΙΕΞΕΥΠΑΤΙ **ΠΥΡΦΟΡΟΣΗΕΓΔΕΛΦΩ** ΛΛΒΡΩΝΚΑΛΛΙΟΥ **OEAIOSAEONTOS** KANNIASEYKTHMON TIMOKPATHETIMOKP

B

C

ΔΙΟΣΚΟΥΡΙΔΗΣΔΙΟΣΙ ΥΡΙΔΟΥ **ΦINOTENOENIKIOY** ΧΛΡΙΣΑΝΔΡΟΣΦΑΝ ΟΛΕΩ APXONIAHENAYI PATOY SONGWISNOWIS ΧΑΡΙΣΑΝΔΡΟΣΦΑΝΟΛΕΩ ΑΠΟΛΛΩΝΙΔΗΣΑΥΛΟΥ KAEDNKAEDNOS **THNONTHNONOX** ΛΕΩΝΙΔΗΣΚΑΙΣΤΥΝΟΜΟΥ **ΣΑΡΑΤΙΩΝΣΑΡΑΤΙΩΝΟΣ DHMHTPIOCILI** TAPAMONOETAPAMONOY TIMOKPATHEKAI ΔΙΟΝΥΣΙΟΣΚΗΦΙΣΟΔΩΡΟΥ ΑΠΟΛΛΩΝΙΟΣΑΓΗΝΟΡΟΣ ΔΕΙΝΏΝΜΕΛΏΝΟΣ ΙΕΡΏΝΚΑΛΛΙΟΥ **ΟΡΛΣΩΝΟΡΑΣΥΦΩΝΤΟΣ** MENEAHMOS@APSY ΑΡΤΕΜΙΔΩΡΟΣΑΣΚΛΗ

ΔΙΩΝΔΙΟΚΛΕΟΥΣ DIOKAHEDIONYEIOY THNONKAI ΛΧΗΣΜΑΚΡΏΝΟΣ MOKPATHEASKAA **YOISYNOIDSHY** νΡο≲ΗΛΙοΔΩΡο - DEANAPO

Die oben erwähnten 2 Zeilen sind halb zwischen diesen, halb zwischen jenen Linien eingetragen. Wenn dem nicht so wäre, müsste man annehmen, dass sie, wie auch A 8, früher als A B C in den Stein gemeisselt waren, so lange er rechts noch ganz frei war, denn sonst ist kein Grund abzusehen, warum der Steinmetz A 8 in Col. A hineingedrängt hat, wenn der grosse Raum oberund unterhalb der 2 Zeilen bis dahin noch frei war. So aber wie jetzt die Sache liegt, ist es viel wahrscheinlicher, dass die Linien für ABC schon vorgezogen waren, als man die 2 Zeilen eintrug; sonst würde man diese Linien nicht unter den schon vorhandenen 2 Zeilen begonnen haben. Dies führt zur Annahme, dass die Columnen ABC früher geschrieben sind, als die 2 Zeilen mit A 8, und was dagegen zu sprechen scheint, das Eindringen von A 8 in A, wird am besten erklärt, wenn man annimmt, dass alle diese 3 Zeilen von dem Steinmetz in A übergangen waren und zur Ergänzung von Col. A dienen sollen. Dass sie mit A zusammengehören, kann man auch aus der Fassung ἐκ τῶν Πυρρακιδών folgern. Was aber den Schriftunterschied betrifft, so ist er nicht so gross, dass es unmöglich wäre anzunehmen, dass die fraglichen 3 Zeilen derselben Zeit wie ABC angehöfen; sie stammen nur von der Hand eines anderen Steinmetzes. Diese Vermuthung wird zur Gewissheit erhoben, wenn man auch die Zeile 16 in A mit in Betracht zieht, welche sicher die Col. A ergänzt und von demselben Steinmetz, wie die oben besprochenen 3 Zeilen, stammt. Das sind die Gründe, aus welchen ich den ganzen Text (die 3 Buchstaben IAA ganz oben links ausgenommen) als zusammengehörig betrachte. Ich lese also:

Col. A. Πυφφόρος ή ἐγ Δελφ[ῶν
Τιμώ,
Πυθαϊσταὶ ἐξ Εὐπατ[ριδῶν·
"Αρρων Καλλίου,
5 Καλλίας Εὐκτήμον[ος
Τιμοκράτης Τιμοκρ....,
Θεαῖος Λέοντος,
8 μάντις Χαρμύλος [Χ]αρμύλου,

- a) ἐκ Πυρρακιδῶν:
- b) Αίνείας Ήρακλείδου,
  - 9 ἐκ Κηρύκων:

- 10 Θεμιστοκλῆς Θε[ο]φράστου,
   'Αρχωνίδης Ναυ[κ]ράτου,
   Φιλωτάδης,
- 14 έξ Ευνειδών:
- 15 Φιλόξενος Νικίου,
   Διοσκουρίδης Διοσκ[ο]υρίδου,
   Νικίας Νικίου,
   ἐκ Τετραπολέων
   Χαρίσανδρος Φανόλεω,
- 20 δ ἐπὶ τὰς ἀπαρχὰ[ς 'Αμφικράτης Ἐπ . . . . ου.

Das Namenverzeichniss von B C bedarf einer Transcription nicht.

Hier kann es nur zweifelhaft bleiben, ob der Mantis (A 8) zu
den Eupatriden oder zu den Pyrrakiden gehöre, was ich vorläufig
unentschieden lasse. Wenn ich ihn aber in der Transcription unter
den Eupatriden habe stehen lassen, so hat mich dazu nicht so sehr
die Steinöconomie veranlasst, als der Gedanke, dass wir von der
Verbindung der Mantik mit der Exegese (hier also vermuthlich der
Eupatridischen) auch sonst wissen (vgl. über Lampon und Hierokles
R. Schoell in dieser Zeitschr. XXII 563).

Die Inschrift ist unzweifelhaft attischen Ursprunges und fast alle hier genannten Personen oder wenigstens ihre Namen kann man aus den attischen Inschriften nachweisen. Aus diesem Personenverzeichniss lässt sich auch die Datirung der Urkunde gewinnen. Sie gehört den letzten Jahren des 2. oder noch wahrscheinlicher dem Anfang des 1. vorchristlichen Jahrhunderts an. Die wichtigsten Nachweise hierfür gebe ich sofort.

Habron Kallias' Sohn (A 4) ist derselbe, welcher als Knabe in CIA. II 444 col. II v. 72 und 445 col. II v. 11, d. h. um 150 v. Chr. genannt ist, also nach dem Köhler'schen Stemma in CIA. II 1, p. 223 der Enkel vom gleichnamigen Proxenos von Delphi (Wescher-Foucart Inscriptions de Delphes 18 — Dittenberger SIG. 198 v. 106 aus d. J. 189/8 v. Chr.), und der unmittelbar darauf genannte Καλλίας Εὐχτήμονος (A 5) ist fast sicher der Sohn von Habrons' Bruder Euktemon (Köhler ebendas.). Als sichere Stütze für die Identität dieser Habron-Kallias' Familie aus dem Demos Bate mit den in unserer Inschrift genannten Eupatriden Habron und Kallias dient am besten die Glosse bei Steph. Byz. s. v. Βατή· — ὅθεν ην "Αβρων Καλλίον ἐξηγητής (d. h. ἐξ Εὐπατριδῶν) περὶ ἑορτῶν

καὶ θυσιῶν γεγραφώς. Ist aber jetzt die von Alters her berühmte, dem Redner Lykurgos verwandte Habron-Kallias-Familie als eine zum Eupatridengeschlecht gehörige nachgewiesen, so darf man mit voller Sicherheit sagen, dass auch die Schrift περί γενών, welche bei Harpokration (s. v. Έτεοβουτάδαι) unter dem Namen eines Drakon citirt ist, entweder den Vetter unseres Habron, d. h. Drakon Ophelas' Sohn (s. Köhler a. a. O.) oder einen anderen gleichnamigen Vertreter derselben Familie zum Verfasser hat, und somit die früher vorgeschlagenen Vermuthungen über den Autor derselben (s. bei Müller FHG. IV 402) überslüssig erscheinen. Weiter könnte man nach all dem, was auch früher von dem Eupatridengeschlecht bekannt war und jetzt durch unsere Urkunde in hellerem Lichte erscheint, die Vermuthung aussprechen (natürlich mit der grössten Vorsicht), dass auch der athenische Gesetzgeber Drakon aus demselben Eupatridengeschlecht stamme, wie alle hier in Rede stehenden Personen.

Einen der Vorfahren unseres Theaios Leons Sohn (A 7) haben wir sicher in Δέων Θεαίου Τοικορύσιος (CIA. II 336 - Dittenberger SIG. 111) zu erkennen und da der Name Θεαΐος nicht so häufig sich findet, halte ich es für angebracht, noch einen Repräsentanten des Eupatridengeschlechtes nachzuweisen. In einem attischen Decret von Ol. 89, 4 = 421/20 (in Eleusis 1892 gefunden und vorläufig wohl noch unedirt) ist als Antragsteller ein gewisser Theaios genannt; er hat vorgeschlagen: τὸν Ἱρετὸν τὸμ παρὰ το  $\ddot{a} \mid [\sigma] \tau \varepsilon o g \ \gamma \varepsilon \phi v \varrho [\tilde{o}] \sigma \alpha \iota \ \lambda \iota \vartheta o \iota g \ \chi \varrho o \mu \dot{\epsilon}[v] \mid o g \ \dot{E} \lambda \varepsilon v \sigma \iota v [\dot{o}] \vartheta \varepsilon v \ \tau \tilde{o} \gamma$ καθειρεμέ[ν] | ον έκ το νεο το άρχαίο, λός έλιπον | ές τὸ τείχος ἀναλίσχοντες, hoς ἄ|ν τὰ hιερὰ φέροσιν haι hιέρεαι ἀ|σφαλέστατα πλάτος δὲ ποιόντον | πεντέποδα, λίνα μὴ λάμαχσαι διε|λαύνονται, ἀλλὰ τοῖς ἰδσιν ἐγβα|[δ]ίζεν ἐπὶ τὰ hιερά· λίθοις δὲ κατ [[ακ]αλύφσαι τὰς διαρροάς τορρε[τ]ο καθότι αν συγγρ(α)φσει Δεμομέλ|[ες δ αρχιτέπτον?] εαν δε με δσιν ι . . . . . . . (Im Praescript steht: Πρέπις εὐφέρο ἐγραμμάιευε. | ἔδ[ο]ξεν' τει βολει καὶ τοι δέμοι | Αίγεις Επουτάνευε, Πρέπις ἐγρα | [μ]μάτευε, Πατροκλῆς ἐπεστάτε, Θε | [α] ἰος εἶπε.Zur Datirung vgl. CIA. IV, 3, 225 k). Jetzt, wo die Beziehungen des Eupatridengeschlechtes zu Delphi durch unsere Inschrift festgestellt sind, wird man den angeführten sacralen Antrag für einen Vertreter dieses Geschlechtes in Anspruch nehmen dürsen; vgl. die Verordnung über die anagyal für die eleusinischen Götter nach

dem delphischen Orakelspruch CIA. IV 2, 27 b = Dittenberger SIG. 13 mit den Anm.; der Zusatzantrag zu dem Antrag der  $\sigma v\gamma\gamma\rho\alpha\phi\tilde{\eta}_S$ -Commission ist dort von dem schon oben erwähnten Exegeten und Mantis Lampon vorgeschlagen.

Θεμιστοχλῆς Θεοφράστου (A 10) ist aus einer wohlbekannten Familie aus dem Demos Hagnus, welche man lange für eine Lykomidische und dem berühmten Phrearrhier Themistokles anverwandte gehalten, jetzt aber Dittenberger als eine Kerykenfamilie erwiesen hat (in dieser Zeitschr. XX 175, vgl. Töpfer, Attische Genealogie 87). Unsere Inschrift liefert den urkundlichen Beweis für die Richtigkeit der Dittenberger'schen Annahme. Die Genealogie dieser Familie kann man am besten bei Töpfer (ebend. 86 ff. und auf der Tafel S. 318) vergleichen.

'Αρχωνίδης Ναυχράτου (A 11) ist genannt in dem bekannten Verzeichniss der ἀπαρχαί für den pythischen Apollon (CIA. II 985) und namentlich ἐκ Κεραμέων als ἄρχων βασιλεύς unter Argeios, d. h. 97/6 v. Chr. (D col. II v. 19).

Ebendaselbst ist ein paarmal (D col. II v. 31 ss., col. I v. 18, E col. I v. 63. 65) genannt auch Σαραπίων Σαραπίωνος Μελιτεύς (bei uns B 3), über dessen sacral-politische Carriere uns auch sonst (z. B. BCII. XI 262) Nachrichten in der Steinlitteratur überliefert sind. Diese Nachrichten erhalten eine erhöhte Bedeutung, seit wir wissen, dass er aus einer Kerykenfamilie war, welche zu Apollon in naher Beziehung stand.

Zήνων Ζήνωνος (B 6) war auch früher aus einer delischen Inschrift (Lebègue, Recherches sur Délos 150) als πυθαϊστής bekannt, was Töpfer übersehen hat, wenn er sagt (in dieser Zeitschr. XXIII 322 Anm.), dass die authentische Namensform (d. h. πυθαϊστής oder πυθιαστής) inschriftlich noch nicht nachgewiesen sei. Die betreffende Inschrift gehört nach Ilomolle (BCH. X 29, vgl. Fougères XI 260 f.) dem Ende des 2. Jahrh. an. Aus derselben Zeit kann man auch die Familie nachweisen, aus welcher die Söhne des IIermaphilos, Dionysios und Hermaphilos (B 12—13) stammen: wir kennen nämlich als Epimeleten von Delos einen Dionysios Nikons Sohn aus Pallene, welcher BCH. IV 424 mit seinen 3 Söhnen, Nikon, Diogenes und Hermaphilos genannt wird (andere Nachrichten über seine Epimelie siehe hei Schöffer, De Deli insulae rebus 226); derselbe ist vielleicht auch unter dem ἐπιμελητής τοῦ ἐν Πειραιεῖ λιμένος während des Archontats des

Theodotios (99/8 v. Chr.) in dem schon zweimal erwähnten Aparchaiverzeichniss (CIA. II 985 E I 67-68) zu verstehen.

Derselben Zeit wird jetzt auch die Inschrift CIA. III 720 zugeschrieben, nachdem Philios sie wieder entdeckt hat (Δοχ. Έφημ. 1887, 110, s. Töpfer Att. Geneal. 73); in ihr begegnen wir sicher unserem Απολλώνιος Αγήνορος (C 14) Αχαρνεύς (vgl. CIA. II 1414. 1413), als ἐξηγητῆς ἐξ Εὐμολπιδῶν, auch aus einer bekannten Familie, welche mit der oben erwähnten Themistoklesfamilie verschwägert war (CIA. II 956, 25. 23, vgl. Athen. Mittheil. VIII 65 ff., CIA. II 1047, 7, Pausan. I 37, 1; Töpfer Geneal. 73). Er oder einer von seinen Anverwandten hat die Schrift περὶ ἐορτῶν verfasst, aus welcher wir noch einige Fragmente bei Harpokration, Athenaeus, Suidas und in den Scholien zu Aristophanes haben (s. bei Müller FHG. IV 312).

Das ist vorläufig genug zur Zeitbestimmung der Inschrift. Jetzt zu ihrer Bedeutung.

In ihr haben wir den ersten vollständig klaren urkundlichen Beweis, dass es in Athen ein γένος Εὐπατριδῶν gegeben hat (s. Wilamowitz, Aus Kydathen 119 und in dieser Zeitschr. XXII 121, Töpfer ebendas. XXII 479 ff., R. Hirzel Rhein. Mus. XLIII 631 ff.). Seine Theilnahme an den Pythaistensendungen nach Delphi stimmt vollkommen mit der Rolle zusammen, welche das Geschlecht als έξηγηταί gespielt hat, besonders wenn man erwägt, wie eng die Exegetenthätigkeit mit dem delphischen Orakel verbunden war. Die Theilnahme des Kerykengeschlechts an denselben Sendungen muss jetzt in Parallele gesetzt werden zur Rolle, die dieses Geschlecht beim Cult des delischen Apollon spielte. Athenaeus VI 234 e aus den Solonischen χύρβεις περί δηλιαστών: καὶ τω κήρυκε έκ τοῦ γένους τῶν κηρύκων τοῦ τῆς μυστηριώτιδος· τούτους δὲ παρασιτεῖν ἐν τῷ Δηλίφ ἐνιαυτόν. Das eben angeführte Citat kann als eine Erklärung für unsere Inschrift dienen und wird durch dieselbe auch seinerseits erläutert: es bleibt jetzt kein Grund übrig die Beziehungen zwischen den eleusinischen Keryken und Deliasten resp. Pythaisten abzuleugnen und die Richtigkeit der bei Athenaeus sich sindenden Ueberlieferung zu bezweifeln, wie es vor einigen Jahren Schöffer gethan hat (De Deli insulae rebus p. 10 Anm.). Dass gerade die eleusinischen Keryken in den Apollinischen Sendungen ihren Platz als Herolde (τω κήρυκε bei Athen. für Delos, Aristoph. Aves 188 f. ην ζέναι βουλώμεθα Πυθώδε, Βοιωτούς δίοδον Hermes XXVIII.

αἰτούμεθα für Delphi) gefunden haben, ist vielleicht nicht ohne Bedeutung für die Frage, wann die in der Inschrift genannte Pythaistenzusammensetzung eingeführt wurde.

Nach den Töpferschen Untersuchungen über das Euneidengeschlecht (Att. Gen. 181 ff. und Rhein. Museum XLV 374 f.) kann ich mich hier nur auf den Hinweis beschränken, dass bei der Bedeutung, welche der Cultus des Dionysos in Delphi gehabt hat (so z. B. Plutarch De E 388 e. 389 c) es ganz natürlich erscheint, dass das Geschlecht der Euneiden, die einen von den Priestern für den Dionysos Melpomenos bestellten (CIA. III 274) und durch ihren mythischen Ahnherrn mit dem Dionysos verbunden waren, jetzt als unter den Pythaisten vertreten erwiesen ist. Durch die oben angeführte Athenaeusstelle über die Keryken und ihre Parasitie wäre es möglich, noch eine Hindeutung auf den Zusammenhang der Euneiden mit Apollon, sowohl dem Pythier wie dem Delier, zu finden, da wir dort weiter lesen: τὸν δὲ ἐκτέα παρέχειν εἰς τὰ ἀρχεῖα τῷ ᾿Απόλλωνι τοὺς ᾿Αχαρνέων παρασίτους ἀπὸ  $au_i$ ς ἐκλογ $ilde{\eta}$ ς τῶν κριθῶν (235 e, vgl. bei uns  $ext{A}$  20  $ilde{\delta}$  ἐaul τὰς απαρχάς) und andererseits aus Pausanias (I 31, 6) wissen, dass gerade in Acharnai der Cultus des Dionysos Melpomenos gepflegt wurde. Durch die Combination dieser Zeugnisse gewinnt auch die Töpfersche Vermuthung, dass dieser Cultus aus Acharnai nach Athen gelangt sei, und wir in Acharnai den Stammsitz der Euneiden zu suchen hätten (Att. Gen. 185), an Wahrscheinlichkeit. Hier erlaube ich mir noch die Vermuthung auszusprechen, dass wir in dem Νικίας Νικίου oder Φιλόξενος Νικίου (A 17. 15) einen von den Nachkommen des bekannten Feldherrn Nikias Nikeratos' Sohn zu sehen haben: wenn auch Nikias kein seltener Name in Attika ist, wäre es doch sehr passend bei allem, was wir über den Charakter und die Lebensverhältnisse des Nikias wissen (Plut. Nic. 3. 4. 5, Plat. Lach. 180 c. 200 e, vgl. noch Diog. Laert. I 103 und W. Petersen Quaest. de histor. gentium Attic. 60), ihn für den Vertreter einer priesterlichen und speciell der Euneidensamilie zu halten (vgl. bei Töpfer S. 181 die Zeugnisse der Lexikographen über den musikalischen Charakter der Euneiden).

Die Frage, ob die Tetrapoleis hier als ein Culturverband zu verstehen ist oder ob auch ein γένος Τετραπολέων existirte, lasse ich jetzt auf sich beruhen, bis ich einen Abklatsch von CIA. II 601 erhalten habe und die Ergänzungen dieser Inschrift auf ihre Sicher-

heit prüsen kann. Die Bedeutung der marathonischen Tetrapolis für die Geschichte der Apollinischen Religion in Attika ist zu bekannt, als dass ich mich darüber weiter zu verbreiten brauchte.

Durchaus neu ist das Pyrrakidengeschlecht. Nur in einer Glosse des Hesychios (Πύρρακος· ήρως τις κατ' Ἐρυσίχθονα γεγονώς) haben wir einen Hinweis auf den Heros eponymos desselben. Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass man in diesem Pyrrakos den mythischen Ahnherrn des Geschlechtes sehen muss, welcher hestimmt nicht nur - wie es bei dem Lexikographen erscheint in einem Zeitverhältnisse zum Erysichthon gestanden hat. Der letztere aber spielt bekanntlich eine sehr wichtige Rolle in den Beziehungen zwischen dem attischen und dem delischen Apollocultus. Ich verweise nur auf Milchhöfer (Ueber den attischen Apollo 11 f.) und Töpfer (in dieser Zeitschr. XXIII 329 ff.). Also ist es ganz in der Ordnung, dass auch das Pyrrakidengeschlecht unter den Pythaisten vertreten ist. Sein Vorkommen hier ist vielleicht noch natürlicher und älter, als das der Keryken. Die Etymologie von Higganos bleibt mir vorläufig zweifelhaft und ich begnüge mich hier nur mit der Bemerkung, dass dieser Name meines Wissens nur in Delos und auf den Kykladen begegnet (BCH. VIII 285, Z. 45 in einer stark verletzten Inschrift der attisch-delischen Amphiktyonen, ein Tenier CIA. II 983 col. III v. 131, vgl. CIG. 2334. 2338, in Paros CIG. 2391, vgl. noch TYPPA∧I∆HZ im grossen Namenverzeichniss von Keos, Athen. Mittheil. IX Beil. 319 col. 4 Z. 96). Vielleicht steckt noch eine Erinnerung an die Pyrrakiden in der Glosse bei Photios: 'Ρακίδαι' δημος 'Ακαμαντίδος. Urkundlich ist dieser Demos nicht nachgewiesen. Es ist aber bekannt, dass viele Demen ihre Namen von den Geschlechtern erhalten haben, die zum Theil noch in späterer Zeit ruhig neben jenen existirten; nur einem aus ihnen hat die Sprache ein Unterscheidungsmal angehängt (Töpfer in dieser Zeitschr. XXII 483, vgl. Att. Gen. 315 f.), nämlich den Eteobutaden. Wenn wir also der Notiz des Photios trauén wollen, so lässt sich annehmen, dass zwischen den Pyrrakiden und Rakiden ein ähnliches, nur umgekehrtes Verhältniss, wie zwischen den Butaden und Eteobutaden besteht. Oder darf man den Photios-Text corrigiren und Πυρρακίδαι lesen? Dann hätte der Demos und das Geschlecht denselben Namen. Möglich auch, dass bei Photios nicht nur der Name verdorben ist, sondern auch die Erklärung ( $\delta \tilde{\eta} \mu o g \kappa \tau \lambda$ . statt  $\gamma \acute{e} vo g$ ) nur auf einem Missverständniss

beruht. Mir ist die zweite Vermuthung die wahrscheinlichste. Ich habe die attischen Demotika in dieser Hinsicht noch nicht vollständig revidirt [CIA. II 4 Indices habe ich noch nicht bei der Hand] und kann hier nur auf einen Fall verweisen, wo man vielleicht  $\Pi v \varrho \varrho \alpha \chi \delta \alpha \iota$  als Demennamen einsetzen könnte. In der Inschrift von Eleusis  $A \varrho \chi$ .  $E \varphi \eta \mu$ . 1883 S. 115 Z. 28 liest Tsundas  $E \nu$  [K] $v(\delta \alpha \vartheta \eta \nu \alpha \ell \omega \iota$ ?):  $oliko v \nu \iota \iota$  statt ENI'Y OIKOYNTI in Facsimile; bei Köhler CIA. II 2, S. 525, Nr. 834 b ist im epigraphischen Text nach drei Abklatschen ENTY klar gestellt und wird gelesen  $E \nu$   $E \nu$   $E \nu$  Wilamowitz in dieser Zeitschr. XXII 114 wagt hier keine Entscheidung. In einem anderen Fall waren die Pyrrakiden vielleicht auch als  $v \ell v \sigma s$  erwähnt, nämlich in einer Außschrift auf dem zwischen Sunion und Laurion gefundenen (Grab?)Relief:  $|V \nu \nu \rangle \sim 1000$  (Athen. Mittheil. XII 1887 S. 298 Nr. 265).

Die Angabe unserer Inschrift über die an Pythaistensendungen Theil nehmenden Geschlechter lässt jetzt die beiden wichtigeren hierher gehörenden Zeugnisse von den Pythaisten und Deliasten und den Theorien nach Delphi und Delos (bei Strabo IX 404 und Philochoros in den Schol. zu Sophokl. O. C. 1047) bestimmter erklären und, wenn ich mich nicht täusche, eher, wenn auch nicht ganz, in dem Sinne, in welchem man früher diese Stellen verstanden hat. Die von Töpfer in seinem sonst so belehrenden Artikel über die attischen Pythaisten und Deliasten (in dieser Zeitschr. XXIII 320—322) und von Schöffer (De Deli insulae rebus 10 ff.) vorgeschlagenen Deutungen dieser Zeugnisse scheinen jetzt nicht mehr haltbar.

Neu ist die Erwähnung von der πυρφόρος ή ἐκ Δελφῶν (zum Titel vgl. Dittenberger SIG. S. 25 Anm. 4 zu Nr. 13: nɨhɨl nɨsɨ locus, ubi munere fungitur, indicatur). Zum ersten Mal in Inschriften wird auch die Absendung der ἀπαρχαί in Verbindung mit den Pythaistensendungen gestellt, wenn wir auch litterarische Nachrichten gehabt haben, dass die Opfer mit den Theoren abgesandt wurden (z. B. Plut. Demetr. 11). Ueberhaupt verdient alles, was die ἀπαρχαί für Delphi und Delos betrifft, nachgeprüft zu werden, und in dieser Hinsicht, denke ich, muss man auch die Nachrichten von den Parasiten bei Athenaeus (VI 234 ff.) mit in Betracht ziehen.

Von den zwei anderen Columnen meine ich, dass sie keine

Fortsetzung des Pythaistenverzeichnisses im eigentlichen Sinne bieten (Χαρίσανδρος Φανόλεω A 19 ist auch B 10 wiederum genannt), sondern eine eng mit demselben zusammengehörige Liste der ἀπαρχαί-Darbringer vorstellen. Zu dieser Vermuthung, die ich vorläufig nicht für sicher ausgeben will, veranlasst mich die Anordnung des Namenverzeichnisses in BC (B 4—5. 12—13, C 8—9. 17—18: die Brüder sind immer nebeneinander angeführt, vgl. ähnliche Listen CIA. II 334. 983. 984).

Diese kurze Erklärung der Inschrift, durch welche ihre Bedeutung mehr angedeutet, als erschöpft ist, habe ich mir erlaubt in dieser Zeitschrift mitzutheilen, als eine vielleicht nicht unerwünschte Ergänzung zu den Untersuchungen über die attischen Geschlechter und die Pythaisten, welche in den letzten Jahren in dieser Zeitschrift veröffentlicht sind.

Meine ausführliche Arbeit über diesen Gegenstand (zum Theil schon verlesen in der Sitzung der Odessaer historisch-philologischen Gesellschaft d. 17/29. März 1893) wird folgende Punkte behandeln: vollständige Nachweise von allen in der Inschrift genannten Personen und ihre mögliche Genealogie; detaillirte Untersuchung über alle pythaistischen und deliastischen Geschlechter überhaupt und speciell ihre Beziehung zu Delphi und Delos; Verhältniss zwischen den Pythaisten bezw. Deliasten und den Theoren; Personal der Theorien und Functionen der einzelnen Mitglieder; ihren Zusammenhang mit den heiligen Sendungen nach Delphi und Delos, darunter auch die Hyperboreersage und die Parasitie; Ursprung und Entwickelung der Beziehungen Attikas zu dem Cultus des Apollon von Delos und Delphi; die Bedeutung der pythaistischen Beobachtungen hinsichtlich der physikalischen Verhältnisse in Attika, und im Anhang die eupatridisch-exegetische Thätigkeit, ihr Ursprung, ihre Bedeutung und inneren Zusammenhang mit dem Apollocult.

Odessa. A. NIKITSKY.

#### SICILISCHES ZU DIODOR.

L

Diod. XXII 10, 1 wird erzählt, dass Pyrrhos, nachdem er sich zum Herrn von Syrakus und Leontinoi gemacht, auf Akragas weiter marschirte: ὄντος δὲ αὐτοῦ περὶ τὴν ὁδοιπορίαν, ἦχον ἐν ναυσὶ λέγοντες την φρουράν την Καρχηδονίων εκβεβληκέναι, ην είχου ίνα μη Φιντίας δυναστεύση αὐτῶν, λέγοντες την πόλιν παραδώσειν καὶ συμμάχους γενέσθαι. Wer kam hier ,auf den Schiffen ? Holm meint, Gesandte aus Akragas, denn er sagt mit Berufung auf unsere Stelle, Akragas habe zur Zeit des Pyrrhos karthagische φρουφά gehabt (Gesch. Sicil. II 487). Aber Phintias war ja Tyrann eben von Akragas, und ist es, wie wir aus Diod. XXII 7, 1 sehen, bis zu seinem Tode geblieben. Zu Pyrrhos Zeit war die Stadt im Besitz des Sosistratos (Diod. XXII 10, 1); es kann also auch damals keine karthagische Besatzung hier gelegen haben. Und endlich: warum kommen die Gesandten Er ravol? Ein Schiff würde doch genug gewesen sein, wenn sie nicht, was viel einfacher gewesen wäre. dem zu Lande heranziehenden König zu Lande entgegen gingen. ENNAYCI ist also jedenfalls corrupt; es muss der Name der Stadt darin stecken, die an Pyrrhos Gesandte schickte: ENNAIOI. Enna hatte in der That allen Grund, sich von Phintias bedroht zu fühlen, der ausser Akragas und Gela auch Agyrion in seinem Besitz hatte (Diod. XXII 4, 3), und so das ennaeische Gebiet auf drei Seiten umfasst hielt; Pyrrhos aber führte sein Marsch von Leontinoi auf Akragas in geringer Entfernung an Enna vorüber.

Ħ

Unter dem Archon Ariston (454/3) lesen wir bei Diodor (XI 86) κατὰ δὲ τὴν Σικελίαν Έγεσταίοις καὶ Λιλυβαίταις (so der Patmius, die übrigen Handschriften haben Λιλυβαίοις)

ένέστη πόλεμος περί χώρας τῆς πρὸς τῷ Μαζάρῳ ποταμῷ· γενομένης δὲ μάχης ἰσχυρᾶς συνέβη πολλοὺς παρ' ἀμφοτέροις άναιρεθηναι καὶ της φιλοτιμίας μη ληξαι τας πόλεις. Nun hat nach Diod. XIII 54 eine Stadt Lilybaeon im V. Jahrhundert noch nicht bestanden; es muss also in unserer Stelle ein Fehler sein. Aber an eine Verwechselung von Motye mit Lilybaeon, wie Schubring will (Selinus S. 24), werden wir nicht denken dürfen, da Diodor sonst beide Städte streng auseinander hält. Ausserdem war Motye in dieser Zeit von Karthago abhängig, die Segestaner würden also nicht gegen Motye, sondern gegen Karthago Krieg zu führen gehabt haben. Ferner ist aus geographischen Gründen nicht abzusehen, wie zwischen Segesta und Motye ein Conslict um das Land am Mazaras hätte ausbrechen können. Schubring emendirt darum weiter Eyeotaiois in Selivourtiois, sodass also glücklich beide bei Diodor überlieferte Namen eliminirt werden. Holm (I 431) meint, Schubring habe , hier wohl das Richtige gesehen'; andere werden der Ansicht sein, dass ein so willkürliches Verfahren mit der Wissenschaft überhaupt nichts mehr zu thun hat.

Koehler hat dann auf Grund einer attischen Inschrift aus dieser Zeit (CIA IV 22 k p. 58, jetzt etwas vollständiger Δελτίον άρχαιολ. 1891 p. 106), in der die Halykiaeer neben den Egestaeern erwähnt werden, den Vorschlag gemacht, für AIAYBAIOIC bei Diodor ANIKYAIOIC zu schreiben (Athen. Mittheil. IV 1879 S. 30). Inzwischen ist die Lesart des Patmius Aldubaltaig bekannt geworden, die dieser Conjectur nicht günstig ist. Da indess sämmtliche übrige Handschristen Διλυβαίοις bieten, so ist die Autorität des Patmius hier nicht Ausschlag gebend (Vogel in der Einleitung zum II. Bande seiner Diodor-Ausgabe S. XXVIII). Und es ist in der That kaum abzusehen, wie die richtige Form Διλυβαίταις in Λιλυβαίοις hätte corrumpirt werden sollen, während die Correctur von Ailufalois in Ailufaltais sehr nahe lag. Koehlers Emendation bleibt also auch jetzt noch sehr wahrscheinlich; wir müssten uns denn dazu entschliessen wollen, trotz Diod. XIII 54 die Existenz einer Elymerstadt Lilybaeon (vgl. Strab. XIII 608) schon im V. Jahrhundert anzunehmen, die ja nicht genau an derselben Stelle gestanden zu haben brauchte, wie die spätere karthagische

Es ist nun allerdings sehr schwer glaublich, dass es sich in dem Bericht Diodors um einen Krieg zwischen Segesta und Halikyae handelt. Theils aus denselben geographischen Gründen, die gegen die Annahme eines Krieges zwischen Segesta und Motye sprechen, theils und vor allem, weil die griechischen Historiker es überhaupt nicht der Mühe werth gehalten haben, die zahllosen Grenzsehden zwischen sicilischen Barbarenstädten zu verzeichnen. Auch in der attischen Inschrift, von der allerdings sehr wenig erhalten ist, scheint keineswegs von einem Kriege zwischen Segesta und Halikyae die Rede zu sein - denn gegen die kleine Nachbarstadt werden die Segestaner schwerlich die Hilfe Athens erbeten haben sondern es scheint vielmehr, dass die Segestaner ein Bundniss zwischen Athen und Halikyae vermittelten (Lolling deltior 1891 S. 108). Wir werden demnach annehmen müssen, dass bei Diodor der Name der Feinde der Segestaner und Halikyaeer ausgefallen ist. Der Krieg muss, nach dem Gesagten, gegen eine griechische Stadt geführt worden sein, und das kann der Natur der Sache nach keine andere sein, als Selinus. Wir haben also zu lesen: Έγεσταίοις καὶ Αλικυαίοις ἐνστάντος πολέμου (πρὸς Σελιvouvtious), vgl. Diod. XI 78 Koquvdious xai Enidauglois evστάντος πολέμου πρός 'Αθηναίους. Es mag eben dieser Krieg gewesen sein, der die Segestaner und die ihnen verbündeten Halikyaeer dazu zwang, bei Athen Anlehnung zu suchen. Thätig eingegriffen haben die Athener allerdings, so viel wir sehen, nicht – sie hatten im Osten dringenderes zu thun — und so sind die Selinuntier wahrscheinlich Sieger geblieben. Ob die bekannte Inschrift IGA 515 = Collitz 3046 (διά τοὺς θεοὺς τούσδε νικώντι τοι Σελινούντιοι ατλ.) auf diesen Sieg zu beziehen ist, muss bei unserer mangelhaften Kenntniss der selinuntischen Geschichte natürlich dahingestellt bleiben.

Halikyae pflegt mit Salemi identificirt zu werden. Das ist rein willkürlich; wir wissen nur, dass die Stadt zwischen Entella und Lilybaeon lag (Theopomp. bei Steph. Byz. Αλικύαι). Es hindert also nichts, Halikyae westlich vom Mazaras anzusetzen. Das emptiehlt sich auch deshalb, weil nach Thuk. VI 6 u. Diod. XII 82, XIII 43 die Gebiete von Segesta und Selinus aneinander grenzten, während sie durch Halikyae getrennt gewesen wären, wenn diese Stadt an der Stelle der heutigen Salemi lag. Der Grenzfluss, von dem Diod. XII 82 spricht, kann nur der Oberlauf des fiume Delia gewesen sein. Dass dieser Fluss im Alterthum Halykos oder Halykias geheissen habe, ist eine Vermuthung, für die jede sichere

Grundlage fehlt (Holm I 342). Ist es übrigens so gewiss, dass der Mazzaras der Alten der *fiume di Mazzara* ist, und nicht der Delia, der ja ebenfalls bei Mazzara mündet?

Freeman in seiner History of Sicily (II 551 ff.) combinirt mit der soeben besprochenen Stelle Diodors die Angabe des Pausanias (V 25, 5) über einen Krieg zwischen Akragas und Motye, der etwa in dieselbe Zeit gehören muss, da das Weihgeschenk, das die Akragantiner zum Andenken ihres Sieges in Olympia aufstellten, ein Werk des Kalamis war. Und es ist klar, dass Akragas gegen Motye nur dann Krieg führen konnte, wenn Selinus auf seiner Seite stand; denn eine Seemacht ist Akragas niemals gewesen. Indess dasselbe Bedenken, das sich oben der Annahme eines Krieges zwischen Selinus und Motye entgegenstellte, erhebt sich auch hier: ein Krieg gegen Motye war ein Krieg gegen Karthago, und wären die Akragantiner in einem solchen Sieger geblieben, so würden sie das in der Aufschrift ihres Weihgeschenks nicht verschwiegen haben, auch hätte Diodor ein so wichtiges Ereigniss kaum übergehen können. Dass aber die motyenischen Münzen mit akragantinischen Typen keineswegs einen Beweis für einen Sieg von Akragas über Motye geben, eher für das Gegentheil, das Bestehen freundschaftlicher Beziehungen zwischen beiden Städten, hat Freeman selbst hervorgehoben (S. 552 f.).

Es ist demnach wohl evident, dass es sich hier nur um ein Versehen des Pausanias handelt. Wie bekannt, eröffnete Duketios seinen Krieg gegen die sicilischen Griechen mit der Einnahme des akragantinischen Castells Motyon; im folgenden Jahre wurde der Platz von den Akragantinern zurückerobert, während gleichzeitig die Syrakusier den sikelischen König in offener Feldschlacht aufs Haupt schlugen. In Folge dessen sah sich Duketios zur Unterwerfung gezwungen (Diod. XI 91 unter dem Jahr 451/50). Offenbar ist es dieser Sieg, den das Weihgeschenk der Akragantiner in Olympia feierte. Pausanias, oder wenn wir wollen, schon seine Quelle, hat dann das obscure Castell im Innern Siciliens mit der berühmten phoenikischen Colonie verwechselt. 1)

Wir hatten bisher für Kalamis Wirksamkeit nur ein sicheres Datum: seine Mitarbeit an dem Denkmal, das Hieron zum Ge-

<sup>1)</sup> Zu demselben Ergebniss kommt, wie ich eben sehe, Collignon Histoire de la Sculpture Grecque 1 S. 398 (Paris 1892).

#### J. BELOCH, SICILISCHES ZU DIODOR

dächtniss seines 468 in Olympia errungenen Sieges errichten liess (Paus. VI 12, 1). Wir sehen jetzt, dass er wenigstens bis zur Mitte des V. Jahrhunderts thätig gewesen ist. Es ist also recht wohl möglich, dass der  $2\pi\delta\lambda\lambda\omega\nu$   $\delta\lambda\epsilon\xi\iota\kappa\alpha\kappa\sigma\varsigma$ , den er für Athen arbeitete, wirklich, wie Pausanias I 3, 4 angiebt, nach der Pest am Anfang des peloponnesischen Krieges aufgestellt worden ist.

Rom.

634

JULIUS BELOCH.

### REGISTER.

Ackerstier, Opferverbot 495 ff. Adrastos, Grab in Megara 381 f. Aegypten, Census in der Kaiserzeit 244 ff. L. Aemilius Paullus, Consular im J. 710: Αγέμοςτος 28. Ailian (d. nat. an. VI58, Polemik gegen Kallimachos) 54 f.
Ainos, Gefährte des Odysseus 148 f.
Aischylos (Eum. 352 ff.) 25 f.
Akesandros Περὶ Κυρήνης 2. 17.
Akragas vor dem 1. pun. Kriege 486 ff.
Alexander Philalethes, Arzt 412 ff.
Alexinos d. Eristiker, Lebenszeit 69,
Bruchstück seiner Schrift Περὶ ἀγωγῆς in Philodems Rhetor. 65 ff.
Alexon, karthag. Offizier 486.
Alkibiades in Samos und Karien 547 Ailian (d. nat. an. VI58, Polemik gegen Alkibiades in Samos und Karien 547 A. 2. Alkmaion von Kroton 418. 421. 425. ambiguitas b. d. röm. Technograph. 90 103. Anacharsis, Erfinder der Töpferscheibe αναπέμπειν, έξ άναπομπης in agypt. Urkunden 332 f. Urkunden 332 f.
Anaxagoras, sein Process 589.
andabatae 135 ff.
Anecd. Vatican. Arnim. (d. Zeitschr.
XXVII 118) 335 ff. 352 f.
ἀνέγνων in ägyptischen Urkunden 333.
Antagoras v. Rhodos 469 f.
Anth. Palat. (VII 425) 23. (307) 51.
(IX 147) 469 f. (768) 58. (XIII 5) 50 f.
(6) 52 f. (6) 52 f. Antigonos, S. d. Philippos 156 ff. ἀντιγραφον, ἀντιγράφειν 322. ἄωροι in d. Unterwelt 373. αφηρίς ,minorenn' 325. Apocheirotonie in Athen 561 ff. ἀπογραφαί, ägypt. Steuerprofessionen 231 ff., periodische α. κατ' οίκιαν 240 ff. αφηλιξ ,minorenn' 325.

Apollodor d. Komiker (Stob. flor. XLVI 15) 48 f.

Απολλώνιος Αγήνορος, ἐξηγητῆς ἐξ Εὐμολπιδῶν, Verfasser der Schrift Περὶ ἐορτῶν 625.

Αγαίος, delischer Architheore von Kos 8. ἀρχιδικαστής in Aegypten 331.

Αγαίος καστής in Aegypten 331.

Αγαίος καστής Νανκράτου 624.

Ατellius Fuscus 506 ff.

Αrginusen-Process 566. 570. 572.

αγαμπετατίο bei den röm. Technograph. 111 ff.

Αγίδισμες, Ατεί 432.

Αγίδισμες, Ατεί 432.

Αγίδισμες, Ατεί 432.

Αγίδισμες, (581 ff.) 545. (Wesp. 570) 552. (669—671 Anspielung auf Perikles) 585 A. 3. (842 ff.) 552.

Αγίδισμες, Vita Pseudo-Ammoniana 252 ff. Vita Marciana, Quellen 262 ff.

— Αγθείτεογεαρία μου 408 ff. (Pol. VIII (V) 7 p. 1307 b) 555 A. 2. (Αθην. πολ. 44, 4) 544 f. (45) 593 ff. (54, 2. 59, 2. 3) 553 f.

αρρέντερος 473.

Αρραίντερος 473.

Αρραίντερος 473.

Αρραίντερος 473.

Αρραίντερος 473.

Αρραίντερος 473.

Αργαίοι in der Unterwelt 386 ff.

Ατhensios (VI 234 E) 625 f. (VI 273 D—F aus Poseidonios) 336 ff. (VII 318 B.C) 53 f. (VIII 352 C) 342. (X 453 B) 468. (X V 698 C) 29.

Ατίπιε, Strafe für κλοπή und δωροδοκία 583.

Αυχυτίπ. ατε τhet. 73 ff. ἀξιοῦν jurist. Terminus 323.

Βακchiaden in Korinth, Chronologie 313 ff.

Βετορίκο II 14 16 ff

Bakchiaden in Korinth, Chronologie 313 ff.
Berenike II 14. 16 ff.
Βερνεικιανός, ägypt. Sachwalter 321.
βιαιοθάνατοι in d. Unterw. 374 f. 381 ff.
Blätterorakel der Sibylle 505.
Buchumfang 166.

636 REGISTER

Caesar bell. Gall. (VI 22) 359. [Caesar]
bell. Hispan. (1, 4. 5. 2, 1. 2. 3, 5)
607. (4, 2. 5, 7. 6, 1) 608. (6, 3. 4.
7. 2. 5) 609 f. (8, 3. 10, 3. 11, 2.
12, 2. 6) 610. (13, 3. 6. 14, 1. 2. 4.
15, 1. 6. 16, 4. 18, 1. 4. 5) 611. (22, 8. 25, 2. 6. 26, 1. 6) 612. (27) 612 ff. (29, 6. 32, 1. 33, 3. 34, 2. 35, 2. 38, 2) 614.
Chirius Fortunatisnus 73 ff. (ars rhet. 107, 28 H.) 102 A. 1. 2. (108, 12) 103 A. 1. (110, 5 ff.) 106 A. 1. (112, 5) 107 A. 1. (128, 13) 121 A. 1. (131, 14) 126 A. 1. (133, 28) 125 A. 2.
Chronologie bei Thukydides 593; bei Josephus, der römischen Kaiser 208 ff., der jūdischen Fürsten 216 ff.
Chrysermos ἐπιστάτης τοῦ Μουσείου

Chrysermos έπιστάτης τοῦ Movoslov 10 f.

Chrysippos, Arzt 432. Cicero Phil. (3, 10) 600 A. 1. ad. Att. (XV 9, 11) 601. ad fam. (XII 2) 615 ff. (XV 20) 604 ff.

circumstantia b. d. rom. Technograph. 92 f.

92 f.
C. Claudius Marcellus, Consular 617.
Claudius Philoxenos, ägypt. Archidikastes 322 f. 331 ff.
Clemens Alexandr. (Str. VI 2, 8) 63.
collectio b. d. röm. Technogr. 103.
coniectura b. d. röm. Technogr. 81 f. 94 f.

Constans, orient. Cons. d. J. 414: 35. Constantius Chlorus, Kaiser, seine Grab-

schrift 33 ff.
Consulare im J. 710 (bei Cicero ad fam. XII 2) 615 ff. controversiae b. d. röm. Technogr. 79 f. 93 f.

Cornelius Nepos (*Epam.* 1 4) 356 f. Cornutus (14 p. 18 L.) 45.

definitio legalis b. d. röm. Techno-graph. 103.
Delos, Rhapsoden-Agone 7, Knaben-chöre 9, Ptolemaia 11. Demophantos, Psephisma des, 574 A. 2.

Derketo (Δέρχη, Δερχεία), Göttin von Askalon 187 f. διαβεβαιοίσθαι, jurist. Terminus 323.

διαστέομαι 30. διεξαρκεῖν 413.

Diodor (V 25-40 sus Poseidonios) 339. (XI 56) 630 f. (XXII 10, 1) 630.

Buphonien 489 ff.

Busser in der Unterwelt 390 f.

Biogenes v. Apollonia 427.

Diogenes v. Apollonia 427.

Dionysios Halic. über das Verhältniss der röm. Cultur zur griech. 351 f.

(arch. II 49) 348 f. Dionysos Melpomenos in Attika 626. Dipolien 489 f. dispositio bei den röm. Technograph.

divisio controversiae b. d. rom. Tech-

nograph. 93 ff. Drakon, Vers. der Schrift Hagi yavar 623. Ankläger des Perikles, Drakontides.

Parteistellung 583, sein Psephisma 539 ff. 556 ff. 577 ff. 582. ductus b. d. rom. Technogr. 78 f. δυσέρωτες in der Unterwelt 376 f.

έαρ kypr. = αίμα 26 f. Έχεδημος Κυδαθηναιεύς 142 ff. έχεκτέανος 58. ή εροφοίτις 27 f. εία ρόπωτις 28. Eisangelie 564 ff.

Elsangene 304 n.

έκκαλείν = ἐφιέναι appellare 331 f.

Έλικεύς = Ἐνιπεύς 31 f.

elocutio b. d. röm. Technogr. 119 f.

Elysium 393 f.

έφιέναι ,appelliren 594. Ephoros, über d. Process d. Perikles 538, d. Pheidias, d. Anaxagoras, d. Aspasia 589 f.

Aspasia 589 f.

Epicharmos, gefälschte Verse 62 f.

Epicheirotonie in Athen 562 ff.

Epikursprüche (Vat. 1950 n. 53) 282.

Eriphyle, Ehebruch mit Polyneikes 378.

esse i. q. versari in aliqua re 295.

Eubulides d. Megariker 67.

Euneiden, attisches Geschlecht 626.

Euripides (fr. 24. 198. 914) 62 f.

Eŭewalstong Knoussus 139 ff.

Eurypylos, im Kyrene-Mythos 2. 5 ff.

Euthyne der att. Strategen 550 ff., d.

att. Beamten überhaupt 553.

exordium b. d. rom. Technograph. 105 f.

exordium b.d. rom. Technograph.105 f.

finis b. d. rom. Technogr. 82. 96. Fortunatianus, s. Chirius Fortunatianus Fronto 127 A. 1. Frühlingsepoche des Thukydides 542. 591 ff.

Fulgentius de musica 159 f.

Galen hält d. nat. hom. für echt-hippokratisch 432. Geistererscheinungen b. Vergil 513. Gelon v. Syrakus, Todeajahr 484.

γενόμενος ,weiland 331. Germanicus Aratea, Hdschriften 474 ff. Grabschrift, des Kaisers Constantius Chlorus 33 ff.; prosaische, zu Epi-grammen verarbeitet 51.

grammen verarbeitet 51.

"Aβρων Καλλίου, Eupatride 622.
Hagnon 542 f., Parteistellung 583 f., sein Amendement im Process des Perikles 557 ff. 581 ff.
Halikyai (Sicilien), Lage 632.
Handschriften, griechische; der homer. Hymn., Matritensis (H) von C. Laskaris geschrieben 523 ff. Papyri: Flinders Petr. Pap. VIII 3; 62 f. Lond. 137 (Menon) 407 ff. (Steuerprofession) 231 f. Berlin. (6926) 161 ff. (ed. II 26) 323 A. 2. 327. (III 52) 238 f. (III 101) 328 ff. (V 112) 233 ff. (V 139) 236. (V 152) 321 ff. — lateinische: d. Fulgentius u. A. de musica, Asburnham. 1051: 159 f. d. Germanicus, Colon. 83. Paris. 7886. 7887. 12957. n. a. 176: 474 ff. Harpokras 154 ff.
Hegemon v. Thasos 29.
Herakles, Kerberosabenteuer 369.
Hermagoras, Einfluss auf d. römischen Technographen 133, über στάσεις 76 ff. 80. 83; über ποοοίωον 105.

Technographen 133, über στάσεις 76 ff. 80. 83; über προοίμιον 105. Hermarchos Πρὸς Θεοφείδην, Bruchstück in Philodems Rhetor. 66 ff.

Suck in Prilodems Khetor. 66 ff.
Hermogenes, Einfluss auf die römischen
Technographen 133; Περί στάσεων
77 f. 82. 85. 87 f. 94 ff. 113 f.
Herodikos v. Selymbria 421 f.
Herondas (II 60 ff.) 56 f. (II 72. VI 10)

εύριματα, Schriftsteller über, 341 ff. εύρεται και ζηλωται 342 f. hic, Sprachgebrauch 283 f. Hieron II. v. Syrakus

II. v. Syrakus, Chronologie, 481 ff.

Hieronymos v. Syrakus, Chronologie,

Hieronymos 481.

iλη εφ 24.

Hippasos, Pythagoreer, 418. 421.

Hippokrates (Epidem. VI 2, 17) 44 f.

Menons Urtheil über Echtheit seiner Schriften 423 ff. [Hipp.]d. flat. 424 ff., d. nat. pueri 426, d. morb. IV 426; Verfasser und Zeit dieser Schriften 428 f.; von Menon als echt benutzt

Hippon, Pythagoreer 420 f. Historisches Epos bei d. Römern 519.

hoc i. q. huc bei Seneca 308. Homer (II. K 227 ff.) 19 f. (T 92) 59. Homer. Hymnen, Handschriften 522 ff., Stemma 535, Lesarten des Matri-tensis 523 ff. (I 390-394) 533 f. (III

10 f.) 534. ἔπατος in Inschriften 157 f. ὑπὸ οἴνου, ὑπὸ δένδρα 479 f. ύπομνηματισμοί, ύπομνηματίζεσθαι 322.

Hyrkan II, Regierungszeit 226 f.

ίδιόκτητος (ίδιωτική) γη 237. Jerusalem, erobert von Antiochos VII: 225; von Titus 204 f. Infinitiv Perf. für Infin. Präs. bei Vergil 511. Ivis kyprisch und bei den Tragikern

Ins. hyprisch und bei den Tragikern 25.

Inschriften, griechische: aus Attika (CIA. I 59) 568. (179) 583. (II 379) 140 A. 1. (859. 982) 143 A. 1. (984) 144 A. 1. (IV 179 B 9 S. 13. 160) 592 f. (Ath. Mitth. XII 298) 628. (Σφ. ἀφχ. 1883, 115) 628. (1892, 101 ff.) 470 f.; aus Mantineia (Bull. d. corr. hell. XVI 1892, 569 ff.) 472 f.; aus Olympia (IGA. 75) 24 f. (532.533) 60 ff. (Collitz 3157) 25; aus Delos (Bull. d. corr. hell. VI 1882, 160) 8 A. 3. (VII 1883, 113) 9 A. 1. (XIV 1890, 408) 8 A. 3; aus Syros (Dittenberger Syll. 436) 29; aus Kypros (Collitz 40) 25; aus Thessalien (Collitz 345, 72) 31; aus Delphi (ined.) 619 ff.; aus Aegypten (CIG. 5080) 154 ff.—lateinische: (CIL. X 1074) 158 f. inventio b. d. röm. Technograph. 76 ff. Josephus, Geburts- u. Todesjahr 215. Chronologie 194 ff. Kalender 197 ff. Jotapata, Belagerung, Zeitbestimmung 202. Iulius Vestinus, praef. Aegypti 234. 25.

Jotapata, Belagerung, Zenter 202.
Iulius Vestlnus, praef. Aegypti 234.
Iulius Victor 73 ff. (ars rhet. 382, 6 H.)
87 A. 1. (392, 27) 101 A. 1. (408,
36. 409, 6. 15) 115 A. 1. (411, 9)
116 A. 1. (413, 18) 114 A. 1. (415,
3 ff.) 116 A. 2. (433, 23) 122 A. 1.
Ixion in der Unterwelt 392.

Kaeso, Rede des, in Arnims Anecd. Vatic. 335 ff. 352 f. Kaineus 379.

Kalamis 633 f.

Kalender, Tyrischer, bei Josephus 203 f.; der Iulianische in Syrien 206 f. Kallimachos, Streit mit Apollonios 12 f. 15 f.; Polemik gegen ihn bei Ailian (n. a. VI 58) 54 f.; über die Oino-

Kotys, Thrakerkönig 59.

Krateros, Συναγωγή ψηφισμάτων 539. 556. 565. 578. 569. Kreta und Kyrene, selbständige Pro-vinzen zu Caesars Zeit 601 f.

vinzen zu Caesars Zeit 601 f.
Kretheis, Mutter Homers 52.
Kyprische Glossen bei den Tragikern
25 ff.
Kyrene 1 ff. vgl. Kreta

λαογράφος, Volkszähler 247. λαογραφία, Kopfsteuer 249. 251.
Laskaris, Constant., seine Handschrift
d. Homer. Hymnen (Matritensis) 522 ff.
leges contrariae b. d. röm. Technographen 89 f. 102.
λειμῶνες Αιδον 398 f.
Lethe 395.

Nikomachos, Komiker, Aufführung in
Delos 9.
Ninos, Held eines griechischen Romans 177. 185. Seine Kriegazüge
bei Diodor (II 1, 5 ff.) 185 A. 2.
νόμος εἰσαγγελτικός 573 f.
Nonnos (II 669) 58.
φία η the delos griechischen Romans 177. 185. Seine Kriegazüge
bei Diodor (II 1, 5 ff.) 185 A. 2.
νόμος εἰσαγγελτικός 573 f.
Nonnos (II 669) 58.
φία η the delos griechischen Romans 177. 185. Seine Kriegazüge
bei Diodor (II 1, 5 ff.) 185 A. 2.
νόμος εἰσαγγελτικός 573 f.
Nonnos (II 669) 58.
φία η the delos griechischen Romans 177. 185. Seine Kriegazüge
bei Diodor (II 1, 5 ff.) 185 A. 2.
νόμος εἰσαγγελτικός 573 f.
Nonnos (II 669) 58.
φία η the delos griechischen Romans 177. 185. Seine Kriegazüge
bei Diodor (II 1, 5 ff.) 185 A. 2.
νόμος εἰσαγγελτικός 573 f.
Nonnos (II 669) 58.
φία η the delos griechischen Romans 177. 185. Seine Kriegazüge
bei Diodor (II 1, 5 ff.) 185 A. 2.
νόμος εἰσαγγελτικός 573 f.
Nonnos (II 669) 58.
φία η the delos griechischen Romans 177. 185. Seine Kriegazüge
bei Diodor (II 1, 5 ff.) 185 A. 2.
νόμος εἰσαγγελτικός 573 f.
Nonnos (II 669) 58.
φία η the delos griechischen Romans 177. 185. Seine Kriegazüge
bei Diodor (II 1, 5 ff.) 185 A. 2.
νόμος εἰσαγγελτικός 573 f.
Nonnos (II 669) 58.
φία η the delos griechischen Romans 177. 185. Seine Kriegazüge
bei Diodor (II 1, 5 ff.) 185 A. 2.
νόμος εἰσαγγελτικός 573 f.
Nonnos (II 669) 58.
φία η το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το ματικός το μα Lethe 395. Logisten in Athen 577 f., ihre Einsetzung 559 A.3.

Setzung 359 A.S. Longanos, Schlacht am, 481 f. ludibrium metonymisch 277. lugentes campi 379 A.S. Lykophron (581 ff.) 146 ff.

L. Marcius Philippus, Consular i. J. 710:

Marcomannus, Rhetor, 133; über prae-

(488, 7) 111 A. 1. Medios, Arzt, 432. memoria b. d. röm. Technographen

Memphis, Protocoll aus, 321 ff. Menckrates, der Arzt (ὁ Ζεύς) 416. Menckrates, der Komiker 9 A. 1.

tropen, Palamedes, Odysseus in d. Aitien 146 ff. — Hymnen auf Apollon und Delos für die delischen Ptolemaia gedichtet 6 ff. 11 ff.; Apollonhymnos für Knabenchor 7 ff.; Datirung 12 ff.; Beziehungen auf Ptolem. Euerget. 13 ff.; auf Berenike II: 16 f. — (h. in Apoll. 25 ff. 38 ff.) 10. (90 ff.) 3 f. (in Dian. 206 ff.) 2 f. (epigr. V) 53 f. (XV) 51. (fr. 201. 271) 28.

Kandake, aethiop. Königin 154 ff. καταγράφειν mancipare, perscribere | Rem. Euerget. 13 fl.; auf Berenike | Metonymie bei Seneca 281 f. |
| 10. (90 fl.) 3 f. (in Dian. 206 fl.) 2 f. (epigr. V) 53 f. (XV) 51. (fr. 201. 271) 28. | Kandake, aethiop. Königin 154 fl. | Kataγράφειν mancipare, perscribere 321. | καταγράφειν mancipare, perscribere 200 473 f. | Keryken, sacrale Stellung 625 f. | Kleόμορτος 28. | Kleon, Datum seiner Strategenwahl 545 f. | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Therekerkönic 50 | Kotys Thereker

narratio b. d. rom. Technographen 107 f.
Nekyja s. Vergil
Nero, Chronologie 211 A. 2.
Nikomachos, Komiker, Aufführung in

omnium, pleraque omn., plurimi omn. 355 ff.

ονηλάτης δημόσιος 324 Α. 1. Ostrakophorie 548.

Palamedes bei Kallimachos 148 f.
Papyri s. Handschriften
παραγραφή bei Hermogenes 87.
Paramonos, Tragiker, 9 A. 1.
partes orationis b. d. röm. Technographen 104 ff.
partitio h. d. zön. partitio b. d. rom. Technographen 110. partitio B. G. Fom. Technographen 110. Πασίων Aegypter 321. 327. Pausanias (1 24, 4) 493 f. (28, 10) 491. 498 A. 1. (V 10) 25. (24) 24 f. (26, 6.7) 60 f. (VI 12, 2) 486. Πέλανος 498. Porikles sein Process 536 ff.: anoth.

Perikles, sein Process 536 ff.; angebliche Ankläger 578; Formulirung der Ankläge 556 ff. 579 ff. 585; Strafbemessung 585; Wiederwahl sum Strategen 587 f.

Πεθεύς, ägyptischer Name 321. 324ff.

peroratio b. d. röm. Technograph. 117f.

φαίνεσθαι, έκφαίνεσθαι, προφαίνεσθαι, sich melden' 19 ff.

Phalaikos (Anth. Pal. XIII 5) 50 ff.

Φανομγεύς, Aegypter 322. 327.

Philo Jud. (in Genes. IV 203) 63.

Philodem (rhetor. II p. 4 ff. Sudh.)

150 ff. (p. 77 ff.) 65 ff.

Philolaos, Lebenszeit 419 f., von Hippasos beeinflusst 418; über Entstehung der Krankheiten 417 f.

Philostephanos Περὶ εὐρημάτων, von Varro benutzt 350 A. 2.

γλέγμα, Deutung des Wortes bei Prodikos und Philolaos 418 f.

Photios s. 'Ρακίδαι 627.

Phylarch über Kyrene 2 f. 17; über Ptolem. Philadelph. 14.

Pindar (Pyth. IX) 1 ff.

Platon (Gorg. 515 E) 538. 585; (Menexen. 238 C) 43.

plenua deo ἐνθεος 507 ff.

Plinius (VII 191 ff. ang Varro) 350 plena deo Év Teos 507 ff. Plinius (VII 191 ff. aus Varro) 350. Plutarch (Pericl. 31. 32) 538 ff. 556 ff. (35) 578. Polybios, Benutzung des Timaios 488. (1 8. 3 - 9) 487, (9, 8) 483 A. 1. (VII 8, 5) 481 ff. Polybos, Schwiegersohn des Hippokrates, Verf. von d. nat. hom. 426. 430 f. tes, Verf. von d. nat. hom. 426. 430 f. pontarius 158 f. pos (post) 309 f.
Porphyrios (d. abst. II 10) 489 ff. (29 f.) 491 ff. 499. (d. Styge) 406.
Poseidippos, der Epigrammatiker (?), delischer Theore von Alexandreia 8.
Poseidonios, über εὐρήματα 338 ff.; benutzt v. Varro 347 ff.; Strab. 346 ff.; Athenaios 336 f. Athenaios 336 f. Praefect von Aegypten, Titulatur 237 praescriptio b. d. rom. Technographen Praetoren, Zahl zu Caesars Zeit 599 f. Praxagoras, Arzt 432. Process des Perikles 536 ff.; Protocoll eincs, aus Memphis 321 ff. Prodikos über φλέγμα 418 f. pronuntiatio b. d. röm. Technograph. 125 f. propositio b. d. rom. Technographen 111. Provincen, zu Caesars Zeit 599 ff. provinciae legatoriae 601 f. Prytanen in Korinth 312 ff. Ptolemaia auf Delos 11. Ptolemaios Philadelphos u. Pt. Euergetes 13 ff.

Ptolemaios, Neuplatoniker, Quelle der Aristotelesbiographie 263 f. Publiana 157 f. πυθαιστής 624. πυρφόρος ή & Δελφῶν 628. Pyrrakiden, attisches Geschlecht (und Demos?) 627. qualitates b. d. röm. Technographen 82 f. 96 ff. Quintilian decl. min. (314 p. 236, 23 R) remissus animus v. dgl. 294. Rhisnos (Stob. flor. IV 34) 57 f. ἐνσόκαρπος 413. Roman, griechischer, aus d. assyrischen Sage 167 ff. Zeitbestimmung 189. Sallust (Cat. 51, 37 aus Poseidonios u. Varro) 345.

Σαραπίων Σαραπίωνος, Keryke 624.
Scholien, zu Hom. II. Townl. (T87) 27; zu Lykophron (580) 146.
Seneca, der Rhetor, controv. (II 7 [15], 9) 280. suas. (III 4) 506 f.
Seneca, der Philosoph, Dichtercitate ohne Quellenangabe 279. — de const. sap. (11, 3) 277. — de ira (I 1, 4) 278. (II 21, 5) 279. (III 25, 1) 280. — de vit. beat. (1, 3) 281 A. 3. (3, 4) 281. (10, 1. 12, 5) 282. — de otio (5, 6) 283. — de tranquill. an. (2, 6) 285. (12, 1) 286. — de brevit. vit. (12, 2) 286. (14, 5) 287. (15, 1) 354 f. — de benef. (II 34, 3) 288. (III 16, 4. 29, 5. V 12, 2) 290. (VI 38, 2. VII 8, 2) 293. — de clem. (I 3, 1) 293 f. (I 11, 2. 19, 8) 295. (II 1, 3. 7, 1) 296. — epist. mor. (13, 14) 298, vgl. A. 5. (31, 4) 303 A. 2. (42, 4) 299. (53, 4. 58, 31) 288 A. 3. (68, 3) 300. (71, 28) 299. (105, 3) 302. (108, 12) 303. (115, 5) 288 A. 2. (121, 20. 22) 303 f. (123, 12) 304. (124, 5) 305. — epigr. (VI) 306 f. — Thyest. (994) 309. Herc. Oet. (1652) 310 f. Servius (Aen. II 761 aus Varro) 347 f. (VI in.) 360 f. (VI 136) 371 A. 1. (544) 387 A. 1. (VII 638 aus Varro) 348. (X 76 aus Varro) 348. Sibyllen 506 A. 1. ακάρ, σκώρ 31. Sopatros in der Buphonienlegende 491 f. Sallust (Cat. 51, 37 aus Poseidonios u. Varro) 345. Sibyllen 506 A. 1. σκάρ, σκώρ 31. Sopatros in der Buphonienlegende 491 f. Sophokles (Aias 666 ff.) 40. (Antig. 909—912) 465 ff. (El. 1311 v. Plat. Menex. 245 D citirt) 43. (1416) 42 f. Sosigenes, Archon 193 A. 1. σφραγίε ,Rayon' 237.

spirare i. q. favere 291. Statius (silv. 1 3, 59) 55 f. Statuslehre 76ff. status collectivus bei Statuslehre 76 ff. den röm. Technographen 90 f. st. finitivus b. denselben 91. st. scriptus finitivus b. denselben 91. st. scriptus et voluntatis bei denselben 88. 101. Stilo über ενοήματα 350. Stobaios (flor. IV 34 Rhianos) 57 ff. (XLVI 15 Apollodor) 48 ff. Stoisches bei d. Neupythagoreern 396 f. Strabo (Ill 141) 613. (V 220 aus Poseidonius) 346 f. (VIII 356) 31. Strategen in Athen, Zeit ihrer Wahl 544 ff. 587; Continuirung des Amtes 550. 555; Euthyne 550 ff.; Suspendirung der Euthyne bei Wiederwahl 554; in Thurioi 555 A. 2. στρατιώται Wasserpflanze 423 f.

στρατιώται Wasserpflanze 423 f. Sulpitius Victor institut. 73 ff. (351, 9 H.) 100 A.1.

Taxorτώs, Aegypter 321. 327.
Technographen, römische, d. späteren
Kaiserzeit 73 ff.; tabellar. Uebersicht
inter System 128 ff. Tertullian (d. anim. 56) 372 f.
Testament eines Aegypters aus der
Kaiserzeit 328. Τετραπολέων γένος? 626. Thaulon in d. Buphonienlegende 489 ff. (Βεαΐος Δέοντος, Eupatride 623. Θεμιστοκλής Θεοφράστου, Keryke 624. Theodora, Gemahlin des Kaisers Constantius Chlorus 36 ff. Theokrit (XVI 96 ff.) 30. Theophrast Περί εὐσεβ. bei Porphyrios 491 ff. Theseus in der Unterwelt 392. Thesmotheten, Besugnisse bei der Euthyne 553 f. thyne 553 f.

Thukydides, Chronologie 542. 591 ff.;
Polemik 586 A. 2; Urtheil über Perikles 586; Umarbeitung des VIII.

Buches 435 ff. — (ll 47—69) 541 ff.
(VIII 29—54) 436 ff. (78 ff.) 458 f.
(81—85) 462 ff. Thurioi, Strategenamt in, 555 A. 2. Thurioi, Strategenamt in, 555 A. 2. Thurioi, nachgeben 54 A. 1. Thursodai für thures 54. Tissaphernes 436 ff.

translatio μετάληψις b. d. röm. Technographen 86 ff. 100 f.

Tucca 501. Tzetzes (z. Lykophr. 580) 146 f.

alla, seine Hdschr. d. hom. Hymnen (Estensis) 522 f. Varius *Thyestes* 518 A. 1. 521 ; *d. morte* arius Thyestes 518 A. 1. 521; a. morte 514 ff.; panegyricus Augusti 519; Herausgeber der Aeneis 501 ff.; Ver-sehen bei Dittographien 401 ff. 506 ff. arro, seine antiquitates von Vergil Varro, seine antiquitates von Vergil für die Aeneis benutzt 505 f.; a. gente pop. Rom., über εὐρήματα 349 f., benutzt Philostephanos 350 A. 2, Poseidonios 347 f.; benutzt von Bionys. Hal. 347 f. 352, Plinius 350, Servius 347 ff. — Andabatae Sat. 135 ff. P. Ventidius Sabinus (Consul i. J. 711)

P. Ventidius Sabinus (Gonsul i. J. 711) 604 f.

Vergil, Arbeitsweise 401 A. 1, studirt Varros antiquitates 505 f.; Planeines zeitgenössischen Epos 516; Benutzung des Varius 514 ff.; Dittographien in der Aeneis 401 ff. 509 ff. 511 ff.; provisorische Verse 501 ff.; ältere Fassung einer Stelle 506 ff.; Nekyia, Composition und Quellen 360 ff.; Pythagoreische Quelle 385 ff. 396. 405; Stoische Terminologie 395 f.; Classificirung der Seelen 372 ff.; Geistererscheinungen 513.— (Aen. IV 381—387) 511 ff. (693 ff.) 375. (VI 77—82) 508 f. (78) 511. (94) 504 ff. (621—624) 514 ff. (739 ff.) 400 f. (625—835) 502 f. (890 ff.) 365. (Georg. III procem.) 516 ff. (34 ff.) 520. Vitellius, Todestag 203. Volkszählung in Aegypten, 14jährige Perioden 244 ff. 604 f.

Xenokles, S. d. Xeinis, aus Sphettos 470 f. Xenopho. (Anab. 1 5, 3) 30. (III 3, 18) 21 f. (IV 6, 19) 20 f. (Cyrop. II 3, 17) 29. (IV 5, 56) 20 f. (d. vect. I 1. 3. 5. 8) 45. (II 2) 46. (IV 2. 13. 27. 31. 37) 45 ff. (IV 43) 47 f. (V 2) 47.

ζηλωταί s. sύρεταί Zenobios (V 46) 56. ζητήματα ἀσύστατα 77. Ζήνων Ζήνωνος, Pythaist 624. Zeus Polieus, Opfer 497. Zweig, goldener, öffnet die Unterwelt 367 f. 385 A. 1.

(October 1893)

# HERMES

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERADROKOMBEK

PINS

GEORG KAIBEL UND CARL HOBERT

ACHTUNDZWANZIGSTER RAND. VIERTES HEFT.

BERLIN
WEIDMANNSCHE RUCHHANDLUNG
1998.

Berlag ber Weidmanniden Bindbandlung in Berlin.

Soeben gelaugten jur Inagabe:

# Kleine Schriffen

### Wilhelm Scherer.

Berausgegeben von

Sonrad Burdad und Erich Schmidt.

Erfter Band, Ateine Schriften jur altbeutichen Philologie, Her ausgegeben von Konrad Burbach, Gr. Lex. St. (XXIV u. 782 S.), Geb. 15 Mart.

Bweiter Band. Aleine Edeiften jur neueren Litteratur, Runft unb Beitgeschichte. Gerausgegeben bon Erich Schmitt. Gt. Der. 80. (VII und 416 S.)

### ALBRECHT VON EYB

OND DIE

### FRÜHZEIT DES DEUTSCHEN HUMANISMUS.

VON

#### DR. MAX HERRMANN,

PRIVATEOGRAY AN INK UNIVERSITY BERLEY. Gr. 80: (VIII o. 437 S.) Gala 10 Mark.

## Nennius Vindicatus.

Ueber Entstehung, Geschichte und Quellen der Historia Brittonum.

Vinu.

#### Heinrich Zimmer.

Gr. 85. (VIII n. 342 S.). Geb. 12 Mark-

## Dionis Prusaensis

quem vecant

Chrysostomum

quae exigent

odidii appornte critico instruxii

J. de Arnim.

Val. fe

Lex. 60 (XXXX o. 33n S.; Gob. 14 Mark.

RECENSUIT ET FONTIUM TESTIMONIORUMQUE NOTIS PROLEGOMENIS INDICIBUS INSTRUXIT

#### ERNESTUS MAASS

PROFESSOR GRIPHIESSS
ADJECTA EST VETUSTA CARLI TABULA BASULEENSIS Gr. 8% (XXXVI u. 99 S.) Geh. 5 Mark.

Kritische

### Prolegomena zu Tibull

von

H. Belling,

er am Askanischen Gen Gr. 82 (86 84) Gelt 3 Mark

#### Aegyptische Urkunden

### Königlichen Museen

zu Berlin. Berausgegeben von der Generalverwaltung.

Griechische Urkunden. Gr 4% å Heft 2 Mark 40 Pf. Bisher erschiemen: Heft 1-6.

Im Vorlage von Georg Relmer in Berlin ist soehen erschienen und durch jede Buchkandlung zu beziehen:

### Antike Denkmäler

heracagegehus som

Kaiserlich Deutschen Archaologischen Institut. Hand II. Ecutes Heft. (1801-92.) Profes 40 Mark.

Der Maximaltarif

### Diocletia

herausgegeben von

#### Th. Mommsen

nelanteet von

H. Blümner.

Preis: 14 Mark

Hierbei ein Katalog von Karl W. Hiersemann in Luipnig.

